

سلسلة كشف أبا طبل بعضها الناجم العاشر - بالروايات المchorة (٣)

# هَلْمُ أَصْوَلَ الْهَلْمَيْع

## فضح أكاذيب وجرائم الغماري

في كتبه:

١- إنقاذ الصنعة في تحقيق معنى البدعة

٢- حسن التفهم والذكر لمسألة الشرك

٣- ذوق الحلاوة ببيان امتناع نسخ التلاوة

## رويلات مارجعية وجريدة تحفظ لأول مرة

كتف أذيب وجرائم الغماري في عالم الحديث وعلم أصول الفقه وفيما زعم أن  
الصحابي أبى شعور في حياة النبي وبعد موته صدّيقه، ومن ضرورات أخرى كثيرة تهدىم أصول أهل البغ

حالي الشيخ

بِعَذَابِ اللَّهِ رَبِّنَا وَرَبِّ مُوسَى

كلية الشريعة

اللهم سلم

رفع

عن الرسمي البجري  
السلك (البر) لـ الزواري  
[www.moswarat.com](http://www.moswarat.com)

الناشر

الدار اليمانية للتراث  
والبحوث العالمية

لائق بدر / ١١١٨٧٣٦٥ - ٠٩٠٥٤٥٥٤٣٠

رَفِعُ

عَبْدُ الرَّحْمَنِ الْجَنْوَيِّ  
أَسْكَنَهُ اللَّهُ لِلْفَزْوَارَ

[www.moswarat.com](http://www.moswarat.com)

سلسلة كشف أباطيل بعض المذاهب المعاصرة - بالوثائق المُصورة (٣)

# هَذِهِ أُصُولُ أَهْلِ الْبَدْعَ

## فَضْحُ أَكَاذِيبِ وِجْهَالَاتِ الْفَهَارِيِّ

وَ  
فِي كِتَابِهِ:

١ - «إتقان الصنعة في تحقيق معنى البدعة».

٢ - «حسن التفهم والدرك لمسألة الترتك».

٣ - «ذوق الحلاوة ببيان امتناع نسخ التلاوة».

## روايات تأريخية وحديثية تحقق لأول مرة

كشف أكاذيب وجهالات الفهاري في علم الحديث وعلم أصول الفقه وفيما نزعه أن الصحابة أبدعوا في حياة النبي وبعد موته ﷺ، وموضوعات أخرى كثيرة تهدىء أصول أهل البدع

الناشر

تأليف الشيخ

الدار النورانية للتراث والبحوث العلمية.

عبد الله رمضان موسى

هاتف مصر / ٠١١٨٧٣٧٦٥٠ / ٠١٠٥٢٥٥١٤٠

كلية الشريعة

رَفِعَ

جَبْرِيلُ الرَّحْمَنُ الْجَنَّانِيُّ  
الْأَسْلَمُ لِلَّهِ الْفَرَوْكَسِ  
[www.moswarat.com](http://www.moswarat.com)

حقوق الطبع والنشر محفوظة كافية على الناشر

الطبعة الأولى للكتاب

١٤٣٢ - ٢٠١١ م

يطلب في جمهورية مصر العربية من جوال / ١٠٥٢٥٥١٤٠ و جوال / ١١٨٧٣٧٦٠٥

---

الناشر: الدار النورانية للتراث والبحوث العلمية.

البريد الإلكتروني: [Moosa888@Hotmail.Com](mailto:Moosa888@Hotmail.Com) (أو) [Mosa888@Gawab.Com](mailto:Mosa888@Gawab.Com)

## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

### مقدمة المؤلف

الحمد لله رب العالمين، والصلوة والسلام على رسوله الصادق الأمين.

أما بعد:

قلتُ في كتابي «الرد على القرضاوي والجديع»، ص ١١-٨ المطبوع سنة ٢٠٠٧ م: (اتفق علماء الأمة على قواعد أصولية وحديثية ولغوية، تُستَبَّطَ في ضوئها الأحكام الشرعية من نصوص الكتاب والسنّة).

وكان اهتمامي بدراسة علم أصول الفقه - خاصةً - منذ ما يقرب من عشرين عاماً. نعم، قضيتُ قرابة العشرين عاماً في دراسة علم أصول الفقه، وكنت أظن أنَّ من يتصدر لفتوى لا يحرُّث على مخالفة هذه القواعد المتفق عليها بين علماء الأمة على مَرْءَ العصور، ولكن ..

لقد كاد قلبي ينزف دماً - أسفًا وحزناً - عندما قرأت كلمات كتبها الدكتور القرضاوي .. ولم أكن أتوقع أن تَصُدُّر منه مثل تلك الكلمات التي يطير بها المنحرفون كل مطار، ويستخدمها الذين يريدون تبديل شريعة الله شيئاً فشيئاً، ومن ثم تَبَدِيل دين الإسلام الذي جاء به الرسول ﷺ .. ولم أكن أصدق يوماً أن يكتب بيده كلماته هذه التي تستخدم هدم الإسلام هدماً ..

ولا حول ولا قوة إلا بالله العظيم.

ونقول لإخواننا المسلمين الذين قد يصطدمون بكلامنا هذا: يشهد الله تعالى أننا اجتهدنا بقدر ما نستطيع في الرد على الدكتور القرضاوي .. غيره على ديننا الإسلامي، وخصوصاً من خطورة منهجه هذا ..

فإِنْ لَمْ نُفْعِلْ ذَلِكَ، فَسَنَكُونُ - وَالْعِيَادُ بِاللهِ تَعَالَى - مِنَ الظَّالِمِينَ قَالَ اللَّهُ فِيهِمْ: «إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِنَ الْكِتَابِ وَيَشْرُونَهُ بِهِ ثُمَّنَا قَلِيلًاً أُولَئِكَ مَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ إِلَّا آثَارًا وَلَا يُكَلِّمُهُمُ اللَّهُ يَوْمَ الْقِيَمَةِ وَلَا يُزَكِّيُهُمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ» (البقرة: ١٧٤).

ثم تخشى كذلك أن تكون من قال الله تعالى فيهم: «أَتَخَذُوا أَخْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أَرْكَابًا مِّنْ دُورِنِ اللَّهِ هُ» (التوبه: ٣١). انتهى

### والآن مع الغماري!

ألف عبد الله الغماري كتابين صارا عمدة أهل البدع المعاصرين، فلقد قرر بعض القواعد الباطلة التي تهدم سُنة النبي ﷺ ويسّر الابتداع في دين رب العالمين! الكتاب الأول هو: «إتقان الصنعة في تحقيق معنى البدعة».

والكتاب الثاني هو: «حسن التفهم والدرك لمسألة الرّزك».

فتجد المُبتدِعة - حين ينشرون بدعهم - يقولون: قال الشيخ الغماري في «إتقان الصنعة» .. وقال الشيخ الغماري في «حسن التفهم والدرك» ..

وحين نظرت في كُتب الغماري وجدت مصيبةً عظيمةً !!

وجده يشتم ويسب أهل العلم من أئمة المسلمين، ويُسخر منهم ويُقتل من شأنهم !!

فتجده يشتم الإمام تقي الدين ابن تيمية (٦٦١ - ٧٢٨هـ)، والإمام الشاطبي (المتوفى: ٧٩٠هـ) صاحب كتاب «الموافقات» وكتاب «الاعتراض»، ويطعن في الإمام الحافظ شمس الدين ابن عبد الهادي (٧٤٤ - ٧٠٥هـ)، وغيرهم !!

وسيأتي تفصيل ذلك في هذه المقدمة من كتابنا هذا (ص ١٢، ١٩).

ولم يسلم المعاصرون من شتمه وبه، فتجده يقول في كتابه «القول المقنع في الرد على الألباني المبتدع»:

(ماذا عند الألباني من المزيد غير الجهل والوقاحة! .. أما الإنفاق وعفة اللسان فيسمع عنها، ولا يحس بها من نفسه). انتهى كلام الغماري.

وحين ألف الشيخ محمد مخيم كتابه «القول المبين في جملة من العقائد وأحكام الدين» الذي حثّ فيه على توحيد الألوهية، وحذّر من الوقوع في الشرك الذي ذمَّ الله تعالى عليه مشركي العرب - رد عليه الغماري بكتاب امتلأ بالسب والشتم !!

فتجد الغماري يقول في كتابه «الرد المحكم المبين على كتاب القول المبين، ص ٢٦٩»: (ولا أعلم أحداً استندَ به لذلك قُبْلَ المتنقطع، ولعلَّه لغباؤته). انتهى

وقال (ص ٣٢): (وأقول: لا ندرِّي هل بلَّغت الغباوة بالمتنقطع إلى هذا الحد؟!).

وقال (ص ٣٢): (ما كنت أظن أن الوقاحة تصل بالمتنقطع إلى هذا الحد؟!).

وقال (ص ٧٠): (هذا التناقض لا يصدر إلا من أبله مغلل).

وقال (ص ١٥): (المتنقطع ومن على شاكلته ليس غرضهم خدمة الدين .. ولكن

غرضهم خدمة مصالحهم الشخصية والعيش على حساب العلم.. وهم في الواقع جهلاء).

### لماذا اتخذ الغماري لنفسه شتم أهل العلم والتقليل من شأنهم؟؟

الناظر في كتب الغماري يجدها قد امتلأت بأكاذيب وجهالات وتدلilيات خبيثة؛ ليتمكن من تأصيل البداع ونشر أباطيله وضلالاته، وقد ذكرنا – في كتابنا هذا – العديد من الأمثلة على ذلك بالوثائق المُصوّرة.

وقد وجد الغماري أنَّ العِلم الذي في كتب هؤلاء الأئمة يفضحه ويُهتك سُرُّه ويُكشف عُورته، فلجأ إلى وسيلة خبيثة خسيسة؛ وهي شتم هؤلاء الأئمة وبتهم والتقليل من شأنهم والطعن فيهم؛ ليعطي لأنباعه حُقْنَة مضادَّة؛ لكي يتبعوا عن كتب هؤلاء الأئمة، فلا يتأثرون بما فيها من الحق !!

### **لماذا تأخر صدور كتابنا هذا الذي بين أيديكم الآن؟**

طلب مني بعض الشيوخ الفضلاء – من سنوات – أن أكتب ردًا علميًّا على كتاب الغماري «إتقان الصنعة في تحقيق معنى البدعة» وكتابه «حسن التفهم والدرك لمسألة الترك».

لكني – حينها – كنتُ في حيرة بين أربعة أمور:

#### الأمر الأول:

التفرغ لكشف أكاذيب ذلك الخنزير النجس الخبيث الذي كان ينبغي على أبيه أن يسميه «كذابية بطرس»؛ فالكذب عادته، والتلفيق حرفَتُه، ولقد قاد – هو وأعوانه في

الفضائيات في قناة الضلال والموت - حملة شرسة ضد شخص رسول ﷺ، فطعن في سبّ الرسول وعِرْضِه ﷺ، ولهم في الفضائيات وشبكة الإنترن特 أكثر من خمسين حلقة (٥٠٠ حلقة) امتلأت بالأكاذيب والشبهات الباطلة؛ لتشكيك الناس في أن الإسلام هو دين رب العالمين.

تم:

تَفَرَّغْتُ لِهِ، وَأَلْفَتُ ثَلَاثَةً كُتُبٍ فِي كَشْفِ أَكَاذِيبِهِ بِفضلِ اللَّهِ تَعَالَى، وَهِيَ:

- ١ - كَشْفُ أَكَاذِيبِ الْقَسِيسِ زَكْرِيَا بَطْرُسِ وَأَعْوَانِهِ حَوْلِ الْقُرْآنِ الْكَرِيمِ.
- ٢ - كَشْفُ أَكَاذِيبِ الْقَسِيسِ زَكْرِيَا بَطْرُسِ وَأَعْوَانِهِ حَوْلِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ.
- ٣ - كَشْفُ أَكَاذِيبِ الْقَسِيسِ زَكْرِيَا بَطْرُسِ وَأَعْوَانِهِ حَوْلِ رَضَاعِ الْكَبِيرِ.

وَقَدْ يَسَّرَ اللَّهُ تَعَالَى مَنْ اسْتَفَادَ مِنْ هَذِهِ الْأَبْحَاثِ، وَقَامَ بِتَحْوِيلِ بَعْضِهَا إِلَى فِيديو، فَتَجَدُونَ فِي الْفِيديو عَدَةً مَقَاطِعَ لِلْخَنْزِيرِ النَّجْسِ وَهُوَ يُلْفَقُ أَكَاذِيبًا، ثُمَّ يُلَيَّهَا عَرْضًا صُورَ صَفَحَاتِ كُتُبِ التَّرَاتِ الْإِسْلَامِيِّيِّةِ الَّتِي يَزْعُمُ الْخَنْزِيرُ النَّجْسُ أَنَّهُ يَنْقُلُ مِنْهَا وَيَعْتَمِدُ عَلَيْهَا؛ فَظَاهِرٌ لِلْمُشَاهِدِينَ كَذْبُهُ وَتَزْوِيرُهُ. وَهَذِهِ الْفِيديوهاتُ مُتَشَرِّبةٌ عَلَى شَبَكَةِ الإنترنِتِ بِفضلِ اللَّهِ تَعَالَى.

تَجَدُونَهَا عَلَى «مَوْقِعِ أَكَاذِيب»:

[www.akazeab.com](http://www.akazeab.com) - [www.akazeeb.net](http://www.akazeeb.net)

الأمر الثاني:

التفرغ لكشف الأباطيل والشبهات الفاسدة التي امتلأت بها كتابات هؤلاء الذين اجتمعوا على باطل، وسموا أنفسهم «الاتحاد العالمي لعلماء المسلمين»، وَهُمْ

أنفسهم أعضاء «المجلس الأوروبي للإفتاء والبحوث» برئاسة الدكتور القرضاوي، ومعه الأستاذ عبد الله بن يوسف الجديع والدكتور طه جابر العلواني وغيرهم.

فقد امتلأت كتابات هؤلاء بأكاذيب وشبهات فاسدة تهدم أصول دين الإسلام هدمًا، حيث اتخذوا منها ضالًا يؤدي - من حيث لا يدركون - إلى تبديل شريعة رب العالمين، واحتراق دين جديد!!

ومن ذلك ما زعمه الدكتور القرضاوي من أننا لسنا ملزمين باتباع أوامر رسول الله ﷺ واجتناب نواهيه.

### ثـمـة:

تَرَغَّبْتُ لِذَلِكَ، وَأَلْفَتُ كِتَابِيْنْ بِتَوْفِيقِ اللَّهِ تَعَالَى:

الكتاب الأول: «الرد على القرضاوي والجديع» والثقفي - في ٦٢٠ صفحة، فيه رد على كتبهم التي ألغوها لإباحة الموسيقى التي حرمها رب العالمين.

الكتاب الثاني: «الرد على القرضاوي والجديع والعلواني» في ١٤٠٠ صفحة، فيه رد على كتبهم حول حد الردة وإسلام أحد الزوجين والختان واللحية والنقاب وغيرها، فقد وضعوا أباطيلهم في كتبهم هذه، منها: إسقاط حد الردة - إباحة المسلمة للكافر - تحريم الختان - إباحة حلق اللحية، وغيرها من الأباطيل.

### الأمر الثالث:

التفرغ لكشف أباطيل وأكاذيب فرقـة الشيعة الرافضة الضالة، التي اعتادت أن تسب وتکفر وتلعن عامة أصحاب النبي ﷺ، بل ويختلفون بمناسبة مقتل أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه، ويُعَظِّمون قاتلـه!!!

فقد ازداد نشاطهم في الفترة الأخيرة؛ لجذب المسلمين إلى عقيدتهم الفاسدة وصرف الناس عن منهج السلف الصالح من أهل السنة والجماعة، وكثُرت مؤلفاتهم التي امتلأت بالأكاذيب والشبهات الفاسدة، بل إنهم يثرون هذه الشبهات الفاسدة في القنوات الفضائية أيضاً.

### ثُمَّ

فَرَغْتُ قليلاً وَأَلْفَتُ كِتَاباً سَيَصُدُّرُ مَعَ هَذَا الْكِتَابِ الَّذِي بَيْنَ أَيْدِيكُمْ إِلَّا يَوْمٌ وَاحِدٌ إِنْ شَاءَ اللَّهُ تَعَالَى.

وهذا الكتاب يُثبت موثوقية نقل النص القرآني من عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَيْهِ الْيَوْمِ، وفيه دراسة نَقْدِيَّةٍ - حديثية وأصولية - للروايات التي تزعم وقوع أخطاء في المصحف الذي كتبه الصحابة وأستمرت إلى يومنا هذا!

وكذلك الروايات التي تزعم أن الرسول صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أجاز للصحابه أن يُغيِّروا - بأمزجتهم - ألفاظ الآيات بشرط الحفاظ على المعنى!

وكذلك الروايات التي تطعن في حقيقة نزول القرآن على سبعة أحرف.

وفيه كشف ما جاء في ذلك من أكاذيب في كتابين من كُتُب الشيعة الرافضة:  
الأول: كتاب «فصل الخطاب في تحريف كتاب رب الأرباب».

الثاني: كتاب «إعلام الخلف بمن قال بتحريف القرآن من علماء السلف».

ويكفي لبيان خطر الشيعة الرافضة أن ننقل لكم قول الإمام ابن تيمية في «مجموع الفتاوى»، حيث قال: (الشِّيَعَةُ غَلَوْا فِي الْأَئِمَّةِ، وَجَعَلُوهُمْ مَعْصُومِينَ .. فَلَا يُعَرِّجُونَ لَا عَلَى الْقُرْآنِ وَلَا عَلَى السُّنْنَةِ .. فَكَانُوا أَضَلَّ مِنَ الْخُوَارِجِ .. وَلِهُدَا كَانُوا

أَكْذَبَ الطَّوَافِ .. وَحَدِيثُ الشِّيَعَةِ مِنْ أَكْذَبِ الْحَدِيثِ .. وَالشِّيَعَةُ اسْتَبَعُوا أَعْدَاءَ الْمِلَّةِ مِنَ الْمَلَّا حَدَّةَ وَالْبَاطِنِيَّةَ وَغَيْرِهِمْ؛ وَهُدَى أَوْصَتُ الْمَلَّا حَدَّةَ - مِثْلُ الْقَرَامِطَةِ الَّذِينَ كَانُوا فِي الْبَحْرَيْنِ وَهُمْ مِنْ أَكْفَرِ الْخَلْقِ وَمِثْلُ قَرَامِطَةِ الْمُغْرِبِ وَمِصْرَ وَهُمْ كَانُوا يَسْتَرُونَ بِالْتَّشِيعِ - أَوْصَوْا بِأَنْ يَدْخُلَ عَلَى الْمُسْلِمِيْنَ مِنْ بَابِ التَّشِيعِ؛ فَإِنَّهُمْ يَفْتَحُونَ الْبَابَ لِكُلِّ عَدُوٍّ لِلْإِسْلَامِ مِنَ الْمُشْرِكِيْنَ وَأَهْلِ الْكِتَابِ وَالْمُتَافِقِيْنَ، وَهُمْ مِنْ أَبْعَدِ النَّاسِ عَنِ الْقُرْآنِ وَالْحَدِيثِ كَمَا قَدْ بُسِطَ هَذَا فِي مَوَاضِعَ<sup>(١)</sup>.

#### الأمر الرابع:

التفرغ لإعداد موسوعة في علم أصول الفقه، يتم فيها بيان القواعد القطعية المتفق عليها والتي تمثل أصول التشريع، وأجمع عليها كافة أهل العلم، لكن اختفت هذه الإجماعات وراء ركام من الاختلافات المزعومة والأقوال الباطلة التي حُشِدت بها كُتب أصول الفقه، وما هي إلا أقوال مَنْ لا يُعْتَدُ به من رءوس الفرق الضالة من المعتزلة والرافضة وغيرهم.

وقد استغل ذلك بعض أهل الأهواء الذين يتسبون إلى العلم، فزعموا وجود خلاف في هذه القواعد، وأباحوا لأنفسهم مخالفتها هذه القواعد الأصولية المتفق عليها، وانطلقوا يُحرّفون معاني النصوص الشرعية وفق أهواءهم !!

وكذلك تهدف الموسوعة إلى تصحيح مسار هؤلاء الذين انحرفو عن المسار الصحيح لفهم مسائل أصول الفقه، فانحرفو عن الفهم الصحيح لنصوص القرآن والسُّنَّة النبوية الصحيحة، وَهُمْ بذلك سائرون - من حيث لا يدركون - إلى تبديل شريعة رب العالمين.

(١) مجموع الفتاوى (١٣/٢٠٩-٢١٠).

ولم أتفرّغ بعد لكتابة هذه الموسوعة الأصولية، ولكن قد تم السّير خطوات قليلة في طريق إعدادها:

**الخطوة الأولى:** عَقَدْنَا باباً خاصاً بالقواعد الأصولية والحديثية في كتابنا الأول «الرد على القرضاوي والمجديع» جاء في ١٥٠ صفحة تقريباً.

**الخطوة الثانية:** عَقَدْنَا باباً خاصاً بالقواعد الأصولية والحديثية في كتابنا الثاني «الرد على القرضاوي والمجديع والعلواني» جاء في ٣٠٠ صفحة تقريباً.

**الخطوة الثالثة:** عَقَدْنَا باباً خاصاً بالقواعد الأصولية في كتابنا هذا الذي بين أيديكم الآن الخاص بالغماري، وكذلك تناولنا بالبحث موضوعات تتعلق بعلم أصول الفقه، وخاصّصنا لذلك الأبواب: الأول والثاني والرابع، فجاء مجموع ذلك في ١٨٠ صفحة تقريباً.

وقد اكتشفت أن هذه الطريقة في عرض أصول الفقه مُثيرة جدّاً، لأنها تُعرض القواعد والأصول التي تحتاج إليها في الرد على الشبهات، فيكون الرد عبارة عن تطبيق عملي لهذه الأصول والقواعد، فيؤدي ذلك إلى قوة استيعابها وعمق فهمها. ولأعلى أتفرّغ لإعداد موسوعة أصول الفقه بعد انتهاءي من سلسلة كشف أكاذيب وضلالات الشيعة الرافضة الضالة إن شاء الله تعالى.

### وأخيراً:

ها هو الكتاب بين أيديكم، ونترككم الآن مع صفحاته، بينما نطلق نحن - بعون الله تعالى - لإكمال سلسلة كشف أكاذيب الشيعة الرافضة وموسوعة أصول الفقه.

### الغماري يشتم الإمام ابن تيمية؟

قال الغماري في كتابه «الرد المحكم المبين»، ص ٤٥: (ومن العجيب أن ابن تيمية نفسه ذكر هذا الأثر في كتابه «قاعدة جليلة» .. وهذا اعتراف صريح منه يُبطل إطلاقه السابق ويُبين تناقضه وتلاعبه وهكذا شأنه في سائر كتبه، وذلك دليل واضح على أنه مَخْذُولٌ غَيْر مُوْفَقٍ). انتهى

وقال الغماري أيضاً في كتابه هذا «ص ٥٦»: (هذه مغالطة من ابن تيمية وقلة إنصاف تزريان بقدرها، وتسقطانه من أعين العلماء). انتهى

وقال الغماري في كتابه «مصابح الزجاجة في فوائد قضاء الحاجة»، ص ٤٩: (واجب الأمانة العلمية يقضي على ابن تيمية أن ينقل كلام عز الدين بلفظه .. فذلك تدليس لا يرضاه عالم يحترم نفسه). انتهى

وقال الغماري أيضاً في كتابه هذا «ص ٣٠-٣٢»: (أَعَلَّ ابن تيمية رواية ابن أبي خيثمة .. قال: ولو ثبتت لم تكن فيها حُجَّة .. قلنا: بل هي حُجَّة قاطعة لك ولأذنابك .. قال: هذه الزيادة تناقض الحديث. قلنا: نعم، في نظرك ونظر أذنابك، أما عند العلماء المنصفين فهي منسجمة مع الحديث .. قال: أَعْرَضْ أَهْلَ السُّنْنِ عَنْهَا. قُلْنَا: .. فَمَا هَذَا التَّعْلِيلُ الْبَارِدُ الَّذِي اخْتَرَعْتَهُ لِرَدِّ مَا يُخَالِفُ هُوَكَ وَتَبَعَّكَ عَلَيْهِ أذنابك؟!). انتهى كلام الغماري.

قلتُ: نقول للغماري كما قال الإمام ابن ناصر الدين الدمشقي (٧٧٧ - ٨٤٢هـ) في كتابه «الرد الوافر»، قال: (لَقَدْ صَدَقَ الْعَلَّامَةُ الْإِمَامُ قَاضِيُّ قُضاةٍ

الإسلام بهاء الدين أبو البقاء محمد بن عبد البر بن يحيى السبكي الشافعي - رحمة الله - حيث يقول ... «والله يا فلان ما يبغض ابن تيمية إلا جاحد أو صاحب هوى، فالجاحد لا يدري ما يقول، وصاحب الهوى يصده هواه عن الحق بعد معرفته به»<sup>(١)</sup>. انتهى

ثم قال الإمام ابن ناصر الدين: (وَهَا أَنَا بِعُونَ اللَّهِ الْعَلِيِّ الْكَبِيرِ ذَاكِرَ مَنْ أَنْتَى عَلَيْهِ بِذَلِكَ وَبِغَيْرِهِ مِنَ الْجَمِيعِ مِنْ حَضْرَنِي ذَكْرُهُ وَظَهَرَ لِي بِلِ لِزَمْنِي إِشَاعَتِهِ .. رَتَبَتْ أَسْمَاءُ مَنْ شَهَدَ لِابْنِ تَيْمَةِ مِنَ الْأَعْلَامِ بِإِمامَتِهِ وَأَنَّهُ شِيخُ الْإِسْلَامِ - عَلَى حُرُوفِ الْمَعْجمِ الْمَأْلُوفَةِ)<sup>(٢)</sup>. انتهى

قلتُ: ونكتفي بنقل تصريحات أربعة من كبار أئمة المسلمين:

١ - الإمام الحافظ جمال الدين أبو الحجاج المزي (٦٥٤ - ٧٤٢ هـ):

هو صاحب كتاب «تهدیب الكمال في أسماء الرجال» الذي هو معتمد عامّةً من يتكلّم في الجرح والتعديل ويبحث في أسانيد الأحاديث ليتحقق من ثبوتها عن رسول الله ﷺ.

قال الإمام ابن ناصر الدين الدمشقي في كتابه «الرد الوافر»: (أبو الحجاج المزي .. الشّيخ الإمام، حافظ الإسلام .. أستاذ أئمّة الجرح والتعديل، شيخ المحدثين .. قالَ عَنْ شِيْخِ الإِسْلَامِ أَبِي الْعَبَّاسِ بْنِ تَيْمَةَ: «مَا رَأَيْتَ مِثْلَهُ، وَلَا رَأَى هُوَ مِثْلَ نَفْسِهِ، وَمَا رَأَيْتَ أَحَدًا أَعْلَمَ بِكِتَابِ اللَّهِ وَسُنْنَةِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ وَلَا أَتَبَعَ لَهَا

(١) الرد الوافر (ص ١١)، مطبوع مع مجموع مستحمل على عدد من الكتب، جمع وترتيب: فرج الله زكي الكردي، مطبعة كردستان العلمية - مصر، الطبعة: ١٣٢٩ هـ.

(٢) الرد الوافر (ص ١٢).

منه<sup>(١)</sup>). انتهى

## ٢ - الإمام الحافظ شمس الدين الذهبي (٦٧٣ - ٧٤٨ هـ):

الحافظ ابن حجر العسقلاني وصف الإمام الذهبي فقال: (الذهبی وہو من أهل الاستقراء التام في نقد الرجال)<sup>(٢)</sup>. انتهى

وقال الإمام ابن ناصر الدين الدمشقي (٧٧٧ - ٨٤٢ هـ) في كتابه «الرد الوافر»: (إمام الجرح والتعديل والمعتمد عليه في المذح والقذح أبو عبد الله محمد بن الذهبی)<sup>(٣)</sup>. انتهى

وقال أيضاً: (الشيخ الإمام، الحافظ الهمام .. ومؤرخ الإسلام، ناقد المحدثين، وإمام المعدلين والمجرحين شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان .. الذهبی .. كان آية في نقد الرجال، عمدة في الجرح والتعديل.. قائمًا بين الحلف بنشر السنة ومذهب السلف)<sup>(٤)</sup>. انتهى

فهذا قال الإمام الذهبي عن الإمام ابن تيمية؟

قال الإمام الذهبي في كتابه «تذكرة الحفاظ»: (ابن تيمية الشيخ الإمام، العلامة، الحافظ، الناقد، الفقيه، المجتهد، المفسر البارع، شيخ الإسلام، علم الزهاد، نادرة

(١) الرد الوافر (ص ٦٩).

(٢) نزهة النظر في توضيح ثغرة الفكر في مُضطليح أهل الآخر ، ذكر ذلك عند كلامه على أحکام الجرح والتعديل.

(٣) الرد الوافر (ص ٩).

(٤) الرد الوافر (ص ١٥).

العصر .. برع في الرجال وعلل الحديث وفقهه وفي علوم الإسلام .. وكان من بحور العلم، ومن الأذكياء المعدودين، والزهاد الأفراد، والشجعان الكبار، والكرماء الأجواد.

أثنى عليه الموافق والمخالف، وسارت بتصانيفه الركبان .. تُوفي .. فشهاده أمم لا يُحصون .. ورُئيَت له منامات حسنة، ورُثيَ بعدة قصائد<sup>(١)</sup>. انتهى

وقال أيضًا: (معرفته بالتفسير إِلَيْهَا الْمُتَهَنِّى، وَحِفْظُه لِلْمَحَدِيثَ وَرِجَالَه وَصِحَّتَه وَسقْمَه فَمَا يُلْحِقُ فِيهِ، وَأَمَّا نَقْلَه لِلْفَقْهِ وَمَذاهِبِ الصَّحَابَةِ وَالْتَّائِبِينَ - فَضْلًا عَنِ الْمَذاهِبِ الْأَرْبَعَةِ - فَلَيْسَ لَهُ فِيهِ نَظِيرٌ، وَأَمَّا مَعْرِفَتَه بِالْمَلْلِ وَالنَّحْلِ وَالْأَصْوُلِ وَالْكَلَامِ فَلَا أَعْلَمُ لَهُ فِيهِ نَظِيرًا .. وَعَرِيبَتِه قَوِيَّةً جَدًّا، وَمَعْرِفَتَه بِالتَّارِيخِ وَالسِّيرِ فَعَجِبَ عَجِيبٌ، وَأَمَّا شَجَاعَتِه وَجَهَادُه وَإِقْدَامُه فَأَمْرٌ يَتَجاوزُ الْوَصْفَ وَيَفْوَقُ النَّعْتَ، وَهُوَ أَحَدُ الْأَجْوَادِ الْأَسْخَيَاءِ الَّذِينَ يُضْرِبُ بِهِمُ الْمُثْلُ، وَفِيهِ زَهْدٌ وَقَنَاعَةٌ)<sup>(٢)</sup>. انتهى

وقال الإمام الذهبي أيضًا: (وَأَمَّا شَجَاعَتِه فِيهَا تُضْرِبُ الْأَمْثَالُ، وَبِعِصْبَهَا يَتَشَبَّهُ أَكَابِرُ الْأَبْطَالِ .. وَهُوَ أَكْبَرُ مِنْ أَنْ يُبَهِّ مِثْلِي عَلَى نَعْوَتِهِ، فَلَوْ حَلَفَتِ بَيْنَ الرُّكْنِ وَالْمَقَامِ حَلَفَتِ أَنِّي مَا رَأَيْتُ بَعْنِي مِثْلُهُ، وَلَا - وَاللَّهُ - مَا رَأَى هُوَ مِثْلُ نَفْسِهِ فِي الْعِلْمِ)<sup>(٣)</sup>.

### ٣- الإمام الحافظ ابن حجر العسقلاني (٧٧٣-٨٥٢هـ):

قال في كتابه «الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة»: (أَحْمَدُ بْنُ عَبدِ الْحَلِيمِ .. بْنُ

(١) تذكرة الحفاظ (٤/٤٩٧).

(٢) الرد الوافر (ص ١٦).

(٣) الرد الوافر (ص ١٨).

تَيِّمِيَّة .. نَظَرٌ فِي الرِّجَالِ وَالْعِلَّلِ، وَنَفَقَّهُ، وَتَمَهَّرَ، وَتَمَيَّزَ، وَتَنَقَّدَ .. وَفَاقَ الْأَقْرَانُ،  
وَصَارَ عَجِبًا فِي سَرْعَةِ الْاسْتِحْضَارِ وَفُورَةِ الْجُنَانِ، وَالتَّوْسِعِ فِي الْمُنْقُولِ وَالْمَعْقُولِ)<sup>(١)</sup> .  
وَقَالَ أَيْضًا: (وَقَالَ شِيخُ شِيُوخِنَا الْحَافِظُ أَبُو الْفَتْحِ الْيَعْمَرِيُّ فِي تَرْجِمَةِ ابْنِ تَيِّمِيَّةِ: ..  
كَانَ يَسْتَوْعِبُ السَّنَنَ وَالْأَثَارَ حَفْظًا، إِنْ تَكَلَّمَ فِي التَّفْسِيرِ فَهُوَ حَامِلُ رَايَتِهِ، أَوْ أَفْتَى فِي  
الْفِقْهِ فَهُوَ مُدْرِكٌ غَایَتِهِ، أَوْ ذَاكِرٌ فِي الْحَدِيثِ فَهُوَ صَاحِبُ عِلْمِهِ .. بَرَزَ فِي كُلِّ فَنٍ عَلَى  
أَبْنَاءِ جَنْسِهِ، وَلَمْ تَرَ عَيْنَ مَنْ رَأَاهُ مِثْلَهِ)<sup>(٢)</sup> ، وَلَا رَأَتْ عَيْنَهُ مِثْلَ نَفْسِهِ)<sup>(٣)</sup> . انتهى

وقال الحافظ ابن حجر - أيضًا - في تقريره على كتاب «الرد الواfir»: (الشیخ تَقْرِیبُ الدِّینِ ابْنِ تَیْمیةَ أَشَهَرُ مِنَ الشَّمْسِ، وَتَلْقِیَهُ بِ«شِیخِ الْإِسْلَامِ» بَاقٍ إِلَى الْآنِ عَلَى الْأَلْسِنَةِ الْزَكِيَّةِ، وَيَسْتَمِرُ غَدَاءَ كَمَا كَانَ بِالْأَمْسِ، وَلَا يُنْكِرُ ذَلِكَ إِلَّا مَنْ جَهَلَ مِقْدَارَهُ، أَوْ تَجَنَّبَ الْإِنْصَافِ .. فَاللَّهُ تَعَالَى هُوَ الْمُسْتَوْلُ أَنْ يَقِيناً شَرُورَ أَنفُسَنَا وَحَصَائِدَ أَسْتَنَا بِمِنْهُ وَفَضْلِهِ.

وَلَوْ لَمْ يَكُنْ مِنْ فَضْلِ هَذَا الرَّجُلِ إِلَّا مَا نَبَّهَ عَلَيْهِ الْحَافِظُ الشَّهِيرُ عِلْمُ الدِّينِ  
الْبَرْزَالِيُّ فِي تَارِيخِهِ أَنَّهُ لَمْ يُوجَدْ فِي الْإِسْلَامِ مَنْ اجْتَمَعَ فِي جَنَازَتِهِ لَمَّا مَاتَ مَا اجْتَمَعَ فِي  
جَنَازَةِ الشَّيْخِ تَقْيَى الدِّينِ -لَكَفَى.. وَمَعَ حُضُورِ هَذَا الْجَمْعِ الْعَظِيمِ فَلَمْ يَكُنْ لِذَلِكِ  
بَاعُثَ إِلَّا اعْتِقَادُ إِمَامَتِهِ وَبِرْكَتِهِ، لَا يَجْمِعُ سُلْطَانٌ وَلَا غَيْرُهُ.. فَكُلُّهُمْ يَعْتَرَفُ بِسُعَةِ  
عِلْمِهِ وَزَهْدِهِ، وَوَصْفِهِ بِالسُّخَاءِ وَالشَّجَاعَةِ وَغَيْرِ ذَلِكِ مِنْ قِيَامِهِ فِي نَصْرَةِ الْإِسْلَامِ،

(١) الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة (١٦٨/١)، تأليف: أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، دار النشر: مجلس دائرة المعارف العثمانية - الهند - ١٣٩٢ هـ / ١٩٧٢ م، الطبعة: الثانية.

(٢) معناه: عَيْنَ مَنْ رَأَاهُ لَمْ تَرَ مِثْلَهُ.

(٣) الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة (١٨٢/١).

والدُّعاء إلى الله تَعَالَى في السُّر وَالْعَلَانِيَة .. فَإِنَّهُ شِيخَ مَشَايخِ الْإِسْلَامِ في عَصْرِهِ بِلَا رِبٍ .. إِنَّهُ هَذَا الرَّجُلُ كَانَ مِنْ أَعْظَمِ النَّاسِ قِيَامًا عَلَى أَهْلِ الْبَدْعِ مِنَ الرَّوَافِضِ وَالْحَلْوَلِيَّةِ وَالْأَتْحَادِيَّةِ، وَتَصَانِيفِهِ فِي ذَلِكَ كَثِيرَةٌ شَهِيرَةٌ، وَفَتاوِيهِ فِيهِمْ لَا تَدْخُلُ لَهُنَّا حَتَّى  
الْحُضُور ..

وَلَوْمَ يَكْنِي لِلشِّيخِ تَقِيِّ الدِّينِ مِنَ الْمَنَاقِبِ إِلَّا تِلْمِيذهُ الشَّهِيرُ الشِّيخُ شَمْسُ الدِّينِ ابْنُ قَيْمِ الْجُوزِيَّةِ صَاحِبِ التَّصَانِيفِ النَّافِعَةِ السَّارِيَّةِ الَّتِي اتَّفَعَ بِهَا الْمُوَافِقُ وَالْمُخَالِفُ - لَكَانَ غَایَةً فِي الدَّلَالَةِ عَلَى عَظِيمِ مَنْزِلَتِهِ، فَكَيْفَ وَقَدْ شَهَدَ لَهُ بِالْتَّقْدِيمِ فِي الْعُلُومِ وَالْتَّمِيزِ فِي الْمُنْطُوقِ وَالْمُفْهُومِ أَئْمَةُ عَصْرِهِ!؟<sup>(١)</sup> . انتهى كلام الحافظ ابن حجر.

#### ٤- الإمام الحافظ ابن كثير (٧٠٠ - ٧٧٤هـ):

قال في كتابه «البداية والنهاية»: (قال الشَّيْخُ عَلَمُ الدِّينِ الْبِرْزَائِيُّ فِي تَارِيخِهِ: .. تَوْفِيَ الشِّيخُ الْإِمامُ الْعَالَمُ الْعَالَمُ الْعَالَمُ الْعَالَمُ الْفَقِيْهُ الْحَافِظُ الْرَّاهِدُ الْعَابِدُ الْقُدُوْسُ شَيْخُ الْإِسْلَامِ تَقِيُّ الدِّينِ أَبُو الْعَبَّاسِ أَحْمَدُ .. وَخَرَجَ النَّعْشُ بِهِ .. وَاشْتَدَ الزَّحْامُ، وَعَلَتِ الأَصْوَاتُ بِالْبَكَاءِ وَالنَّحِيبِ وَالترَّحِيمِ عَلَيْهِ وَالثَّنَاءِ وَالدُّعَاءِ لَهُ، وَأَلْقَى النَّاسُ عَلَى نَعْشِهِ مَنَادِيهِمْ وَعَمَائِهِمْ وَثِيَابِهِمْ، وَذَهَبَتِ النَّعَالُ مِنْ أَرْجُلِ النَّاسِ وَقَبَاقِيَّهُمْ وَمَنَادِيلِهِمْ وَعَمَائِمِهِمْ، لَا يَلْتَفِتُونَ إِلَيْهَا؛ لِشَغْلِهِمْ بِالنَّظَرِ إِلَى الْجَنَازَةِ .. ثُمَّ خَرَجَ النَّاسُ مِنْ أَبْوَابِ الْبَلْدِ جَمِيعَهَا مِنْ شَدَّةِ الزَّحْامِ فِيهَا .. وَتَضَاعَفَ الْخَلْقُ وَكَثُرَ النَّاسُ .. وَأَمَّا الرِّجَالُ فَحَرَزُوا بِسْتِينَ أَلْفًا إِلَى مِائَةِ أَلْفٍ إِلَى أَكْثَرِ مِنْ ذَلِكَ إِلَى مَائِتِي أَلْفٍ، وَشَرَبُ

(١) تقرير الحافظ ابن حجر على كتاب «الرد الوافر» صفحة (٧٧)، مطبوع مع مجموع مشتمل على عدد من الكتب، جمع وترتيب: فرج الله زكي الكردي، مطبعة كردستان العلمية - مصر، الطبعة: ١٣٢٩هـ.

جماعة الماء الذي فضل من غسله .. وقيل: إن الطافية التي كانت على رأسه دفع فيها خمساً منها درهماً، وحصل في الجنازة ضجيج وبكاء كثير، وتضرع .. وتردد الناس إلى قبره أيامًا كثيرة ليلًا ونهارًا يبكون عنده ويصلّون، ورُئيَت له منامات صالحة كثيرة، ورثأه جماعة يقصّائد حمّة ..

كان ذكيًا، كثيراً المحفوظ، فصار إماماً في التفسير وما يتعلق به، عارفاً بالفقه، فيقال: إنه كان أعرّف بفقه المذاهب من أهلها الذي كانوا في زمانه وغيره.

وكان عالماً باختلاف العلماء، عالماً في الأصول والفروع والنحو واللغة وغيره ذلك من العلوم النقلية والعقلية .. وأماماً الحديث فكان حامل رايته، حافظاً له، مميزاً بين صحيحه وسقمه، عارفاً برجاليه .. وأثنى عليه وعلى علومه وفضائله جماعة من علماء عصره، مثل القاضي الحموي، وابن دقيق العيد، وابن النحاس .. وغيرهم.

.. اجتمعوا لجنازته اجتمعاً لو جمعهم سلطانٌ قاهرٌ وديوانٌ حاصلٌ لما بلغوا هذه الكثرة التي اجتمعوا لها في جنازته .. وضج الناس بالبكاء والشدة والدعاء والترحم .. وأخلائق فيه بين يدي الجنازة وخلفها وعن يمينها وشمالها ما لا يحصى عدتهم إلا الله تعالى .. وجاء الناس من كل مكان .. وكثير الناس كثرة لا تحد ولا توصف .. وإن النساء فوق الأسطح من هناك إلى المقبرة يبكين ويدعنين .. وبالمجملة كان يوماً مشهوداً، لم يعهد مثله بدمشق ..

وما علِمْتُ أحداً من أهل العلم إلا النفر اليسير تخلَّف عن الحضور في جنازته، وهم ثلاثة أنفس، وهم: ابن جملة، والصدر، والقفاري، وهؤلاء كانوا قد اشتهروا بمعاداته، فاختفوا من الناس؛ خوفاً على أنفسهم، بحيث إنهم علِموا متى خرجوا قتلوا وأهلكهم الناس .. ورئيَت له منامات صالحة عجيبة، ورثي بأشعار كثيرة

وقصائد مطولة جداً.

وَقَدْ أُفِرِدْتُ لَهُ تَرَاجِمُ كَثِيرَةٌ، وَصَنَفَ فِي ذَلِكَ جَمَاعَةٍ مِنَ الْفَضَلَاءِ وَغَيْرِهِمْ،  
وَسَلَخْصَ مِنْ جَمْعٍ مُجْمُوعِ ذَلِكَ تَرْجِمَةً وَجِيزَةً فِي ذِكْرِ مَنَاقِبِهِ وَفَضَائِلِهِ وَشَجَاعَتِهِ وَكَرَمِهِ  
وَنُصْحِحِهِ وَزَهَادِتِهِ وَعِبَادَتِهِ، وَعِلْمَهُ الْمُتَنَوِّعَةُ الْكَثِيرَةُ الْمُجَوَّدةُ ..  
وَبِالجملة كَانَ رَحْمَهُ اللَّهُ مِنْ كَبَارِ الْعُلَمَاءِ<sup>(١)</sup>. انتهى كلام الإمام الحافظ ابن كثير.

### الغماري يطعن في الإمام الشاطبي!

قال الغماري في كتابه «الرد المحكم المتن»، ص ١١١: ( جاء صاحب  
«الاعتراض» .. فبرهن بهذا الإنكار على أنه بعيد عن معرفة الفقه، بعيد عن فَهْمِ  
قواعدِهِ الْمَبْنِيَّةِ عَلَى الْمَصَالِحِ وَالْمَفَاسِدِ، لَا يَعْرِفُ مَا فِيهِ مَصْلَحةٌ .. وَلَا يَدْرِي مَا فِيهِ  
مَفْسَدَةٌ .. وَأَخِيرًا بَرَهَنَ عَلَى أَنَّهُ لَمْ يَتْذُوقْ عِلْمَ الْأَصْوَلِ تَذْوِيقًا يُمْكِنُهُ مِنْ مَعْرِفَةِ وِجْوهِ  
الاستنباط وكيفية استعمالها والتصريف فيها بما يناسب الواقع. وإنْ كَانَ لَهُ فِي  
الْأَصْوَلِ كِتَابٌ «الموافقات» فَهُوَ كِتَابٌ قَلِيلُ الْجَدْوِيِّ، عَدِيمُ الْفَائِدَةِ). انتهى كلام  
الغماري.

وقال عبد الله الغماري في كتابه «إتقان الصنعة في تحقيق معنى البدعة»، ص ٣٩:  
( فالشاطبي شذ عن العلماء بما ابتدعه). انتهى

قلت: ومن عجائب الزمان أنَّ الإمام الشاطبي - الذي حارب البدع وأَلَّفَ

(١) البداية والنهاية (١٤/١٣٥-١٣٩)، تأليف: إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي أبي الفداء، دار  
النشر: مكتبة المعارف - بيروت.

مجلداً في التحذير منها - يرمي الغماري بالابداع !!

ثم تراه يرمي أهل السنة بالابداع في الكثير من الموضع، وما يفعل ذلك إلا ليبعد عن نفسه وصف الابداع، وهو غارق في البدع الضالة من رأسه إلى قدميه، بل ويرسل لها الأصول الباطلة، ويمهد لها بالقواعد الفاسدة، حتى صار الغماري مرجعاً لأهل البدع من بعده !

لقد صدق القائل: «رَمَتْنِي بِدَائِهَا، وَانْسَلَّتْ».

فهذا يدل على خُبُث هذا الرجل، وفساد سريرته والعياذ بالله تعالى.

وأماماً كلام الغماري عن الإمام الشاطبي وكتابه «الموافقات» فلا أدرى ماذا أقول؟!

قال أبو العباس أحمد بابا التبكي<sup>(١)</sup> (٩٦٣-١٠٣٦ هـ) في كتابه «نيل الابتهاج بتطريز الديباج»: (إبراهيم بن موسى .. الشهير بالشاطبي، الإمام العلامة المحقق القدوة الحافظ .. كان أصولياً مفسراً فقيها محدثاً .. إماماً مطلقاً .. بارعاً في العلوم، من أفراد العلماء المحققون الأثبات وأكابر الأئمة المتفقين الثقات، له القدم الراسخ والإمامية العظمى في الفنون فقهًا وأصولًا وتفسيرًا وحديثًا وعربية وغيرها، مع

(١) قال عبد الحي بن عبد الكبير الكتاني في موسوعته «فهرس الفهارس والأثبات» (١١٣/١) أنَّ أحمد بابا التبكي: هو أحمد بن أحمد بن عمر بن محمد أقيت السوداني، يُعرف بـ «بابا»، ولد سنة ٩٦٣ هـ .. العلامة المتبحر النظار المسند المحدث المؤرخ، يروي عن عمه أبي الثناء محمود عن جده أبي العباس عن السيوطي .. ويروي عن والده أيضاً عن السيد يوسف الأرميوني وابن حجر الهيثمي .. قال أبو العباس البوسعدي عنه في «بذل المناصحة»: العلامة الحافظ المحدث أبو العباس أحمد بن أحمد - ثلاثة أهل شورى - المعروف بـ «بابا»).

التحرى والتحقيق. له استنباطات جليلة .. وأبحاث شريفة، وقواعد محررة محققة .. حريصاً على اتباع السنة، مجانباً للبدع والشبهة ..

قال الإمام الحفيد ابن مرزوق في حقه: «إنه الشيخ الأستاذ الفقيه الإمام المحقق العلامة الصالح أبو إسحاق». وناهيك بهذه التحلية من مثل هذا الإمام، وإنما يُعرف الفضل لآهله أهله ..

أَلْفَ تَالِيف نفيسة اشتملت على تحريرات لقواعد وتحقيقات لمهمات الفوائد، منها: .. كتاب «الموافقات» في أصول الفقه، كتاب جليل القدر، لا نظير له، يدل على إمامته وبُعد شاؤه في العلوم سبباً علِّم الأصول. قال الإمام الحفيد ابن مرزوق: «كتاب المafaqat المذكور من أقبل الكتب»<sup>(١)</sup>. انتهى كلام أحمد بابا التبكتبي.

ومعاصرُون المُخْتَصُون بعلم أصول الفقه ينهلون من كتاب «الموافقات» للإمام الشاطبي، ويعرفون بفضله وتقديمه، نذكر منهم على سبيل المثال وليس الحصر:

١- الأستاذ الدكتور حسين حامد حسان - أستاذ ورئيس قسم الشريعة بكلية الحقوق - جامعة القاهرة:

رسالته للدكتوراه عنوانها: «نظريّة المصلحة في الفقه الإسلامي» نالها من كلية الشريعة بجامعة الأزهر، بإشراف الدكتور طه الديناري عميد كلية الشريعة والقانون بجامعة الأزهر.

(١) نيل الابتهاج بتطريز الديجاج (ص ٤٨-٤٩)، تأليف: أبي العباس أحمد بابا بن أحمد بن عمر التبكتبي، الناشر: كلية الدعوة الإسلامية - طرابلس، الطبعة الأولى - ١٣٩٨ هـ.

قال في رسالته هذه: (يُعَد الشاطبي - بِحَقٍّ - أَعْظَم مَن كَتَبُوا فِي أَصْوَلِ الْفَقَهِ وَفِلْسَفَةِ التَّشْرِيعِ، وَلَيْسَ هُنَاكَ بَعْدَ الشَّافِعِيَّ - الَّذِي وَضَعَ أَصْوَلَ هَذَا الْفَنِّ - مَن يَلْغَى شَأْوَ الشَّاطِبِيَّ أَوْ دَانَاهُ، وَكِتَابَهُ «الْمَوَافِقَاتِ» فِي أَصْوَلِ الشَّرِيعَةِ أَكْبَرُ شَاهِدٍ وَخَيْرٌ دِلْلِيْلٍ<sup>(١)</sup>). انتهى

٢ - الأستاذ علي حسب الله - أستاذ الشريعة الإسلامية بجامعات القاهرة والخرطوم والكويت:

قال في كتابه «أصول التشريع الإسلامي»: (قد جاء أبو إسحاق الشاطبي (المتوفى سنة ٧٩٠هـ) في كتابه «الموافقات» بما لم يُسبق به، فعنى بيان قواعد الأصول، وتوضيح مقاصد الشارع، مع سهولة في العبارة، ووضوح في الغرض)<sup>(٢)</sup>. انتهى

٣ - محمد الخضرى بك - المدرس بالجامعة المصرية:

قال في كتابه «أصول الفقه»: (ومن الغريب أنه - على كثرة ما كُتب في أصول الفقه - لم يعن أحد بالكتابة في الأصول التي اعتبرها الشارع في التشريع .. وأحسن من رأيته كتب في ذلك أبو إسحاق إبراهيم بن موسى الشاطبي - المتوفى سنة ٧٨٠هـ - في كتابه الذي سماه «الموافقات» وهو كتاب عظيم الفائدة، سهل العبارة، لا يجد الإنسان معه حاجة إلى غيره).

(١) نظرية المصلحة في الفقه الإسلامي (ص ٥١)، رسالة دكتوراه للأستاذ الدكتور حسين حامد حسان، الناشر: مكتبة المتنبي - القاهرة، الطبعة: ١٩٨١ م.

(٢) أصول التشريع الإسلامي (ص ١٦)، تأليف: الأستاذ علي حسب، الناشر: دار الفكر العربي، الطبعة: السادسة - ١٩٨٢ م.

في سنة ١٩٠٥ كُلّفت أن أُملي دروساً في أصول الفقه على طلبة كلية غردون الذين يُربون ليكونوا قضاة بمحاكم السودان الشرعية .. فاستحضرت هذا الكتاب، وأخذت أطالعه مرات .. وجعلت آخذ منه الفكرة بعد الفكرة .. حتى جاء بفضل الله ما أمليته وفق مرامي، وعلى قدر حاجة الطلاب في تلك البلاد النائية. فلما جئت إلى مصر عهدت إلى أن ألقى بمدرسة القضاء الشرعي دروساً في هذا الفن على طلاب القسم الثاني الذين يربون ليكونوا قضاة بمحاكم مصر الشرعية<sup>(١)</sup>. انتهى

### أضف على ذلك:

كلام الأستاذ المحقق محمد رشيد رضا (١٨٦٥ - ١٩٣٥ م) صاحب مجلة «المنار» الإسلامية، وصاحب تفسير القرآن «المنار»، فقد قال في مقدمته لكتاب «الاعتصام»: (العلماء المستقلون في هذه الأمة ثلاثة من الأولين، وقليل من الآخرين. والإمام الشاطبي من هؤلاء القليل .. وقد كتب كثير من العلماء في البدع .. وما رأينا أحداً منهم هُدِيَ إلى ما هُدِيَ إليه أبو إسحاق الشاطبي من البحث العلمي الأصولي .. لو لا أن هذا الكتاب أَلْفَ في عصر ضعف العلم والدين في المسلمين لكان مبدأ نهضة جديدة لإحياء السنة .. ولكن المُصَنَّف بهذا الكتاب وبصنته كتاب «الموافقات» - الذي لم يسبق إلى مثله سابق أيضاً - من أعظم المجددين في الإسلام .. كتاب «الموافقات» لا ندَّ له في بابه «أصول الفقه وحكم الشريعة وأسرارها»<sup>(٢)</sup>. انتهى

(١) أصول الفقه (ص ١٢-١٣)، تأليف: محمد الخضرى بك المدرس بالجامعة المصرية، الناشر:

المكتبة التجارية الكبرى - مصر، الطبعة: السادسة /١٣٨٩هـ - ١٩٦٩م.

(٢) الاعتصام (ص ٣-٤)، الناشر: دار الكتب العلمية - بيروت، الطبعة: الثانية - ١٤١١هـ.

### أضف إلى ذلك:

رسائل الدكتوراه والماجستير الجامعية التي كان موضوعها عن الإمام الشاطبي ومكانته العلمية ودوره الكبير في عِلْم أصول الفقه، نذكر منها على سبيل المثال وليس الحصر:

١ - رسالة دكتوراه بعنوان: «منهج البحث الأصولي عند الإمام الشاطبي»، للدكتورة فوزية بنت محمد، بإشراف الأستاذ الدكتور محمود عبد الدايم، بفرع الفقه والأصول - كلية الشريعة والدراسات الإسلامية - جامعة أم القرى - ١٤١١هـ.

جاء في مقدمة الرسالة: (إن الإمام الشاطبي يُعتبر - بحق - مُجَدّداً لعلم أصول الفقه، وقد كان لكتابه «الموافقات» أثر كبير وخاصّةً في تجلّيه علم المقاصد الشرعية). انتهى

٢ - رسالة ماجستير بعنوان: «القواعد الأصولية عند الإمام الشاطبي من خلال كتابه: المowaqtat»<sup>(١)</sup>، للدكتور الجيلالي المريني، جامعة القرويين ودار الحديث الحسنية - شعبة الدراسات الإسلامية - الرباط.

جاء في مقدمة هذه الرسالة: (من كبار الأئمة الذين وُجدوا في هذه العهود .. الإمام أبو إسحاق الشاطبي .. وكتابه «الموافقات» يدل على ذلك بمناقشته ومسائله العلمية الرائعة التي تشهد له بأنه الإمام المجتهد المجدد. بل إن الجزء الثاني من كتابه «الموافقات» يدل على أنه إمام المقاصد ورائدتها، فهذا الذي قَعَدَ قواعدها، ورسم

(١) القواعد الأصولية عند الإمام الشاطبي من خلال كتابه «الموافقات»، للدكتور الجيلالي المريني، نشرته: دار ابن القيم - الدمام، دار ابن عفان - القاهرة، الطبعة: الأولى - ١٤٢٣هـ.

ضوابطها وحدودها .. بلور نظرية المقاصد .. حتى أصبحت تدرس على أنها فرع مستقل عن أصول الفقه، بل إن الدراسات الأصولية اليوم أصبحت تسمىها علماً، فيقال: عِلمُ المَقاصِدِ). انتهى

٣ - رسالة ماجستير بعنوان: «أدلة الأحكام الشرعية في أصول الشاطبي»<sup>(١)</sup>، للأستاذ: محمد عبد الله العجلان، من كلية الشريعة - جامعة محمد سعود الإسلامية - المملكة العربية السعودية، سنة ١٣٩٨ هـ.

### الخلاصة :

قال الغماري: (كتاب «الموافقات» .. كتاب قليل الجدوى، عديم الفائدة). ونقول: نعم، هو عديم الفائدة لأمثال الغماري، فالغماري لضعف عقله وشدة جهله لن يفهم شيئاً من كتاب «الموافقات»!!

وقد ذكرنا العديد من الأمثلة التي تصرخ بجهالات الغماري في عِلم أصول الفقه (انظر كتابنا هذا - الباب الأول).

(١) ذكرها الأستاذ عبد الحميد العلمي في كتابه «منهج الدرس الدلالي عند الإمام الشاطبي، هامش صفحة ١٥»، الناشر: وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية - المغرب - ١٤٢٢ هـ.

### تنبيهات مهمة

#### التنبيه الأول:

عندما ننقل كلاماً لأحد أهل العلم قد نضع توضيحاً أثناء الكلام، وعَلَامَتْهُ أَنْ  
 يكون بين قوسين هكذا: [...].

#### التنبيه الثاني:

نرجو من القارئ الكريم أن يسامحنا على كثرة النصوص التي نقلناها عن علماء  
 الأُمَّةِ على مر العصور، وإنما اضطررنا لذلك لسببين:

السبب الأول: أننا إذا اقتصرنا على نَقْلِ نَصٍّ أو نَصَيْنِ، فقد يَتَوَهَّمُ مُتَوَهِّمٌ أننا لم  
 نجد غيرهما، وأننا نستند إلى قول شاذ. فكان لابد من أن نُكثِّرَ من النقولات عن  
 علماء الأمة؛ ليَعْلَمَ القارئ أننا إنما نستند إلى قول عامة علماء الأمة على مَرْ العصور.

السبب الثاني: أن يَعْلَمَ المسلمون كيف أنَّ الغماري قد خالف عامة علماء الأمة  
 على مَرْ العصور.

#### التنبيه الثالث:

لم تَهْمَمْ - أحياناً - بترتيب هذه النصوص وفُقَّ تارِيخ وفيات أصحابها، وإنما كان  
 اهتماماً - في بعض المواضع - بترتيبها وفُقَّ أهميتها، وقوَّة ارتباطها بالمعنى المراد.

#### التنبيه الرابع:

نظراً إلى كثرة النصوص المنقوله، كان لابد من اختصار العبارات التي لا تتعلق  
 بالمعنى المراد، ووضعنا مكانها نقطتين فقط هكذا (...)، وشَرَطْنَا في ذلك شَرْطَين:

الشرط الأول: ألا تكون العبارات المذوقة مؤثرة في المعنى.

الشرط الثاني: أن ننقل نصَّ كلام الأئمة بحروفه مضبوطاً.

ولبيان كيفية الحذف والاختصار في كتابنا هذا، نذكر المثال الآتي:

قال الإمام الذهبي: (أَحْمَدُ بْنُ مَنْيَعَ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ الْبَغْوَيِّ الْإِمَامُ، الْخَافِظُ، الثَّقَةُ، أَبُو جَعْفَرِ الْبَغْوَيِّ، ثُمَّ الْبَعْدَادِيُّ. وَأَصْلُهُ مِنْ مَرْوَةِ الرُّوْذَةِ. رَحَلَ، وَجَمَعَ، وَصَنَفَ «الْمُسْنَدَ». حَدَّثَ عَنْ: هُشَيْمٍ، وَعَبَادَ بْنِ الْعَوَامِ، وَسُفْيَانَ بْنِ عُيَيْنَةَ، وَمَرْوَانَ بْنَ شُجَاعَ، وَعَبْدِ الْعَزِيزِ بْنِ أَبِي حَازِمٍ، وَعَبْدِ اللَّهِ بْنِ الْمَبَارَكِ، وَهَذِهِ الطَّبَقَةُ، فَمَنْ بَعْدَهُمْ.

حَدَّثَ عَنْهُ: السَّتَّةُ، لَكِنَّ الْبُخَارِيَّ بِرَوْاسِطَةِ، وَسِبْطُهُ مُسْنِدٌ وَقُتْهُ أَبُو الْقَاسِمِ الْبَغْوَيِّ، وَعَبْدُ اللَّهِ بْنُ تَاجِيَةَ، وَيَحْيَى بْنُ صَاعِدٍ، وَإِسْحَاقُ بْنُ جَيْمِلٍ، وَخَلْقُ سَوَاهِمٍ.

وَثَقَهُ صَالِحُ جَزَرَةُ، وَغَيْرُهُ. وَكَانَ مَوْلَدُهُ فِي سَنَةِ سِتِّينَ وَمَا تَبَعَّدَتْ مِنْهُ).

قلتُ: لنفترض أننا نريد بيان تاريخ مولد هذا الإمام، وأنه ثقة، فستنتقل كلام الإمام الذهبي هكذا: (أَحْمَدُ بْنُ مَنْيَعٍ .. الثَّقَةُ ..، وَثَقَهُ: صَالِحُ جَزَرَةُ، وَغَيْرُهُ. وَكَانَ مَوْلَدُهُ فِي سَنَةِ سِتِّينَ وَمَا تَبَعَّدَتْ مِنْهُ). انتهى

وكمَا تَرَوْنَ أَنَّا التَّزَمْنَا بِنَقْلِ نَصَّ كلام الإمام الذهبي بِحُرُوفِهِ.

#### التنبيه الخامس:

يشتمل هذا الكتاب على أحد عشر باباً، وهي كما يلي:

الباب الأول: فَضَحَ أَكَاذِيبِ وجَهَالَاتِ الْغَمَارِيِّ فِي عِلْمِ أُصُولِ الْفَقَهِ.

الباب الثاني: فَضَحَ أَكَاذِيبِ الْغَمَارِيِّ وجَهَالَاتِهِ فِي عِلْمِ الْحَدِيثِ.

**الباب الثالث:** قواعد ومقدمات أصولية وفقيهية.

**الباب الرابع:** كشف أكاذيب وجهات الغماري في كتابه:

«ذوق الحلاوة ببيان امتناع نسخ التلاوة».

**الباب الخامس:** مقدمات لعوائية:

معنى «هَدْيٌ، سُنَّة، سَنَّ، مُحَدَّثٌ، بِدْعَة، أَمْرٌ» في لسان العرب.

**الباب السادس:** معنى «البِدْعَة» في حديث رسول الله ﷺ.

**الباب السابع:** كشف أكاذيب وجهات الغماري حول: «البِدْعَة» في حديث رسول ﷺ.

**الباب الثامن:** كشف أكاذيب وجهات الغماري فيما زعم أنَّ الصحابة ﷺ ابتدأوا في حياة النبي ﷺ.

**الباب التاسع:** كشف أكاذيب وجهات الغماري فيما زعم أنَّ الصحابة ﷺ ابتدأوا بعد موت النبي ﷺ.

**الباب العاشر:**

كشف كذب زعم الغماري أنَّ القرآن يؤيد البدعة الحسنة (ورهابانية آبتدأوا بها).

**الباب الحادي عشر:** كشف أكاذيب وجهات الغماري في كتابه:

«حسْنُ التَّفْهُمُ وَالدُّرُكُ لِمُسَأْلَةِ التَّرْكِ».

**خاتمة.** وآخر دعوانا أنَّ الحمد لله رب العالمين.

# لِبَابُ الْأَرْدَنِ

فَضْحُ أَكَاذِيبِ وَجْهَالَاتِ الْغَمَارِيِّ فِي عِلْمِ أَصُولِ الْفَقَهِ

## المثال الأول على أكاذيب وجهات الغماري في علم أصول الفقه

### كلبة: الترك ليس من السنة

قال عبد الله الغماري في كتابه «إتقان الصنعة في تحقيق معنى البدعة»، ص ٣٨: (ترك الشيء لا يدل على منعه ولا كراحته، وهي قاعدة أصولية، يجهلها المبتدعة ..

وأغلب أخطاء هؤلاء المبتدعة -وما أكثرها- تأتي من جهة جهلهم بالأصول، وعدم تمكنهم من قواعده، مع ضيق باعهم، وقلة اطلاعهم). انتهى كلامه

وقال أيضاً في كتابه «حسن التفهم والدرك لمسألة الترك»، ص ٩: (نقصد بالترك الذي ألقنا هذه الرسالة لبيانه: أن يترك النبي ﷺ شيئاً لم يفعله، أو يتركه السلف الصالح من غير أن يأتي حديث أو أثر بالنهي عن ذلك المتروك يقتضي تحريمه أو كراحته). انتهى كلامه

وقال الغماري (ص ١٢-١٣): (وقد أنكر بعض المتنطعين هذه القاعدة ونفي أن تكون من علم الأصول؛ فدلل بإنكاره على جهل عريض، وعقل مريض. وها أنا ذا أبين أدلةها في الوجوه الآتية: .. رابعها: أن الأصوليين عرفوا السنة بأنها: قول الرسول ﷺ و فعله و تقريره، ولم يقولوا: «وتركه»؛ لأنه ليس بدليل). انتهى كلامه

قلت: سترى الآن - بإذن الله تعالى - من الجاهل بالأصول؟ ومن صاحب الجهل العريض والعقل المريض؟ ومن المبتدع؟

لقد قال الغماري: (الأصوليين عرفوا السنة بأنها قول الرسول ﷺ و فعله

وتقريره، ولم يقولوا: «وَتَرَكَه»؛ لأنَّه ليس بدليل). انتهى كلامه.  
 قلتُ: والله لا أدري ماذا أقول؟!! هل هذا كذب صريح؟ أم جهل مفضوح؟!!  
 علماء أصول الفقه – طوال التاريخ الإسلامي – بدءاً من الإمام الشافعي في  
 القرن الثاني الهجري – والمشهور أنه أَوَّل عالم مجتهد صَنَفَ في علم أصول الفقه،  
 ومروراً بعامة علماء أصول الفقه، وانتهاءً بالإمام الشوكاني، وهو آخر عالم مجتهد  
 صَنَفَ في علم أصول الفقه في القرن الثالث عشر فيما أَعْلَمَ<sup>(١)</sup>.

كل هؤلاء العلماء الأصوليين قد صرحوا بأنَّ التَّرْك هو قسم من أقسام السُّنة  
 النبوية التي أمرنا الله تعالى باتباعها.

والإيكم بعض تصريحاتهم بذلك؛ ليتبين لكم شدة قُبح كذب الغماري، أو  
 بشاعة جهله، ثم نعرض لكم صفحات مصوّرة من كتاب الغماري ومن كتب علماء  
 أصول الفقه؛ لترروا بأعينكم فظاعة كذب الغماري:

١ - الإمام الشافعي (١٥٠ - ٢٠٤هـ): قال في كتابه «الرسالة» في علم أصول  
 الفقه: (فَلَمَّا لَمْ يَأْخُذْ مِنْهُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ وَلَا أَحَدٌ بَعْدِهِ زَكَاةً - تَرَكَنَاهُ؛ اتَّبَاعًا  
 بِتَرْكِهِ)<sup>(٢)</sup>.

(١) هناك مؤلفات لعلماء معاصرین، منها: «مذكرة في أصول الفقه» للشيخ العلامة محمد الأمين الشنقططي (المتوفى ١٣٩٣هـ)، و«الأصول من علم الأصول» وشُرُحه للشيخ العلامة محمد بن صالح العثيمين (المتوفى ١٤٢١هـ).

(٢) الرسالة (ص ١٩٤)، تأليف: الإمام الشافعي، المحقق: أحمد شاكر، الناشر: مكتبة الحلبي - مصر، الطبعة الأولى، ١٣٥٨هـ / ١٩٤٠م.

## الباب الأول

وقال الإمام الشافعي أيضاً: (وَلَكِنَّا نَتَّبِعُ السُّنَّةِ فِعْلًا أَوْ تَرْكًا) <sup>(١)</sup>. انتهى  
 نَقْلَهُ عَنْهُ الْحَافِظِ ابْنِ حَجْرٍ فِي كِتَابِهِ «فَتْحُ الْبَارِيِّ شَرْحُ صَحِيفَةِ الْبَخَارِيِّ».  
 قَلْتُ: هَذَا هُوَ الْإِمَامُ الشَّافِعِيُّ (الْمُولُودُ عَامُ ١٥٠ هـ) يَعْلَمُنَا صِرَاطَهُ أَنَّ سُنَّةَ النَّبِيِّ  
 ﷺ عَلَيْنَا اتِّبَاعُهَا، سَوَاءَ كَانَتْ فِعْلًا أَوْ تَرْكًا.  
 وَالْإِمَامُ الشَّافِعِيُّ - كَمَا هُوَ مُشْهُورٌ - هُوَ أَوَّلُ مَنْ قَامَ بِتَأْلِيفِ كِتَابٍ فِي عِلْمِ  
 أَصْوَلِ الْفَقَهِ، وَهُوَ كِتَابُهُ الْمُشْهُورُ «الرِّسَالَةُ».  
 فَكِيفَ يَكْذِبُ الْغَمَارِيُّ وَيَزْعُمُ أَنَّ الْأَصْوَلِيِّينَ لَمْ يَذْكُرُوا التَّرْكَ ضَمِّنَ السُّنَّةِ  
 النَّبِيَّيَّةِ؟!!

### ٢ - الفخر الرازى (٥٤٤ - ٥٦٠ هـ):

قال في كتابه «معالم أصول الفقه»: (قوله ﷺ: «عَلَيْكُمْ يُسْتَثْنَى ..»، والاستدلال  
 بهذا الخبر من ثلاثة أوجه: الأولى: أن السُّنَّةَ عبارة عن «الطريقة» وهي تناول: الفعل  
 والقول والترك) <sup>(٢)</sup>.

### ٣ - الإمام ابن القيم (٦٩١ - ٧٥١ هـ):

قال في موسوعته الأصولية «إعلام الموقعين عن رب العالمين»: (وَأَمَّا نَقْلُهُمْ  
 لِتَرْكِهِ فَهُوَ نَوْعَانِ، وَكِلَّا هُمَا سُنَّةٌ .. فَإِنَّ قَرْكَهُ ﷺ سُنَّةٌ كَمَا أَنَّ فِعْلَهُ سُنَّةٌ) <sup>(٣)</sup>. انتهى

(١) نَقْلَهُ الْحَافِظِ أَحْمَدُ بْنُ عَلَيِّ بْنِ حَجْرِ الْعَسْقَلَانِيِّ فِي كِتَابِهِ «فَتْحُ الْبَارِيِّ شَرْحُ صَحِيفَةِ الْبَخَارِيِّ»، النَّاشرُ: الْمَكْتَبَةُ السَّالِفَيَّةُ، تَحْقِيقُ: الشَّيْخِ عَبْدِ الْعَزِيزِ بْنِ بازَ، الطَّبْعَةُ: ١٩٨١ مـ / ٤٧٥.

(٢) مطَبَّعٌ مَعَ شَرْحِ الْمَعَالِمِ فِي أَصْوَلِ الْفَقَهِ (٢٠ - ٢٥ / ٢).

(٣) إِعلامُ الْمُوقِّعِينَ (٢ / ٣٨٩ - ٣٩٠)، تَحْقِيقُ: طَهُ سَعْدُ، النَّاشرُ: دَارُ الْجَيْلِ - بَيْرُوتُ - ١٩٧٣ مـ.

٤ - الإمام علاء الدين المرداوي (٨١٧ - ٨٨٥ هـ):

قال في كتابه «التحبير شرح التحرير» في أصول الفقه: (وإذا نُقلَّ عنِهِ اللَّهُ أَنْهُ تَرَكَ كَذَا، كَانَ أَيْضًا مِنَ السُّنَّةِ الْفِعْلِيَّةِ) <sup>(١)</sup>. انتهى

٥ - الإمام الشوكاني (١١٧٣ - ١٢٥٠ هـ):

قال في كتابه «إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول»: (تركته كفلاً للشيء كفعله له في التأسي به فيه. قال ابن السمعان: «إذا ترك الرسول كفلاً شيئاً، وجب علينا متابعته فيه») <sup>(٢)</sup>. انتهى

قلت: نكتفي - هنا - بهذه التصريحات، وقد نقلنا أكثر من ثلاثين تصريحاً في كتابنا هذا (الباب الثاني، ص ١٤٨).

وإليكم صفحات مصورة من كتاب الغماري:

(١) التحبير شرح التحرير (٣ / ١٤٣٠ - ١٤٣٢).

(٢) إرشاد الفحول (ص ٨٣)، تأليف: محمد بن علي الشوكاني، دار النشر: دار الفكر - بيروت / ١٤١٢ هـ - ١٩٩٢ م، الطبعة: الأولى، تحقيق: محمد سعيد.

# كتاب الصدقة في كتاب الله والكتاب

وطبعه

أرسله به مسح النبي لرسول قراب اقران لله تعالى

كتاب الحجارة في الحجارة

صلوة على الصلوة العلية

ـ سورة رق العذاب في العذاب بعد العذابة

للخلافات وحكم بين مسلمين لا يدخل العصبة والعصابة

كتاب الله (الكتاب)



٦٦ مكتبة القاهرة  
قال رسول الله ﷺ: (إذ ألم يمالي حس كريم يستحق من عبد أن ورفع يديه في رفعها صلوا  
ليس فيهما شيء).<sup>(١)</sup>

طهؤ الأحاديث تشمل بعضها رفع اليدين بعد الصلاة جزماً، ولا غيرة بخلاف  
المنصوصين للتزمتين.

وليس كل خلاف جهة معتبراً، إلا إللاقاً له خط من النظر.

والمسند إلى البيهقي مجزء مسأله «نفس الرعاء عن أحاديث رفع اليدين في  
الدعاء»، ذكر فيه مائة حديث، وهذا عدد الوتر على جميع الأقوال المذكورة في كتاب  
الأصول والمستخرج، وما ذكره فيه: ما رواه ابن قيس شبة عن الأسود التمami عن  
أبيه، قال: صلحت مع النبي ﷺ، فلما سلم، التعرف ورفع يديه ويدسا، والأسود هو  
عبد الله بن العباس، ذكره ابن حبان في الثقات، وقال التمami سمعه المصطفى وأبيه،  
صحيحاً.

ما هو معلوم بالضرورة، أن قائل <sup>عليه السلام</sup> لم يشمل جميع التذرّيات، بل اكتفى  
بالإرشاد إليها عن عموم الآيات والأحاديث الدالة على فعل المغير، ولما رأته به لاستدلاله  
براجمات عظام، استقررت سقطت وكته، وهي راجمات كونه ورسولاً، وحقيقة وظاهراً،  
ومفانياً، وكيف يتفرغ بعد هذا لبرهان التذريّات كلها حملها؟ هذا سؤال، لا تستحبه  
طائفة بشر، فالعقل في رفض بعض التذرّيات يأخذ التي <sup>عليه السلام</sup> لم ينصله، سد لأبواب  
كثيرة من الحسن، وحرمان الناس منها من تحصيل ثوابها.

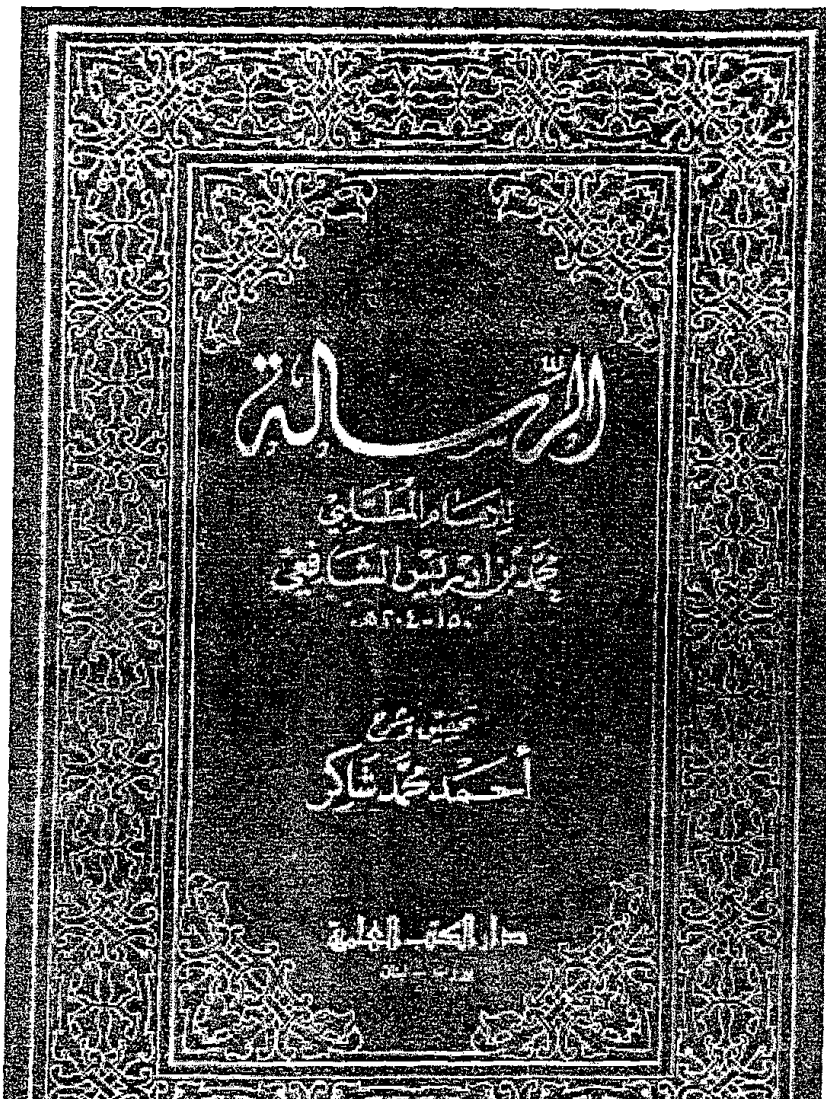
٧

 قال عالم الأصول: الست آقوال النبي <sup>عليه السلام</sup> وإنما رفع يده رغفاته، ولم يفرقوا، ونحوكم  
لأن الترك ليس بحكم شرعي، ولا أثر له في التشريع. وقال النبي <sup>عليه السلام</sup>: (إذا أمرتكم  
بأمر فاشروا منه ما تستطعتم، ولا نبيكم عن شيء) تاجيرو<sup>(٢)</sup>، ولم يقل: (إذا تركت شيئاً

(١) إسناد صحيح البخاري في الأسوة (١٤٤٢)، ولو يطلق (١٤٦٧)،  
١٠/١٤٩١، فهو روى ابن مسعود عن المختار تجبيه وقد وثق.

(٢) مثل هذه النسخ في الأصحاب (٧٢٨٨)، مكتبة ابن حزم (٢٣٣٢).

وفيها يلي صفحات مصورة من كتب علماء أصول الفقه؛ ليترأوا كذب الغماري:



وَقَالَ اللَّهُ لِلْبَرِّيِّ لَا يَنْهَا قَبْلَ اسْتِعْنَاهَا ، الْمُدِيمَ اعْلَمُ بِا  
فِي الإِبْيَانِ عَلَى مَا أُوجِبَ بِهِ مِنْ شَكِّهِ بِهَا ، الْمُبَعِّذُ فِي خَرَأْمَهُ أَخْرَجَ  
لِلنَّاسِ : أَنْ يَرْتَقِنَهُ فِي كُتُبِهِ ، ثُمَّ شُكِّرَ بِهِ ، وَقُولَّاً دُعَلَّاً يُؤْدِي بِهِ عَنِ  
حَتَّهُ ، وَيُبَيِّبُ لَهَا تَأْلِفَةً مُزِيدَهُ<sup>(١)</sup> . وَسَلَّمَ سَبَاعَهُ الصَّصَّةَ وَالْوَرْقَقَهُ<sup>(٢)</sup>

ابن هشام  
الرازي  
الشافعی

عن كورني لكتبة ضرة الجنة  
١٤٥٨ ذى القعده من ١٩٣٩  
٢٩ ديسبر سنه

- ١٩٤ -

أتناكم على ما تباهيوا<sup>(١)</sup> به في البلدان قبل الإسلام وبعده .

٤٢٨ - «وللناس ربيز غيره» ، من شخصي وحديد ورخيص ،

فلا لم يأخذ منه رسول الله ولا أحد منه زكوة : تركاه ، أياها  
بركة<sup>(٢)</sup> ، وأنه لا يجوز أن يغسل بالذهب والورق ، اللذين هما الشيء  
أثمن في البلدان على غيرها ، لأنه في غير منها ، لازكاة فيه ،  
وصلاح<sup>(٣)</sup> أن يُشتري بالذهب والورق غيرها من التبر إلى أجل  
صلويم وبوزن<sup>(٤)</sup> صلويم .

٤٢٩ - «ركان الباقيه والزير جد أكثر ثنا من الذهب  
والورق ، فلما لم يأخذ منها<sup>(٥)</sup> رسول الله ، ولم يأمر بالأخذ<sup>(٦)</sup> ولا من  
بعده علمته<sup>(٧)</sup> ، وكما مال الخلاص ، وما لا ينفع به على أحد في شيء  
استهلك الناس ، لأنه غير شفاعة : لم يُؤخذ منها .

(١) في سويع «بنابيرن» وهو ملوك الأمل .

(٢) مثقال سرعي زيادة «قل الشاشي» .

# فتح الباري

كتاب صحيح الإمام أبي عبد الله محمد بن إسحاق البخاري

لإمام الحافظ

## أحمد بن علي بن حجاج

العنقلاوي

٤٥٢ - ٧٧٣

## الجزء الثالث

روايات سبعة وسبعين

وأعترف على مثابة التقويم والخطورة

### علي العزيز بن عبد الله بن باز

الاستاذ بكلية الادرمانية ببريشة

دفتر كتب وأوراقه وأحاديث

رسائل أمراه ، وهي على أرضها كل حيث

### محمد فؤاد عبد الباقي

## المكتبة الفنية

العلم النافع والمعلم الصالح والمزيد من كل خير ، وان لا ينذر إلى الفراء ، والمساهمين عما حصل من الإمساك عن  
المقابلة والتصحيح والتعليق على بقية المجلد الثالث وما بعده بالأعداد التي أسلفت ذكرها ، وأرجو أن يذروني ،  
وأسأل الله لي ولهم صلاح السنة والعمل ، والتوفيق لكل خير ، انه سميع قريب ، والحمد لله على كل حال ،  
وصل الله وسلم على عبده ورسوله محمد وآله وصحبه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين

عبد العزيز بن عبد الله بن باز

عدد في ١٧ / ١٣٨١

الأركان كلها ، فقال معاوية : أنا أستشهد برسول الله صلى الله عليه وسلم حين الركين اليائبين ، فقال ابن عباس : ليس من أركانه شيء مهجور ، قال عبد الله بن عبد الرحمن سألك أبي عن فقال : قلبه شفاعة ، وقد كان شعبية يقولون : الناس يخافون ربتي في هذا ، ولكنني سمعته من قيادة مكنا التي ، وقد وردت عليه سعيد بن أبي عروبة عن قيادة على الصراط أخرج له أحد أبناءه ، وكذا أخرج له من طريق مجاهده عن ابن عباس عمر ، وروى العاشر بن سعيد محمد بن كعب الفزاعي ، ابن ابن عباس كان يحب الركين اليائبي والغير ، وكان ابن الزبير يحب الأركان كلها ويقول : ليس شيء من اليد مهجورا ، فيقول ابن عباس (لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة) ، ولننظر رواية معاوية المذكورة عن ابن عباس أنه دعاف مع معاوية ، فقال معاوية : ليس شيء من البيت مهجورا ، فقال له ابن عباس (لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة كعقال معاوية) صفت ، وهذا يقيني حيث من جهة هل التعدد ، وإن ابتدأ كل منها تبتد إلى ما أنتك ، على الآخر ، وإنما تكل ذلك لأن عرض المسلمين واحد وهو قيادة عن أبي القيل ، وتجدر من أحد بأن شعبية قيادة قسطنطينية القليل . قوله (إنه) إمام الشأن . قوله (لا يستلزم شتان الركين) كثنا الأئمة على البنا ، للجهوري ، والمحسري والستلي ، لا تستلزم شتان الركين تسب شتان الركين على المقصورة .  
 قوله (وكذا ابن الزبير يستلهم كلها) روى ابن أبي شيبة من طريق عابد بن عبد الله بن الزبير أن أباه يسئل الأركان كلها ويقال «إن ليس شيء منه مهجور» ، وأخرج العاشر بن سعيد عنه من وجه آخر كقدم ، ورق ، والمرطا ، عن هشام بن عروفة بن الزبير أن أباه ، وكذا إذا طافت بالبيت يستلزم الأركان كلها ، وأخرج سعيد بن حضور من المساور روى عن هشام يعتقد ، إذا يسأل أستلزم الأركان كلها وإلا ختم ، ثم أورد المقتضى عليه ابن عباس قال «لم أر النبي صلى الله عليه وسلم من البيوت إلا الركين اليائبين» ، وقد تقدم قوله ابن عمر ، [فما ترك رسول الله صلى الله عليه وسلم إسلام الأركان الشائين لأن البيوت لم تستلزم على قواعد إبراهيم] ، وعلى هذا المعنى حل ابن شرين فيما لا يلزم الصوار استلام إسلام ابن الزبير لما لا يلزم الكعبة أثر البيت على قواعد إبراهيم (اتهام) ، ونفي ذلك بعض الشرافج بأن ابن الزبير عاد مع معاوية واستلم الكل ، ولم يقف على هذا الأمر وإنما رفع ذلك بخلافة مع ابن عباس ، وأما ابن الزبير فقد أخرج الأزرق في ، كتاب سكة ، فقال : إن ابن الزبير لما رفع من بناء البيوت وأدھل قبة من الحجر ما أخرج منه وردد الأركان على قواعد إبراهيم عرج إلى التسمم واختبر وطاف بالبيت واستلم الأركان الاردية ، فلم ينزل البيت على بناء ابن الزبير لذا طافت الطائف استلزم الأركان جميعها حتى تقل ابن الزبير . وأخرج من طريق ابن الحسين قال : يقيني أن آدم لما سعى في استلزم الأركان كلها ، وأن إبراهيم واستلم ما يرغبه من بناء البيوت طاف به سبأاً يستان الأركان ، وقال الداودي : ظن معاوية أنهما ركناً البيت الذي ورجم عليه من أول ، وليس كذلك ، لما سبق من حدث عائشة ، والجهوري على مادح عليه حدث ابن عمر ، وروى ابن المسند وغيره ، استلام جميع الأركان آياتها من جابر رأفن والحسين والحسين من الصحابة وفق سعيد بن الحسنة من التابعين . وقد يفسر ما تقدم في أوائل المذكرة في حدث عيسى بن جرجس أنه قال لابن عمر «رأيتك تستلم أرباماً في أحدها من أصحابك يصيغها» ، فذكر منها دون أياك لا تمس من الأركان إلا اليائبين . الحديث بأن الذين رأهم عيسى بن جرجس من الصحابة وقياداتهم كانوا لا يقتصرون في الإسلام على الركين اليائبين . وقال بعض أهل العلم : اختصاص الركين بمن يحيى بالسنة وستة التسميم وليس ، وأجلب العاشر عن قوله من قال ليس شيء من البيت مهجوراً بما لم يمنع استلامها غيره للبيت .

وكيف يجره وهو يظروف به ، ولكننا نلحظ شدة قولاً آخر تركا ، ولو كان ترك استلامها مهراً لما لكان ترك استلام ما بين الأركان مهراً لها ولا نالل به ، ويرى ذلك منه سقط المرابط وإعطاء كل ذي حق منه وشريان كل أحد مظلته . (فالمدة) : في البيت أربعة أركان ، الأول له خصائص : تكون الحجر الأسود فيه ، وكرمه على قواعد إبراهيم ، والثانية

## الباب الأول

والسؤال الآن: لماذا يكذب الغماري؟ !!

إن بلغ الجهل به هذه الدرجة الفظيعة، فلماذا تكلم فيما يجهله، وهاجم من عنده  
علم بذلك وسخر منه؟ !!

وإن كان الغماري يعلم كل هذه الحقائق والتصريحات التي نقلناها لكنه كذب  
ودلس، فسيكون - والعياذ بالله تعالى - من قال فيهم الله تعالى: ﴿أَفَرَءَيْتَ مَنِ اخْنَدَ  
إِلَيْهِهِ وَهُوَ نَاهُهُ وَأَضَلَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ عِلْمٍ وَحَمَّ عَلَىٰ سَعْيِهِ وَقَلْبِهِ وَجَعَلَ عَلَىٰ بَصَرِهِ غِشْوَةً فَمَنِ  
يَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ اللَّهِ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ﴾ [الجاثية: ٢٣].

## المثال الثاني على أكاذيب وجهات الغماري في علم أصول الفقه

**كَشْفُ كَذَبِ الْغَمَارِيِّ حِينَ رَأَمَ اتِّفَاقَ الْعُلَمَاءِ عَلَى  
عَدَمِ جُوازِ تَعْلِيلِ الْحُكْمِ بِعِلْمَيْنِ مَنْصُوصَتَيْنِ**

قال عبد الله الغماري في رسالته «التنصيص على أنَّ الْحَلْقَ ليس بتنميس»، ص ٩٥<sup>(١)</sup> مُسْتَدِلاً على إباحة حلق اللحية: (عَلَلُ الشَّارِعِ «إعْفَاءُ الْلَّحِيَّةِ» بـ«مُخَالَفَةِ الْمَجَوْسِ»)، فحيثند فتعليل حلقها بـ«التشبُّه بالنساء» وبد «تغْيير خَلْقِ اللَّهِ» تعليل باطل مردود .. والخلاف في جواز التعليل بعلتين : محله في العلَلِ المُسْتَبْطَةِ، أمّا العلَلِ<sup>(٢)</sup> المنصوصة<sup>(٣)</sup> للشارع فلا يُزداد عليها جُزْمًا). انتهى كلام الغماري.

قلت: والله لا أدرِي بماذا أَصِفُّ الغماري؟!!

(١) مطبوع مع كتاب «إفادة ذوي الأفهام بأنَّ حلقَ اللحية مكروه وليس بحرام» لأحمد الغماري، وبيده كتاب عبد الله الغماري من (ص ٨٧) إلى (ص ١١٠)، الناشر: دار الآثار الإسلامية للطباعة والنشر، تحقيق: العايش هادي.

(٢) المقصود بـ«الْعِلَلَةِ» في عبارة مبسطة بعيداً عن اصطلاحات الأصوليين: الْخَمْرُ مُحَرَّمة لأنَّها تتصف بأنَّها مُسْكَرَة، فـ«الإسْكَار» هو سبب التحرير، فيقال: الإسْكَار هو عَلَةٌ تحرِيمُ الْخَمْرِ.

(٣) المقصود بالعللة المنصوصة: العللة التي يثبت بنص شرعي كونها علة، وذكر لها الإمام بدر الدين الزركشي عدة أمثلة في كتابه «البحر المحيط» في أصول الفقه عند كلامه على المَسْنَلَكِ الثَّانِي من مسالك العلة؛ وهو: «النَّصُّ عَلَى الْعِلَلَةِ»، كَقَوْلِهِ ﷺ فِي الْمُخْرِمِ وَقَصَّتِهِ نَاقَّتُهُ: «لَا تُخْمِرُوا رَأْسَهُ، فَإِنَّهُ يَعْثُثُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مُلْبِسًا»، وَقَوْلِهِ ﷺ: «إِنَّمَا جَعَلَ الْإِسْتِدَانَ مِنْ أَجْلِ الْبَصَرِ»، وَقَوْلِهِ: «تَهْبِئُكُمْ عَنْ ادْنَارِ لُحُومِ الْأَصَاحِيِّ لِأَجْلِ الدَّافَةِ»، وتفصيل ذلك في كُتب أصول الفقه، فليزدِجَعْ إليها.

إنَّ كُتُب أصول الفقه - طوال التاريخ الإسلامي - طافحة بتصريحات العلماء باتفاق جاهير الأصوليين والفقهاء على جواز تعليل الحُكْم بِعِلَّتَيْنِ مَنْصُوصَتَيْنِ (وسنعرض لكم صفحات مُصَوَّرة من بعضها).

ثم يأتي هذا الغماري ويُفهِّمكم أنَّ العلماء اتفقوا على عدم جواز تعليل الحُكْم بِعِلَّتَيْنِ مَنْصُوصَتَيْنِ؛ حيث صرَّح بأنَّهم اختلفوا فقط في التعليل بِعِلَّتَيْنِ مُسْتَبْطَتَيْنِ !!

بعد أنْ تقرءوا تصريحات أئمة أصول الفقه في كُتبِهم - على مَدَارِ التاريخ الإسلامي - سيسقر في نفوسكم أنَّ هذا الغماري لا يُخُرُّج عن أحد اثنين:

**الأول: رَجُلٌ جاَهِلٌ جَهُولٌ، غَرْقٌ - إِلَى أُمَّ رَأْسِهِ - فِي ظُلُماتِ الْجَهَلِ، بَعْضُهَا فَوْقُ بَعْضٍ !!**

**والثاني: رَجُلٌ كاذِبٌ فاجرٌ، يَسْتَحِلُّ الْكَذِبَ فِي دِينِ اللهِ تَعَالَى، وَيَكْذِبُ عَلَى أَهْلِ الْعِلْمِ، وَقَدْ قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: «وَإِنَّ الْكَذِبَ يَهْدِي إِلَى الْفُجُورِ».**

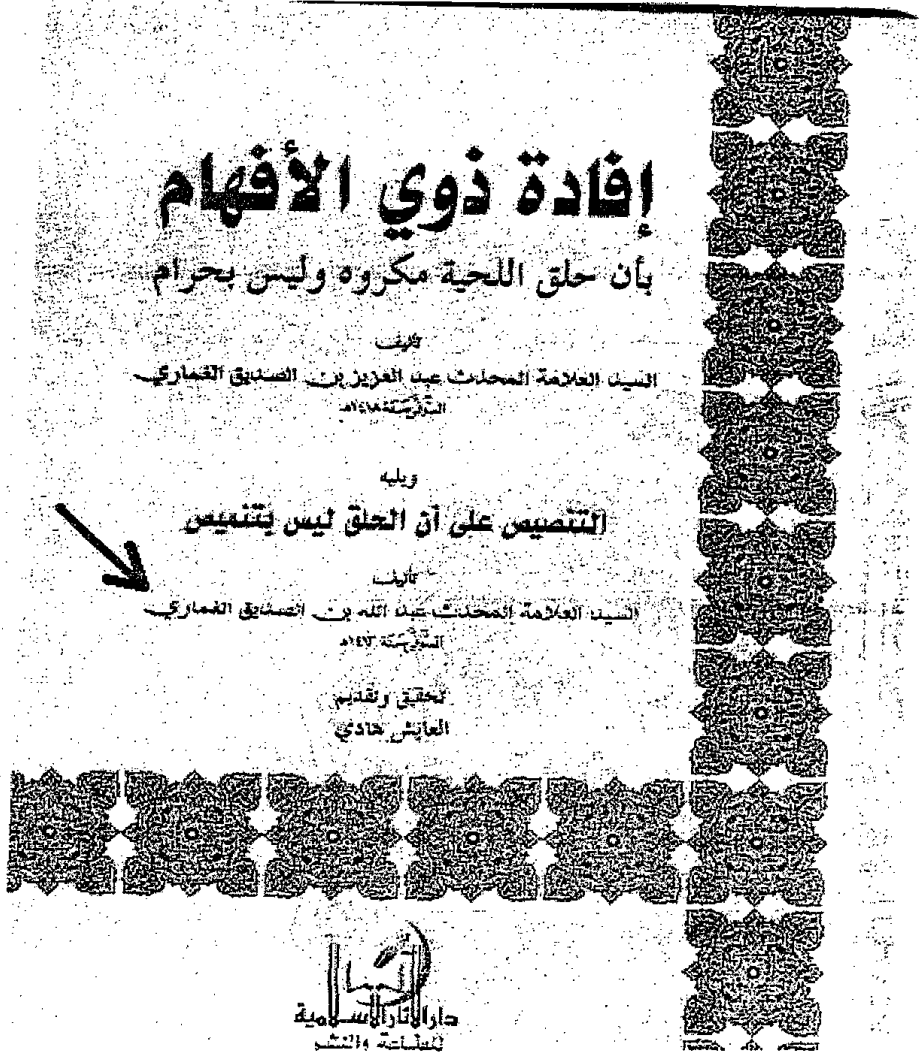
فهذا - والعياذ بالله تعالى - من قال فيهم الله تعالى: ﴿أَفَرَءَيْتَ مَنِ اخْتَدَى إِلَهَهُ هُوَ لَهُ وَأَضَلَّهُ اللَّهُ عَلَى عِلْمٍ وَخَمَّ عَلَى سَمْعِهِ وَقَلْبِهِ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ غِشْنَوَةً فَمَنْ يَهْدِي هُوَ مَنْ بَعْدَ اللَّهِ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ﴾ [الجاثية: ٢٣].

وإليكم بعض تصريحات أئمة أصول الفقه بذلك :

- ١ - العَلَّامَةُ ابنُ أمِيرِ الحاجِ (٨٧٩-٨٢٥هـ) : قال في كتابه «التقرير والتحبير» في أصول الفقه: (وَالْمُخْتَارُ كَمَا هُوَ رَأْيُ الْجُمُهُورِ - مِنْهُمُ الْقَاضِي كَمَا نَصَّ عَلَيْهِ فِي «الْتَّقْرِيبِ» - جَوَازُ التَّعَدُّدِ مُطْلِقاً؛ أَيْ: مَنْصُوصَةٌ كَانَتْ أَوْ مُسْتَبْطَةً .. وَقَالَ الْقَاضِي كَمَا يُشَيرُ إِلَيْهِ بُرْهَانُ إِمَامِ الْحَرَمَيْنِ وَنَصَّ عَلَيْهِ ابْنُ الْحَاجِ: يَحُورُ التَّعَدُّدُ فِي

المَنْصُوصَةُ لَا الْمُسْتَنْبَطَةُ. وَهُوَ رَأْيُ ابْنِ فُورَكَ، وَاخْتَارَهُ الْإِمَامُ الرَّازِيُّ،  
وَأَتَبَاعُهُ<sup>(١)</sup>). انتهى

قلتُ: وإليكم صفحات مصورة من هذا الكتاب ومن كتاب الغماري؛ لترروا  
بأعينكم فظاعة كذب الغماري أو بشاعة جهله:



(١) التقرير والتحبير (٢/١٨١)، الطبعة الأولى بالطبعية الأميرية - مصر، ١٣١٦ هـ - ١٣١٨ هـ.

## الباب الأول

و لم يكن هذا التفريق من الشارع مصادفة أو عفو اخاطر، بل هو مقصود له، عبّر على التفارق في اللغة العربية التي هي لغة القرآن والسنّة.

الوجه الثالث: على الشارع (إعطاء اللعن) بـ(مخالفة المخوس)، فعيبه: تعطيل حلقها:

\* بـ(المتشبه بالآباء). 

\* و بـ(غير خلق الله): تعطيل باطل مردود، لأن الله أصدره على الشارع، والاستدلال عليه متواتر، لأن الشارع لا ينسى فشلّه، ولا ينفلت فشيئه.

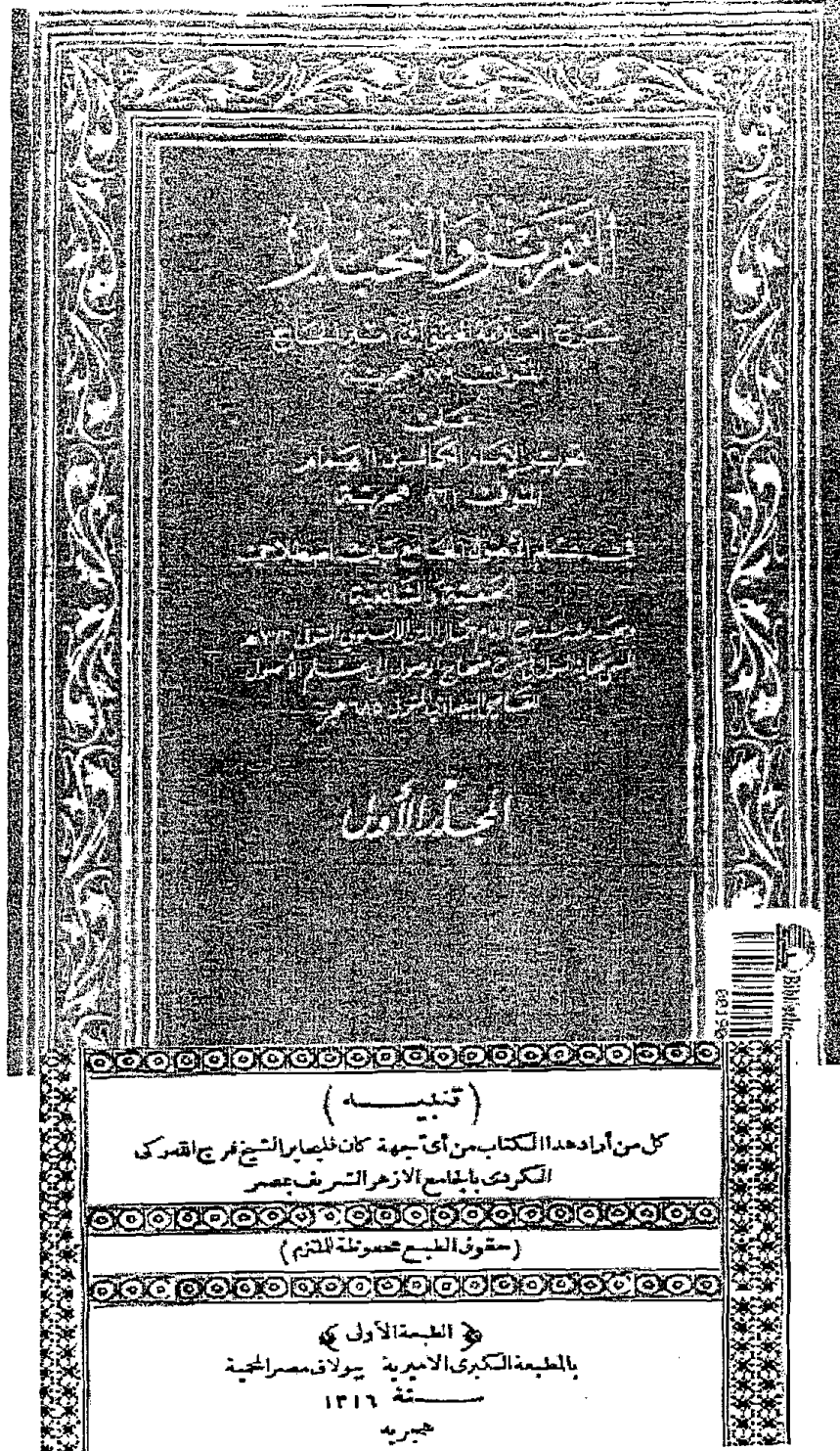
والخلاف في جواز التعطيل يعلقين: محله في العلل المستحبطة، أما العلة المتصورة للشارع: فلا يزال عليها خوضاً، لأنها أعلم بالعلة الثانية للمحكم، وغيره لا يعلم مثله.

الوجه الرابع: لا يجوز قياس (الحلق) على (التمجيض، لأن شرط القياس أن يكون الأصل والفرع متقاربين في العلة، كقياس التبية على الحمر، لتساويمها في الإسكار، والعلة هنا متساوية:

\* فعلة (الحلق): (موافقة المخوس).

# فضح أكاذيب وجهاالت الغماري في علم أصول الفقه

٤٥



الباب الأول

في اشتراطه، بناءً على انتلاف في جواز تعدد العمل المستقلة تجاه كثرة الجهود منه، القاضي في سعد بالوجه فيه سعد عابني عليه استغله بمقابل (والختار) كله أو رأى الجهود منه، القاضي كأنه على إيقاع التقريب (جواز التعامل مطلقاً) أي منصوصة كانت أو مستنبطة (والوقوع فلا

٢ - الإمام جلال الدين المحلي (٧٩١ - ٨٦٤هـ) : قال في شرحه لكتاب «جمع الجواجم» في أصول الفقه:

(وَجَوَزَ الْجُمْهُورُ التَّعْلِيلُ لِلْحُكْمِ الْوَاحِدِ بِعِلْتَيْنِ - فَأَكْثَرُ - مُطْلَقاً؛ لِأَنَّ لِلْعَلَلِ الشَّرْعِيَّةِ عَلَامَاتٍ، وَلَا مَانِعٌ مِنْ اجْتِمَاعِ عَلَامَاتٍ عَلَى شَيْءٍ وَاحِدٍ .. كَمَا فِي الْلَّمْسِ وَالْمَسْ وَالْبَوْلِ الْمَانِعِ كُلُّ مِنْهَا مِنَ الصَّلَاةِ مَثَلًا. وَجَوَزَهُ ابْنُ فُورَكَ وَالْإِمَامُ الرَّازِيُّ فِي الْعِلْمِ الْمَنْصُوصَةِ دُونَ الْمُسْتَبْطَةِ). انتهى

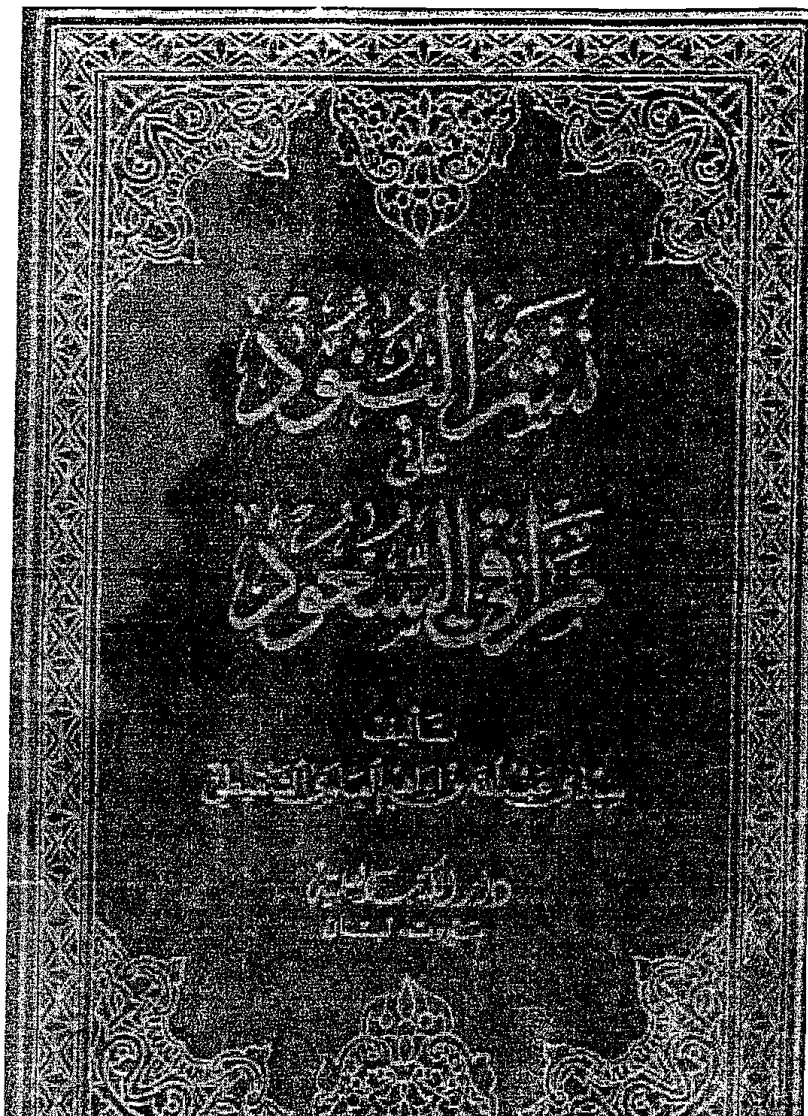
وقال العلامة حسن بن محمد العطار (١١٩٠ - ١٢٥٠ هـ) في حاشيته على شرح جلال الدين المحلي: (وَقَوْلُهُ مُطْلَقاً أَيْ: مَنْصُوصَةٌ كَانَتْ أَوْ مُسْتَبْطَةٌ<sup>(١)</sup>).

٣ - العلامة العلوى الشنقيطي المالكي (المتوفى ١٢٣٥هـ) : قال في كتابه «نشر البنود على مراقبي السعود» في أصول الفقه: (يجوز أن تكون لِحُكْمٍ واحدٍ عِلْتَانٌ فأكثر عند الجمهور، سواء كانت العلة منصوصة أو مستبطة، متعاقبة أو على المُعْيَّة، وهو مذهب مالك).

ودليل جوازه: وقوعه؛ كإيجاب الوضوء من البول والغائط والمذي، ولأن العلل الشرعية مُعَرّفات، ولا مانع من اجتماع مُعَرّفين - فأكثر - على شيء واحد<sup>(٢)</sup>. انتهى وإليكم صفحات مصورة من هذا الكتاب؛ لتروا بأعينكم كذب الغماري:

(١) جمع الجواجم في أصول الفقه - مع شرح جلال الدين المحلي وحاشية العطار (٢/٢٨٥)، الناشر: دار الكتب العلمية - بيروت.

(٢) نشر البنود على مراقبي السعود (٢/١٣٩)، تأليف: عبد الله بن إبراهيم العلوى الشنقيطي، نشر: دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩٨٨م.



بِسْمِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
لِدَرْرِ اللَّكُوكِ الْعَلِيِّةِ  
تِبْيَوْتٌ - لَبْسَانٌ

الطبعة الأولى

١٤٠٩ هـ - ١٩٨٨ م

## فضح أكاذيب وجهات الغماري في علم أصول الفقه

٤٩

عليه ذلك الاسم لغة أو شرعاً أو عملاً والحاصل أن التعليل بالأسم له ثلاث سور أحدهما الاسم الجامد فلن علل به لمعنى مناسب جزار التعليل به وهو المقصود وإن علل به مجرد التسمية دون متناسب فهو للقب وهو المراد هنا .

الثانية الاسم الشتق من فعل كالضارب والتقطيم وهو المراد بقولنا وجاز بالشتق .

الثالثة الاسم الشتق من العلة كالابيض والأسود وهو المراد بقولنا وإن يكن من صفة العج يمنع بناء على مثل تيسن أشبه وسيأتي الكلام عليه وستحصل أن يراد بالشتق نحو الإبیض المني ولا يتكرر مع ما سبق من التعليل بالوصف الحقيقي أو المعرف المعلوم وإن كان المراد منها ولها لأنها تقول المراد بالوصف فيما سبق مما ليس مشتقة ويفيد على جزيلان الخلاف في نحو الإبیض قوله الأجمانى والمراد به حيث اطلق هذه الأوصييف شارح المصول أن في التعليل بالأسم ثلاثة أنواع الجواز مطلقاً والمم مطلقاً والتخصياء بين الشتق وغيره ويدخل في الشتق نحو الإبیض فإنه يشتمل الشتق بعد الامثل قاله في الآيات البييات .

وشيء منصوصة مسند أن ذات الاستنباط خلف يعده

علة مبتداً ويمتصصه نمت له وتعده بختن أحدى التأمين خبره ويعهد بعض يعلم بمن للمقبول يعني أنه يجوز أن تكون لحكم واحد على كل من تذكر عند الجمهور سواه كانت العلة منصوصة لو مستحبة مستحبة أو على المحبة وهو مذهب شايك ودليله جوازه برقة عنة كاليجباب الوضوء من النبول والقذف والذئب ولأن الفعل الشرعية محرمات ولا

٦٣٣

٤ - الإمام بدر الدين الزركشي (٧٤٥ - ٧٩٤هـ) : قال في كتابه «تشنيف المسامع» شرح «جَمْعِ الْجَوَامِعِ» في أصول الفقه: «جَوَزَ الْجَمْهُورُ التَّعْلِيلُ بِعِلْمَيْنِ .. وابن فورك والإمام في المنصوصة دُونَ الْمُسْتَبْطَةِ ..».

يجوز تعليل الحكم - الواحد نوعاً المُخْتَلِفُ شَخْصاً - بِعِلْلَ مُخْتَلِفَةٍ وفاقاً؛ كتعليل إباحة قتل زيد بِرِّ دَنَة، وعمرو بالقصاص، وخالد بالزناء. أمّا الواحد

بالشخص .. فَعَلَى مذاهب:

أحدها: وعليه الجمهور: جوازه مطلقاً ووقعه؛ فإن اللمس والبول والغائط والمذى يثبت بكل واحد منها الحدث، والقصاص والردة يثبت بكل منها القتل ..

والثالث: يجوز في المنصوصة دون المستبطة، وهو رأي الأستاذ ابن فورك، واختاره الإمام وأتباعه<sup>(١)</sup>. انتهى كلام الإمام الزركشي.

٥ - صفي الدين الهندي (٦٤٤ - ٦٧١ هـ) وهو من كبار علماء أصول الفقه: قال في كتابه «نهاية الوصول في دراية الأصول» في مسألة جواز تعليل الحكم الواحد بعلل مختلفة: (منهم من جَوَّز ذلك مطلقاً، وهو مذهب أكثر الفقهاء. ومنهم من فَصَل؛ فَجَوَّز ذلك في المنصوصة دون المستبطة، وهو اختيار الأستاذ أبي بكر، والغزالى، والإمام)<sup>(٢)</sup>. انتهى

٦ - تاج الدين السبكي (٧٢٧ - ٧٧١ هـ) وهو صاحب الكتاب المشهور «جَمْع الجوامع» في أصول الفقه: قال في كتابه «رفع الحاجب عن مختصر ابن الحاجب» في أصول الفقه: (ففي المسألة مذاهب :

أحدها : جواز التعليل بعللتين مطلقاً ، ووقعه ، وهو رأي الجماهير ، منهم : القاضي كما نص عليه في «التقريب» وفي «مختصره» أيضاً ..

(١) تشنيف المسامع (٢/٥٩-٦٠)، الناشر: دار الكتب العلمية - بيروت، تحقيق: أبي عمرو الحسيني، الطبعة: الأولى / ١٤٢٠ هـ - ٢٠٠٠ م.

(٢) نهاية الوصول إلى علم الأصول (٨/٣٤٦٩ - ٣٤٧٠)، تأليف: صفي الدين محمد بن عبد الرحيم الأرموي الهندي، تحقيق: د.اليوسف، د.السريع، نشر: نزار مصطفى الحلبي، ١٩٩٩ م.

والثالث : أنه يجوز في المخصوصة دون المستنبطة ، وهو رأي الأستاذ أبي بكر بن فورك ، و اختيار الإمام وأتباعه ، وإليه يرشد كلام الغزالى في «المتصفى» وإن كان أطلق تصحيح الجواز في صدر المسألة إطلاقاً<sup>(١)</sup>. انتهى

٧ - زين الدين ذكرياء الأنصاري (٩٢٦-٨٢٣هـ) وهو من علماء أصول الفقه: قال في كتابه «الآيات البينات شرح جمع الجواجم» في أصول الفقه: (جَوْزِ الْجَمِهُورِ التَّعْلِيلُ لِلْحُكْمِ الْوَاحِدِ بِعِلْمَيْنِ فَأَكْثَرُ مُطْلَقاً؛ لِأَنَّ الْعُلُلَ الشَّرِيعَةِ عَلَامَاتٌ وَلَا مَانِعٌ مِنْ اجْتِمَاعِ عَلَامَاتٍ عَلَى شَيْءٍ وَاحِدٍ .. كَمَا فِي الْلَّمْسِ وَالْمَسِّ وَالْبَوْلِ الْمَانِعُ كُلُّ مِنْهَا مِنَ الصَّلَاةِ مَثَلًا). وجَوْزِه ابن فورك والإمام الرازى في العلة المخصوصة دون المستنبطة<sup>(٢)</sup>. انتهى

وقال في كتابه «غاية الوصول في شرح لب الأصول»: (الأصح جواز التعليل شرعاً وعقولاً للحكم الواحد الشخصي بعلل شرعية - اثنين فأكثر - مطلقاً؛ لأنها علامات، ولا مانع من اجتماع علامات على شيء واحد. وهو واقع؛ كما في اللمس والمس والبول الموجب كل منها للحدث.

وقيل: يجوز ذلك في العلل المخصوصة دون المستنبطة<sup>(٣)</sup>. انتهى

٨ - الإمام جلال الدين السيوطي (٨٤٩-٩١١هـ) : قال في كتابه «شرح

(١) رفع الحاجب عن مختصر ابن الحاجب (٤/٢٢٠).

(٢) الآيات البينات شرح جمع الجواجم (٤/٦٦)، الناشر: دار الكتب العلمية - بيروت، تحقيق: ذكرياء عميرات، الطبعة: الأولى/١٤١٧هـ - ١٩٩٦م.

(٣) غاية الوصول في شرح لب الأصول (ص ١١٦)، الناشر: مصطفى الحلبي - القاهرة.

## الباب الأول

الكوكب الساطع في نظم جمع الجوامع» في أصول الفقه: (في تعليل الحكم الواحد بِعِلْتَيْنِ مذاهب:

أحدها وعليه الجمهور: جوازه ووقوعه؛ لأن العلل الشرعية علامات، ولا مانع من اجتماع علامات على شيء واحد، كالبول واللمس والمس – عَلَل لمنع الصلاة.

الثاني: الجواز في العلة المنصوصة دون المستنبطة .. وعلى هذا ابن فورك، والغزالى، والإمام فخر الدين، وأتباعه<sup>(١)</sup>. انتهى كلام الإمام السيوطي.

٩ - الإمام شهاب الدين القرافي (المتوفى ٦٨٤هـ) : قال في كتابه «شرح تنقیح الفصول» في أصول الفقه: (يجوز تعليل الحكم الواحد بِعِلْتَيْنِ منصوصتين ..

حجّة الجواز في المنصوصتين: أنَّ لصاحب الشرع أن يربط الحكم بعلة وبغير علة وبِعِلْتَيْنِ فأكثر، يفعل ما يشاء ويحكم ما يريد، ثم إن المصالح قد تتقاضى ذلك في وصفين كما قلنا في الصغر والبكارة، فينص الشعْر عليهما، وعلى استقلال كلّ واحد منها؛ تحصيلاً لتلك المصلحة، وتكتيراً لها)<sup>(٢)</sup>. انتهى

١٠ - الفخر الرازي (٥٤٤ - ٥٦٦هـ) : قال في كتابه «المحصل في أصول الفقه»: (يجوز تعليل الحكم الواحد بِعِلْتَيْنِ منصوصتين ..

الردة والقتل والزنا كل واحد منها لو انفرد كان مستقلاً باقتضاء حِلٌ القتل، ثم

(١) شرح الكوكب الساطع (٢/٣٨٣-٣٨٤)، الناشر: مكتبة مصطفى الباز - مكة والرياض، تحقيق: محمد الحبيب، الطبعة: الثانية/ ١٤٢١هـ - ٢٠٠٠م.

(٢) شرح تنقیح الفصول (ص ٣٧٧).

إنه يصح اجتماعها، فعند اجتماعها يكون حِلُّ الدم حاصلًا بها جميًعاً<sup>(١)</sup>. انتهى

١١ - الإمام جمال الدين ابن الحاجب (٥٧٠ - ٦٤٦هـ) : قال في كتابه «مختصر متنه الوصول والأمل في علمي الأصول والجدل»:

(وَفِي تَعْلِيلِ الْحُكْمِ يَعْلَمُنَّ أَوْ عَلَىٰ، كُلُّ مُسْتَقِلٌّ: ثَالِثُهَا: لِلْقَاضِي: يَجُوزُ فِي الْمَنْصُوصَةِ؛ لَا الْمُسْتَبْنَطَةِ .. وَمُخْتَارُ الْإِمَامِ: يَجُوزُ ..

لَنَا: لَوْمَ يَجِزُ لَمْ يَقُعُ، وَقْدَ وَقَعَ، فَإِنَّ الْلَّمْسَ وَالْبُولَ وَالْغَائِطَ وَالْمَذْيَ يَبْتُ بِكُلِّ وَاحِدٍ مِنْهَا الْحَدَثُ، وَالْقِصَاصَ وَالرَّدَّةَ يَبْتُ بِكُلِّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا الْقَتْلُ)<sup>(٢)</sup>. انتهى

١٢ - ناصر الدين البيضاوي<sup>(٣)</sup> (المتوفى: ٦٨٥هـ) وهو من كبار علماء أصول الفقه: قال في كتابه «منهاج الوصول إلى علم الأصول» في تعليم الواحد بال النوع يعلَّمُنَّ: (وَذَلِكَ جائزٌ في المنسوبة: كالإيلاء واللعان، والقتل والرَّدَّةُ؛ لَا في المستنبطة). انتهى

وقام شمس الدين أبو الثناء الأصفهاني (٦٧٤ - ٧٤٩هـ) - وهو من كبار

(١) المحصول في أصول الفقه (٥ / ٣٦٧).

(٢) بيان المختصر شرح مختصر ابن الحاجب (٢ / ٧٠٧).

(٣) قال الإمام ابن كثير في كتابه «البداية والنهاية»، ١٣ / ٣٠٩ : (البيضاوي صاحب التصانيف؛ هو القاضي الإمام العلامة ناصر الدين عبد الله بن عمر الشيرازي، قاضيها وعالماها وعالم أذربیجان وتلك التواحي .. ومن مصنفاته: «المنهاج في أصول الفقه» ، وهو مشهور، وقد شرحه غير واحد، وله: «شرح التنبيه» في أربع مجلدات، وله: «الغاية القصوى في دراية الفتوى» .. وله غير ذلك من التصانيف المقيدة). انتهى

## الباب الأول

علماء أصول الفقه - بشرح كلام البيضاوي، قال: (قال **المُصنف**: «تعليق الحكم الواحد بعلتين جائز في العلة المنصوصة» كالإيلاء واللعان للحرمة، والقتل والردة لإباحة قتل المرتد والقاتل؛ فإنَّ النص إذا دلَّ على أنَّ كلَّ واحد من الوصفين علةً للحكم، وجَبَ القول به؛ عملاً بمقتضى النص) <sup>(١)</sup>. انتهى

وقام الإمام جمال الدين الإسنوي <sup>(٢)</sup> (٧٠٤ - ٧٧٢ هـ) بشرح كلام البيضاوي في كتابه «نهاية السول» شرح «منهاج الوصول إلى علم الأصول»، قال:

(ثم استدل المصنف على أنَّ **الحكم** الواحد بالشخص يجوز تعليمه **بعلتين** منصوصتين - بالوقوع، فإنَّ اللعان والإيلاء **عِلَّتَان** مستقلتان في تحريم وطء المرأة، وكذلك من ارتد - والعياذ بالله - وجَنَّى على شخص قتله، كلَّ منها **علةً** مستقلة في إراقة دمه. وإذا ثبت ذلك الواحد بالشخص، ثبت في الواحد بال النوع بطريق الأولى .. وهو من محسن كلام المصنف، فاعلمه .. نعم، التمثيل بالإيلاء فاسد، فإنَّ الزوجة لا تحرم به أصلًا .. ولو مثُل بالظهار لاستقام) <sup>(٣)</sup>. انتهى

(١) شرح منهاج في علم الأصول (٢/٧١٩). الناشر / مكتبة الرشد - الرياض.

(٢) قال أبو بكر ابن قاضي شهبة (٧٧٩ - ٨٥١ هـ) في «طبقات الشافعية»، ٣/٩٩-١٠٠ :  
الإسنوي المصري .. ذكره تلميذه سراج الدين بن الملقن في طبقات الفقهاء وقال: شيخ الشافعية، ومفتיהם، ومصنفهم، ومدرسهم، ذو الفنون: الأصول والفقه والعربيه وغير ذلك. وقال الحافظ ول الدين أبو زرعة في وفياته: «اشتغل في العلوم حتى صار أوحد زمانه، وشيخ الشافعية في أوانيه، وصنف التصانيف النافعة .. وأكثر علماء الديار المصرية طلبته .. وشرح منهاج للبيضاوي، وهو أحسن شروحه وأنفعها». انتهى كلام ابن قاضي شهبة ..

(٣) نهاية السول (٤/١٩٦-١٩٧)، الناشر: عالم الكتب.

١٣ - الإمام موفق الدين ابن قدامة المقدسي (٥٤١ - ٦٢٠ هـ) : قال في كتابه «روضة الناظر» في أصول الفقه: (يجوز تعليل الحكم بعلتين؛ لأن العلة الشرعية أماره، فلا يمتنع نصب علامتين على شيء واحد).

ولذلك من لبس وبأjal في وقت واحد: انتقض وضوؤه بها ..

إنْ كانت عِلَّةُ المستدلِ مؤثِّرةً: لم تَبْطُلْ بذلك، كما ذكرناه من الأمثلة .. إِذْ دَلَّ الشرع على أن كل واحدة عِلَّةٌ على حيالها.

وإنْ كانت ثابتةً بالاستنباط: فَسَدَتْ<sup>(١)</sup>. انتهى

١٤ - العلامة تقى الدين ابن النجار (٨٩٨ - ٩٧٢ هـ) : قال في «شرح الكوكب المنير» في أصول الفقه: (يجوز تعليل صورة واحديه بعلتين، وبعلل مُستقلةٍ على الصحيح، كتعليل تحرير وطء هند - مثلاً - بحقيقتها وأحرامها وواجبها صورتها، وكتعاليل نقض الطهارة بخروج شيءٍ من فرج وزوال عقل ومس فرج؛ فإنَّ كلَّ واجبٍ من المتعددين يثبت الحكم مُستقلًا. وإنما كان كذلك لأن العلة الشرعية بمعنى المعرف، ولا يمتنع تعدد المعرف ..

قال بعضهم: ويقتضيه قول أَمْدَادٍ في خنزير ميت وغيره.

وذكره ابن عقيل عن جمهور الفقهاء والأصوليين ..

والقول الثالث: إن ذلك جائز في العلة المنسوبة دون المستنبط، لأنَّ

(١) روضة الناظر (ص ٣٣٣).

المَنْصُوصَةَ دَلَّ الشَّرْعُ عَلَى تَعْدِدِهَا، فَكَانَتْ أَمَارَاتٍ<sup>(١)</sup>. انتهى كلام ابن النجار.

١٥ - الإمام الشوكاني (١١٧٣ - ١٢٥٠ هـ) : قال في كتابه «إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول» : (وَأَمَّا تَعْدُدُ الْعِلَلِ الشَّرْعِيَّةِ مَعَ الْإِنْجَادِ فِي الشَّخْصِ، كَتَعْلِيلِ قَتْلِ زَيْدٍ بِكُونَهُ قَتْلًا مَنْ يَحِبُّ عَلَيْهِ فِيهِ الْقِصَاصُ، وَزَانَى مَعَ الْإِحْسَانِ، فَإِنَّ كُلَّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا يُوجِبُ الْقَتْلَ بِمُجَرَّدِهِ، فَهُلْ يَصِحُّ تَعْلِيلُ إِبَاحةِ دَمِهِ بِهِمَا مَعًا أَمْ لَا؟ .. عَلَى مَذَاهِبِ ..

الثاني: الجواز مطلقاً، وإليه ذهب الجمُهور، كما حكاه القاضي في «التقرير»، قال: وَهَذَا نَفْوٌ؛ لِأَنَّ الْعِلَلَ عَلَامَاتٌ وَأَمَارَاتٌ عَلَى الْأَحْكَامِ، لَا مُوْجِبَةٌ لَهَا، فَلَا يَسْتَحِيلُ ذَلِكَ. قال ابن برهان في «الوحيز»: إنَّهُ الَّذِي استَقَرَ عَلَيْهِ رَأْيُ إِمامِ الْحَرَمَينِ.  
الثالث: الجواز في المنسوبة دون المستنبطة، وإليه ذهب أبو بكر بن فوراك، والقخر الراري، وأتباعه ..

وَالسَّقْعُ: مَا ذَهَبَ إِلَيْهِ الجُمُهُورُ مِنَ الْجَوَازِ.

وَكَمَا ذَهَبُوا إِلَى الْجَوَازِ فَقَدْ ذَهَبُوا أَيْضًا إِلَى الْوَقْعَ، وَلَمْ يَمْنَعْ مِنْ ذَلِكَ عَقْلٌ وَلَا شَرْعٌ<sup>(٢)</sup>. انتهى كلام الإمام الشوكاني.

(١) شرح الكوكب المنير (٤ / ٧١-٧٣)، الناشر: مكتبة العبيكان، تحقيق: محمد الزحيلي ونزيره حماد، الطبعة: الثانية / ١٤١٨ هـ - ١٩٩٧ م.

(٢) إرشاد الفحول (ص ٣٥٦).

تنبيه مهم:

قد نبه جماعة من العلماء على أن الخلاف لفظي، يعني أن الجميع متتفقون على وجود علتين منصوصتين مستقلتين لِحُكْم واحد، لكن اختلفوا في لو اجتمع العلتان في وقت واحد : ماذا نقول حينئذ للتعبير عن العلة باللفظ؟ يعني كأنَّ الخلاف في المُسَمَّيات فقط.

قال الإمام ابن تيمية في «مجموع الفتاوى»: (وَالْمَقْصُودُ هُنَا أَنْ يُبَيَّنَ أَنَّ النَّزَاعَ فِي تَعْلِيلِ الْحُكْمِ بِعِلْتَيْنِ يَرْجِعُ إِلَى نَزَاعِ تَنوُّعٍ وَنَزَاعِ فِي الْعِبَارَةِ لَا إِلَى نَزَاعِ تَنَاقُضٍ مَعْنَوِيٍّ .. التَّنَاقُضُ بَيْنَهُمْ فِي الْحُكْمِ الْمُعَيَّنِ الْوَاحِدِ بِالشَّخْصِ؛ مِثْلُ مَنْ لَمْسَ النِّسَاءَ وَمَسَّ ذَكْرَهُ وَبَالَ: هَلْ يُقَالُ: اتَّقَاضُ وُضُوئِهِ ثَبَتَ بِعِلْلٍ مُتَعَدِّدَةٍ؟ فَيَكُونُ الْحُكْمُ الْوَاحِدُ مُعَلَّلًا بِعِلْتَيْنِ. وَمِثْلُ مَنْ قَتَلَ وَأَرْتَدَ وَرَنَى .. وَأَمْثَالُ ذَلِكَ. فَنَقُولُ: لَا نَزَاعَ بَيْنَ الطَّائِفَتَيْنِ فِي أَمْثَالٍ هَذِهِ الْأُمُورِ أَنَّ كُلَّ وَاحِدَةً مِنَ الْعِلْتَيْنِ مُسْتَقْلَةٌ بِالْحُكْمِ فِي حَالٍ إِلَيْنَا رَادٍ، وَأَنَّهُ يَجُوزُ أَنْ يُقَالُ: إِنَّهُ اجْتَمَعَ لِهَذَا الْحُكْمِ عِلْتَانِ، كُلُّ وَاحِدَةٍ مِنْهُمَا مُسْتَقْلَةٌ بِهِ إِذَا انْفَرَدَتْ. فَهَذَا أَيْضًا مَا لَا نَزَاعَ فِيهِ، وَهُوَ مَعْنَى قَوْلِهِمْ: يَجُوزُ تَعْلِيلُهُ بِعِلْتَيْنِ عَلَى الْبَدَلِ بِلَا نَزَاعٍ .. وَالنَّزَاعُ لَفْظِيٌّ .. وَأُولَئِكَ لَمْ يُنَازِعُوهُ هُؤُلَاءِ فِي أَنَّ كُلَّ وَاحِدَةً مِنَ الْعِلْتَيْنِ مُسْتَقْلَةٌ حَالَ انْفَرَادِهَا. فَهَذَا هُوَ الْكَلَامُ فِي الْعِلْتَيْنِ الْمُجَمِعَتِينَ) <sup>(١)</sup>). انتهى

## المثال الثالث على أكاذيب وجهات الغماري في علم أصول الفقه

**كتبة: «الكراءة» في كلام الأئمة المُتقدّمين تتفق مع الجواز**

قال عبد الله الغماري في كتابه «إتقان الصنعة في تحقيق معنى البدعة»، ص ٥١-٥٣: (قال الحافظ في «فتح الباري» بعد أن ذكر زيادة عمر وابنه في التلبية كما هنا: «لا بأس بالزيادة، لكونه لم يردها عليهم، وأقرهم عليها، وهو قول الجمهور، وبه صرح أشهب، وحکى ابن عبد البر عن مالك الكراءة، قال: وهو أحد قولي الشافعی، وقال الشيخ أبو حامد: حکى أحد العراقيين عن الشافعی -يعني في القديم- أنه كره الزيادة على المرفوع .. اهـ كلام الحافظ .. جواز الزيادة هو قول الجمهور، بل هو إجماع، لأن الكراءة التي قال بها مالك والشافعی -في أحد قوله- تتفق مع الجواز ولا تنافيه، كما تَقَرَّرَ في علم الأصول). انتهى كلام الغماري.

قلت: وهذا مثال يصرخ بشدةً بجهل الغماري بمصطلحات أئمة الفقه والأصول **المُتقدّمين!!**

وقد نبه على ذلك كيار علماء أصول الفقه في مؤلفاتهم؛ لكي لا يقع الجهلة في هذا الخطأ في فهم كلام الأئمة المُتقدّمين؛ لكن الغماري أبى إلا أن يقع فريسة بجهله القبيح !!

وقد ذكرنا تفصيل ذلك في كتابنا «الرد على القرضاوي والجديع» في باب (القواعد الأصولية/ القاعدة الثالثة: بيان أن الأئمة المُتقدّمين كمالك والشافعی والإمام أحمد يقولون: «نَكْرَهَ كَذَّا»، ويقصدون التحرير).

وَإِلَيْكُمْ بَعْضُ تَصْرِيْحَاتِ كَبَارِ عُلَمَاءِ الْفَقَهِ وَالْأُصُولِ:

١ - الْإِمَامُ ابْنُ الْقَيْمِ (٦٩١ - ٧٥١ هـ): قَالَ فِي كِتَابِهِ «إِعْلَامُ الْمُوقِّعِينَ عَنْ رَبِّ الْعَالَمِينَ»: (قَالَ ابْنُ وَهْبٍ: «سَمِعْتُ مَالِكًا يَقُولُ: لَمْ يَكُنْ مِنْ أَمْرِ النَّاسِ وَلَا مِنْ مَضْيِّ مِنْ سَلْفِنَا، وَلَا أَدْرَكْتُ أَحَدًا أَقْتَدِيَ بِهِ يَقُولُ فِي شَيْءٍ: هَذَا حَلَالٌ، وَهَذَا حَرَامٌ، وَمَا كَانُوا يَجْتَرِئُونَ عَلَى ذَلِكَ، وَإِنَّمَا كَانُوا يَقُولُونَ: نَكْرَهُ كَذَا، وَنَرَى هَذَا حَسَنًا؛ فَيَنْبَغِي هَذَا، وَلَا نَرَى هَذَا...»).

قُلْتُ [القاتل هو ابن القيم]: وَقَدْ غَلَطَ كَثِيرٌ مِنَ الْمُتَأَخَّرِينَ مِنْ أَتَيَّاعِ الْأَئِمَّةِ عَلَى أَئِمَّتِهِمْ بِسَبَبِ ذَلِكَ، حَيْثُ تَوَرَّعَ الْأَئِمَّةُ عَنْ إِطْلَاقِ لَفْظِ «الْتَّحْرِيمِ»، وَأَطْلَقُوا لَفْظَ «الْكَرَاهَةِ»، فَنَفَّى الْمُتَأَخَّرُونَ «الْتَّحْرِيمَ» عَمَّا أَطْلَقَ عَلَيْهِ الْأَئِمَّةُ «الْكَرَاهَةَ»، ثُمَّ سَهَّلَ عَلَيْهِمْ لَفْظُ «الْكَرَاهَةِ» وَخَفَّتْ مُؤْنَتُهُ عَلَيْهِمْ، فَحَمَّلُهُ بَعْضُهُمْ عَلَى التَّنْزِيهِ، وَتَجَاوَزَ بِهِ آخَرُونَ إِلَى كَرَاهَةِ تَرْكِ الْأُوْلَى، وَهَذَا كَثِيرٌ جِدًّا فِي تَصْرِيفَاتِهِمْ؛ فَحَصَّلَ بِسَبَبِهِ غَلَطٌ عَظِيمٌ عَلَى السُّرِيعَةِ وَعَلَى الْأَئِمَّةِ.

وَقَدْ قَالَ الْإِمَامُ أَحْمَدُ فِي الْجَمْعِ بَيْنَ الْأَخْتَيْرَيْنِ بِمُلْكِ الْيَمِّينِ: «أَكْرَهُهُ، وَلَا أَقُولُ هُوَ حَرَامٌ»، وَمَذَهَبُهُ تَحْرِيمُهُ، وَإِنَّمَا تَوَرَّعَ عَنْ إِطْلَاقِ لَفْظِ «الْتَّحْرِيمِ» ..

وَقَالَ فِي رِوَايَةِ ابْنِهِ عَبْدِ اللَّهِ: «لَا يُعْجِبُنِي أَكْلُ مَا ذُبَحَ لِلرَّهْرَةِ وَلَا الْكَوَافِرُ وَلَا الْكَنِيْسَةُ، وَكُلُّ شَيْءٍ ذُبَحَ لِغَيْرِ اللَّهِ، قَالَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ وَالدَّمُ وَلَحْمُ الْحَنِزِيرِ وَمَا أَهْلَ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ ﴾» [المائدة: ٣].

فَتَأَمَّلُ كَيْفَ قَالَ: «لَا يُعْجِبُنِي » فِيمَا نَصَّ اللَّهُ سُبْحَانَهُ عَلَى تَحْرِيمِهِ، وَاحْتَاجَ هُوَ أَيْضًا بِتَحْرِيمِ اللَّهِ لَهُ فِي كِتَابِهِ.

وَقَالَ فِي رِوَايَةِ الْأَثَرِمِ: «أَكْرَهُ حُجُومَ الْجَلَالَةِ وَالْبَانَةِ»، وَقَدْ صَرَّحَ بِالتَّخْرِيمِ فِي رِوَايَةِ حَبْنَيْلِ وَغَيْرِهِ .. وَهَذَا فِي أَجْوِيَتِهِ أَكْثَرُ مِنْ أَنْ يُسْتَفْصَى.

وَكَذَلِكَ غَيْرُهُ مِنَ الْأَئِمَّةِ .. وَقَدْ نَصَّ مُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنَ أَنَّ «كُلُّ مَكْرُوهٍ فَهُوَ حَرَامٌ»، إِلَّا أَنَّهُ لَمْ يَجِدْ فِيهِ نَصًا قَاطِعًا - لَمْ يُطْلِقْ عَلَيْهِ لَفْظَ «الْحَرَامِ» .. وَكَذَلِكَ قَالَ أَبُو يُوسُفَ وَمُحَمَّدٌ: «يُكْرَهُ النَّوْمُ عَلَى فُرشِ الْخَرِيرِ وَالْتَّوْسُدُ عَلَى وَسَائِدِهِ»، وَمُرَادُهُمَا التَّخْرِيمُ.

وَقَالَ أَبُو حَنِيفَةَ وَصَاحِبَاهُ: «يُكْرَهُ أَنْ يَلْبَسَ الدُّكُورُ مِنْ الصَّيْبَانِ الْذَّهَبَ وَالْخَرِيرَ»، وَقَدْ صَرَّحَ الْأَصْحَابُ أَنَّهُ حَرَامٌ، .. وَهَذَا كَثِيرٌ فِي كَلَامِهِمْ جِدًّا ..

وَقَدْ قَالَ مَالِكُ فِي كَثِيرٍ مِنْ أَجْوِيَتِهِ: أَكْرَهُ كَذَا، وَهُوَ حَرَامٌ ..

وَأَطْلَقَ لَفْظُ «الْكَرَاهَةِ» لِأَنَّ الْحَرَامَ يُكْرَهُهُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ؛ وَقَدْ قَالَ تَعَالَى عَقِيبَ ذِكْرِ مَا حَرَمَهُ مِنَ الْمُحرَّمَاتِ مِنْ عِنْدِ قَوْلِهِ: ﴿وَقَضَى رَبُّكَ أَلَا تَعْبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ﴾ .. إِلَى قَوْلِهِ: ﴿وَلَا تَقْرُبُوا إِلَيْنَا﴾ إِلَى قَوْلِهِ: ﴿وَلَا تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ﴾ .. إِلَى آخِرِ الْآيَاتِ؛ ثُمَّ قَالَ: ﴿كُلُّ ذَلِكَ كَانَ سَيِّئًا وَعِنْدَ رَبِّكَ مَكْرُوهًا﴾ [الإسراء: ٣٨] ..

فَالسَّلْفُ كَانُوا يَسْتَعْمِلُونَ «الْكَرَاهَةَ» فِي مَعْنَاهَا الَّذِي اسْتُعْمِلَتْ فِيهِ فِي كَلَامِ اللَّهِ وَرَسُولِهِ، وَلَكِنَّ الْمُتَّخِرُونَ اصْطَلَحُوا عَلَى تَحْصِيصِ الْكَرَاهَةِ بِمَا لَيْسَ بِمُحَرَّمٍ، وَتَرَكُوهُ أَزْجَحُ مِنْ فِعْلِهِ، ثُمَّ حَمَلَ مَنْ هُمْ مِنْهُمْ كَلَامَ الْأَئِمَّةِ عَلَى الإِصْطِلَاحِ الْخَادِثِ،

فَعَلِطَ فِي ذَلِكَ<sup>(١)</sup>. انتهى

٢ - الإمام أبو حامد الغزالى (٤٥٠ - ٥٠٥ هـ): قال في كتابه «المستصفى» في أصول الفقه: (فكثيراً ما يقول الشافعى رحمه الله: «أكره كذا»، وهو يريد التحرير)<sup>(٢)</sup>. انتهى

قلتُ: الغزالى من كبار فقهاء الشافعية، وله مؤلفات في فقه الشافعية، منها: «الوسيط»، و«الوجيز» و«البسيط»، فهو خبير بمذهب الإمام الشافعى.

٣ - الفخر الرازى (٥٤٤ - ٦٠٦ هـ): قال في كتابه «المحصول في أصول الفقه»: (وأما «المكروه» فيقال بالاشتراك على أمور ثلاثة: أحدها: ما نهي عنه نهي تزويه .. لم يكن على فعله عقاب.

وثانيها: المحظور، وكثيراً ما يقول الشافعى رحمه الله: «أكره كذا»، وهو يريد به التحرير)<sup>(٣)</sup>. انتهى

قلتُ: الرازى من كبار علماء أصول الفقه عند الشافعية.

٤ - الإمام علاء الدين المرداوى الحنبلي (٨١٧ - ٨٨٥ هـ): قال في كتابه «التحبیر شرح التحریر» في أصول الفقه: (يطلق «المكروه» ويراد به «الحرام» ، وهو

(١) إعلام الموقعين (١ / ٣٩ - ٤٣).

(٢) المستصفى (١ / ٦٦ - ٦٧)، تأليف: أبي حامد الغزالى، نشر: دار الفكر، مع فواتح الرحموت .

(٣) المحصل (١ / ١٣١)، تأليف: محمد بن عمر بن الحسين الرازى، دار النشر: جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية - الرياض - ١٤٠٠ ، الطبعة: الأولى، تحقيق: طه العلوانى.

كثير في كلام الإمام أحمد وغيره من المُتَقدِّمين)<sup>(١)</sup>. انتهى  
قلتُ: المرداوي من كبار علماء الحنابلة في الفقه وأصوله، له مؤلفات في فقه  
وأصول الإمام أحمد، منها «الإنصاف في معرفة الراجح من الخلاف»، فهو خير  
بمذهب الإمام أحمد بن حنبل.

٥ - تقي الدين ابن النجاشي (٩٨٠ - ٩٧٢ هـ): قال في كتابه «شرح الكوكب  
المثير» في أصول الفقه: ((المَكْرُورُهُ) في عُرْفِ الْمُتَأَخَّرِينَ: لِلتَّزْيِيهِ ، يَعْنِي أَنَّ  
الْمُتَأَخَّرِينَ اضطَلُّهُوا عَلَى أَنَّهُمْ إِذَا أَطْلَقُوا «الْكَراَهَهُ» فَمَرَادُهُمُ التَّزْيِيهُ، لَا التَّحْرِيمُ،  
وَإِنْ كَانَ عِنْدَهُمْ لَا يَمْتَنِعُ أَنْ يُطْلَقَ عَلَى «الْحَرَامِ» لَكِنْ قَدْ جَرَثَ عَادَهُمْ وَعَرَفُوهُمْ أَنَّهُمْ  
إِذَا أَطْلَقُوهُ أَرَادُوا التَّزْيِيهُ لَا التَّحْرِيمَ. وَهَذَا مُضْطَلٌ لَا مُشَاحَّةَ فِيهِ.  
وَيُطْلَقُ «الْمَكْرُورُهُ» عَلَى الْحَرَامِ، وَهُوَ كَثِيرٌ فِي كَلَامِ الْإِمَامِ أَحْمَدَ - رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى  
عَنْهُ - وَغَيْرِهِ مِنَ الْمُتَقدِّمينَ. وَمِنْ كَلَامِهِ: «أَكْرَهُ الْمُتَعَاهَ، وَالصَّلَاةُ فِي الْمَقَابِرِ» وَهُمَا  
مُحرَّمَانِ)<sup>(٢)</sup>. انتهى

قلتُ: ابن النجاشي من علماء الفقه وأصول الحنابلة.

٦ - تقي الدين السبكي (٦٨٣ - ٦٧٥٦ هـ): قال في كتابه «الإيهاج في شرح  
المنهج» في أصول الفقه: (وفي المكروره ثلاثة اصطلاحات: أحدها: الحرام. فيقول

(١) التجبير شرح التحرير (٣/١٠٠٨)، تأليف: علاء الدين المرداوي الحنبلي، تحقيق: د. عبد الرحمن الجبرين، د. عوض القرني، د. أحمد السراح، الناشر: مكتبة الرشد، الرياض، ٢٠٠٠م.

(٢) شرح الكوكب المثير (٤١٩-٤١٨/١).

الشافعي: «أكره كذا»، ويريد «التحريم»، وهو غالب إطلاق المُتَقدِّمين<sup>(١)</sup>. انتهى  
قلتُ: السبكي من كبار فقهاء الشافعية، فهو خبير بمذهب الإمام الشافعي.

٧ - الإمام بدر الدين الزركشي (٧٤٥ - ٧٩٤ هـ): قال في كتابه «البحر  
المحيط» في أصول الفقه: (فصل في المكروره)... ويُطلق على أربعة أمور:  
أحدها: الحرام .. ووقع ذلك في عبارة الشافعي ومالك..

قال الصيدلاني: وهو غالب في عبارة المُتَقدِّمين...، فكرهوا إطلاق لفظ  
«التحريم»<sup>(٢)</sup>. انتهى

قلتُ: الزركشي من كبار علماء الشافعية في الفقه والأصول، فهو خبير بمذهب  
الإمام الشافعي.

٨ - شهاب الدين الألوسي (١٢١٧ - ١٢٧٠ هـ): قال في تفسيره «روح المعانى»  
في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني: (المتقدمون كثيراً ما يريدون بـ «المكروره»:  
«الحرام»، كما في قوله تعالى: ﴿كُلُّ ذَلِكَ كَانَ سَيِّئُهُ دُعِنْدَ رَبِّكَ مَكْرُوهًا﴾ [الإسراء: ٨]  
[٣])<sup>(٣)</sup>. انتهى

(١) الإباح (١/٥٩)، دار النشر: دار الكتب العلمية - بيروت، الطبعة: الأولى - ١٤٠٤ هـ.

(٢) البحر المحيط (١/٢٣٩)، الناشر: دار الكتب العلمية، تحقيق: د. محمد تامر، الطبعة: الأولى - ١٤٢١ هـ - ٢٠٠٠ م.

(٣) روح المعانى في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني (٢١/٦٩)، تأليف: العلامة أبي الفضل  
شهاب الدين السيد محمود الألوسي البغدادي، الناشر: دار إحياء التراث العربي - بيروت.

الخلاصة:

كل هذه التنبieات من علماء أصول الفقه على مدار التاريخ الإسلامي،  
والغاري غارق في ظلمات من الجهل !!  
وليته اختبأ بجهله، أو ذهب يتعلّم العلم الصحيح، لكنه طَعَ علينا بجهله هذا  
يُضليل المسلمين بقوله:  
(الكرامة التي قال بها مالك والشافعي - في أحد قوله - تتفق مع المجاز ولا  
تنافي، كما تَفَرَّ في علم الأصول)!!  
قلتُ: لا تقصد هنا بيان حُكم هذه المسألة الفرعية، وإنما تقصد تصحيح هذا  
المخطأ الأصولي الفادح.

## المثال الرابع على أكاذيب وجهات الغماري في علم أصول الفقه

### كذبة : الإجماع السكوتى مُختلف في حجّيته دون تفصيل

قال عبد الله الغماري في كتابه «مصابح الزجاجة» في فوائد قضاء الحاجة، ص ٤١: «الإجماع السكوتى مُختلف في حقيقته، وفي تسميتها، وفي حجّيته». انتهى  
قلتُ: وهذا أيضًا من سلسلة جهالات وتخبطات وتخليطات الغماري في علم  
أصول الفقه.

فقد اتفق علماء الأمة على أنَّ الإجماع السكوتى حجّة قطعية في حالة المسألة  
المتكررة - مع تطاول الزمان.

والىكم تصريحات كبار علماء الأصول بذلك:

١ - تاج الدين السبكي (٧٢٧ - ٧٧١هـ): قال في كتابه «رفع الحاجب عن  
مختصر ابن الحاجب» في أصول الفقه - في ذكر قيود الإجماع السكوتى - :

(أَلَا يترکرر ذلك مع طول الزمان .. وذلك أنه إذا تكررت الفتيا، وطالت المدة  
مع عدم المخالفة .. أقول: إنه يُفضي إلى القطع، ويختلف ذلك باختلاف طول الزمان  
وقصره، وقد صرَّح ابن التمساني في «شرح المعالم» بذلك، وأنه ليس من محل  
الخلاف، وذلك هو مقتضى كلام إمام الحرمين، فإنه جعل صورة المسألة: ما لم يطُلُ

الزمان مع تكرار الواقعه)<sup>(١)</sup>. انتهى

٢ - شرف الدين ابن التلمساني (٥٦٧ - ٦٤٤هـ): قال في كتابه (شرح «المعالم» في أصول الفقه): (إذا قال بعض أهل العصر قولًا وسكت الباقيون عن الإنكار .. اعلم أنَّ لنا صوراً ثلاثة: .. الصورة الثانية: أن يتشرَّذ ذلك القول ويُشتهَر ويُتكرَّر وتتوالى عليه الأزمنة من غير إنكار، كعمل الصحابة بأخبار الأحاديث والقياس، فهذا حجة وإجماع؛ فإن العادة - والحالة هذه - تحيل السكوت إلا عن موافقة، وجميع ما ذُكر من الاحتمالات لا يبقى مع التكرار وتتوالى الأزمنة.

الثالثة: صورة مسألة الكتاب، وهو إذا أفتى بعض أو عمل وعرفوا بذلك وسكتوا ولم ينكروا، ولم يتكرر)<sup>(٢)</sup>. انتهى

قلت: فقد صرَّح الإمام التلمساني بأن صورة مسألة الكتاب - وهي مسألة الإجماع السكوتى المُختلف في حجيته - تختص وتنقىد بحاله عدم تكرر الواقعه مع طول الزمان .

أما عند تكرر الواقعه مع طول الزمان فإنه تنتفي جميع الاحتمالات التي ذكروها في تفسير السكوت، فيثبت الإجماع، ويكون حجة قطعية. فهذه الحاله لا اختلاف فيها بين العلماء:

(١) رفع الحاجب شرح مختصر ابن الحاجب في أصول الفقه (٢٠٩/٢)، تأليف: ناج الدين السبكي، تحقيق: علي عوض وعادل عبد الموجود، نشر: عالم الكتب، بيروت، ١٩٩٩م.

(٢) شرح «المعالم» في أصول الفقه (١٢٢/٢)، تأليف: ابن التلمساني عبد الله بن محمد شرف الدين، الناشر: عالم الكتب، الطبعة: الأولى/ ١٤١٩هـ - ١٩٩٩م.

٣ - إمام الحرمين أبو المعالي الجويني (٤١٩ - ٤٧٨ هـ): قال في كتابه «البرهان» في أصول الفقه، بعد أن ذكر احتيالات السكوت:

(وبعد ذلك كله غائلة هي خاتمة المسألة، وغاية سرها، ونحن نُبديها في معرض سؤال وجواب .

فإن قيل: إن اتجه في حكم العادة سكوت العلماء على قول مجتهد فيه مظنون في مسألة ، فاستمرأ لهم على السكوت زمناً متطاولاً - يخالف العادة قطعاً إذا كان يتكرر تذاكر الواقعة والخوض فيها، ومن لم يجعل السكوت إجماعاً فإنما يستقيم له مطلوبه في السكوت في الزمان القصير ..

وأنا أقول: لا يتصور دوام السكوت مع تذاكر الواقعة في حكم العادة قطعاً، وهذه صورة يُحيط العقلُ بِقُوَّتها .. فرجعت صورة المسألة على الضرورة إلى السكوت في الزمان القصير، وفيه الاحتياطات التي قدمناها .. وهذا متنه المسألة تصويراً وتقريراً<sup>(١)</sup>. انتهى.

٤ - الإمام بدر الدين الزركشي (٧٤٥ - ٧٩٤ هـ): قال في كتابه «البحر المحيط» في أصول الفقه: (الشَّرْطُ الْعَاشِرُ: أَنَّهُ وَإِنْ كَانَ ذَلِكَ مِمَّا يَدُومُ وَيَتَكَرُّرُ وَقُوَّةُ وَالْخُوضُ فِيهِ، فَإِنَّهُ يَكُونُ السُّكُوتُ إِجْمَاعًا، وَهَذَا مَا اخْتَارَهُ إِمَامُ الْحَرَمَيْنِ فِي آخِرِ الْمَسَأَلَةِ، وَأَنَّ مَحْلَ الْخِلَافِ: إِذَا فِرِضَ السُّكُوتُ فِي الزَّمِنِ الْيَسِيرِ)<sup>(٢)</sup>. انتهى

(١) البرهان (١/٤٥١)، تأليف: إمام الحرمين أبي المعالي الجويني، دار النشر: الوفاء - مصر، الطبعة: الرابعة/١٤١٨ هـ، تحقيق: د. عبد العظيم محمود الدبي卜.

(٢) البحر المحيط (٦/٤٦٨).

قلتُ: ها هي ذي بين أيديكم تصريحات جمِع من كبار علماء أصول الفقه، فقد صرَّحوا بأنَّ الإجماع السكوتى المختلف فيه إنما هو خاص بما إذا لم يتكرر وقوع المسألة والخوض فيها مع طول الزمان، وأما إذا تكرر ذلك فإنَّ علماء الأمة اتفقوا - حينئذ - على أنَّ السكوت يكون إجمالاً قطعياً يحب اتباعه، وتحرم مخالفته.

لكن مشكلة الغماري أنه جاهل بعلم أصول الفقه، لذلك فإنه عندما يتكلم في مسألة أصولية تجدونه يأتي فيها بمصائب وبلايا، فهو لا يستطيع التمييز بين مواضع الاتفاق ومواضع النزاع.

وأقوى دليل على ذلك هو جهله باتفاق علماء الأصول على حجية الإجماع السكوتى في حالة تكرر الواقعة والخوض فيها مع طول الزمان.

وأقوى دليل على ذلك - أيضاً - جهالاته في علم أصول الفقه المذكورة في هذا الباب من كتابنا هذا وفي الباب الرابع الخاص بـ «نسخ التلاوة».

وسيرأى الكثير من ذلك قريباً - إن شاء الله تعالى - .

## المثال الخامس على أكاذيب وجهات الغماري في علم أصول الفقه

**قاعدة: «العبرة بعموم اللفظ، لا بخصوص السبب»**

قال عبد الله الغماري في كتابه «الرد المحكم المتن على كتاب القول المبين» ص ١٩ - ٢٠: (قوله: «إن أئمة المسلمين متفقون على أصل مشهور، وهو أن العبرة في التشريع بعموم اللفظ لا بخصوص السبب» هذا كذب وجهل، وذلك أن هذا الأصل ليس متفقاً عليه بهذا الإطلاق الذي ذكره، بل فيه تفصيلات وخلافات مبسوتة في محلها من أصول الفقه، ونحن نلخصها .. حتى يتبيّن للقارئ مقدار أمانة هذا المتنطبع وسعة علمه الذي يزعم أن عليه تبعه تبليغه.

قال علماء أصول الفقه: .. هذا القسم محل خلاف بين العلماء، وفيه مذاهب:

أحدها: يجب فَضْرِه على صورة السبب، فلا يتناول غيرها، نقله القاضي أبو الطيب والماوردي وابن السمعاني وابن برهان عن الإمام مالك .. وقال به أيضاً أبو ثور والمرني والقطان والدقاق). انتهى كلام الغماري:

قلتُ: هذا الكلام يدل على شدة جَهْل الغماري في علم أصول الفقه، اللهم إلا إذا كان عنده عِلْم لكنه ارتكب جريمة الكذب والتزوير والتلليس كما سنرى فيما يلي:

**المطلب الأول:** بيان معنى القاعدة.

**المطلب الثاني:** بيان جَهْل الغماري بقول الإمام مالك.

**المطلب الثالث:** بيان إجماع الصحابة والتابعين على العمل بهذه القاعدة.

**المطلب الرابع: بيان جهل الغماري بقول القفال.**

وإليكم تفصيل ذلك:

**المطلب الأول: بيان معنى القاعدة:**

إذا سأله أحد الصحابة عليه السلام النبي ﷺ: إذا كُنا في البحر وليس معنا من الماء إلا ما يكفي للشرب فقط (حالة ضرورة)، فهل نتوضأ من ماء البحر؟

فإذا أجاب النبي ﷺ قائلاً: «ماء البحر طهور».

هنا نلاحظ أن السؤال خاص بحالة الضرورة فقط، بينما قوله: «ماء البحر طهور» هو لفظ عام، ليس خاصاً بحالة محددة، فهو يشمل جميع الحالات؛ سواء كانت حالة ضرورة أو في الأحوال العادية.

في هذه الحالة أجمع الصحابة والتابعون على أن العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب، فالسؤال مهمٌ غير معتبر، إنما العبرة بما أفاده اللفظ العام.

**المطلب الثاني: بيان جهل الغماري بقول الإمام مالك:**

أسألكم ثلاثة أسئلة:

**السؤال الأول:** هل الإمام مالك يقول بقاعدة «العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب»؟

كأني أسمع بعضكم يقول: لا؛ لأن الغماري ذكر أن العلماء نقلوا عن مالك أنه يجب فَضْر اللفظ على صورة السبب.

فأقول لكم: لقد ضللوكم الغماري كما سترون بعد قليل.

السؤال الثاني: مَنْ هُمُ الْعُلَمَاءُ الَّذِينَ نَقَلُوا عَنْ مَالِكٍ أَنَّهُ لَا يَأْخُذُ بِهَذِهِ الْقَاعِدَةِ؟  
كَأَنِّي أَسْمَعَ بَعْضَكُمْ يَقُولُ: قَالَ الْغَمَارِيُّ: (نَقْلَهُ الْقَاضِيُّ أَبُو الطَّيْبِ وَالْمَأْوَرِدِيُّ  
وَابْنُ السَّمْعَانِيِّ وَابْنُ بَرْهَانِ عَنِ الْإِمَامِ مَالِكٍ).

فَأَقُولُ لَكُمْ: كُلُّ هُؤُلَاءِ شَافِعِيَّة، لَيْسَ فِيهِمْ وَاحِدًا مِنْ عُلَمَاءِ الْمَالِكِيَّةِ، الْقَاضِيُّ أَبُو  
طَيْبِ شَافِعِيُّ، وَالْمَأْوَرِدِيُّ شَافِعِيُّ، وَابْنُ السَّمْعَانِيِّ شَافِعِيُّ، وَابْنُ بَرْهَانِ شَافِعِيُّ،  
جَمِيعُهُمْ ذَكَرُهُمْ تَاجُ الدِّينِ السَّبْكِيُّ فِي كِتَابِهِ «طَبَقَاتُ الشَّافِعِيَّةِ الْكَبِيرِ» !!

السؤال الثالث: حِينَ نَرِيدُ أَنْ نَعْرِفَ مِذَهَبَ الْإِمَامِ مَالِكٍ وَأَقْوَالَهُ، هَلْ نَعْتَمِدُ  
عَلَى كُتُبِ عُلَمَاءِ الْمَالِكِيَّةِ الْعَارِفِينَ بِمِذَهَبِ إِمَامِهِمْ وَأَقْوَالِهِ وَكُتُبِهِ؟ أَمْ نَعْتَمِدُ عَلَى  
مَعْلُومَاتِ فَقَهَاءِ الشَّافِعِيَّةِ؟ !!

كَأَنِّي أَسْمَعُكُمْ تَقُولُونَ: نَعْتَمِدُ عَلَى كُتُبِ عُلَمَاءِ الْمَالِكِيَّةِ الْعَارِفِينَ بِمِذَهَبِ إِمَامِهِمْ  
وَأَقْوَالِهِ وَكُتُبِهِ.

فَهَذَا هُوَ سَبِيلُ الْعِلْمِ الصَّحِيحِ، لَكِنَّ الْغَمَارِيَّ اتَّبَعَ سَبِيلَ الْجَهْلِ، فَأَصْبَحَ غَارِقًا  
فِي ظَلَمَاتِ الْجَهْلِ، بَعْضُهَا فَوْقَ بَعْضٍ؛ كَمَا سَيَتَضَعُ مَا يَلِي.

وَالآنَ: إِلَيْكُمْ بَعْضُ تَصْرِيُحَاتِ كَبَارِ أُئُمَّةِ الْمَالِكِيَّةِ بِخَلَافِ مَا زَعَمَهُ الْغَمَارِيُّ:

١ - الْإِمَامُ أَبُو بَكْرُ بْنُ الْعَرَبِيِّ الْمَالِكِيُّ (٤٦٨ - ٥٤٣هـ): قَالَ فِي كِتَابِهِ  
«الْمَحْصُولُ» فِي أَصُولِ الْفَقَهِ: (قَالَ عَلَيْهِ أَنَا: الَّذِي يَقْتَضِيهِ مِذَهَبُ مَالِكٍ أَنَّ الْأَلْفَاظَ  
الْوَارِدَةَ عَلَى الأَسْبَابِ عَلَى ضَرْبِيْنِ):

الْأَوْلَى: أَنْ يَكُونَ الْلَّفْظُ مُسْتَقْلًا بِنَفْسِهِ لَا يَحْتَاجُ إِلَى مَعْرِفَةِ الْمَرَادِ مِنْهُ إِلَى سَبِيلِهِ.

الثاني: ألا يعرف المراد منه إلا بعد معرفة سببه.

فأما الأول فيحمل على عمومه.. وهذا التقسيم صحيح<sup>(١)</sup>. انتهى

٢ - الإمام أبو زكريا الرهوني المالكي (المتوفى ٧٧٣هـ): قال في كتابه «تحفة المسئول في شرح مختصر متهى السول» في أصول الفقه:

(العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب، ونُقل عن مالك والشافعى أنه لا عبرة بعموم اللفظ، إنما المعتبر بخصوص السبب، والصحيح عندهما خلافه)<sup>(٢)</sup>. انتهى  
قللت: فقد صرَّح الإمام الراهوني بأنَّ الصحيح عن الإمام مالك هو أنَّ العبرة  
بعموم اللفظ.

٣ - العلامة أبو العباس القيرواني المالكي المعروف بـ «حلولو» (٨١٥-٨٩٨هـ): ذكر قاعدة «العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب» في كتابه «الضياء اللامع شرح جمع الجوامع» في أصول الفقه، ثم قال:

(هو المشهور عن مالك والشافعى، وقال الراهوني: هو الصحيح عندهما)<sup>(٣)</sup>.

٤ - العلامة العلوى الشنقيطي المالكي (المتوفى ١٢٣٥هـ): قال في كتابه «نشر البنود على مراقي السعود» في أصول فقه المالكية: (دع التخصيص بصور الأسباب

(١) المحصول (ص ٧٨-٧٩).

(٢) تحفة المسئول في شرح مختصر متهى السول (٣/١١٠).

(٣) الضياء اللامع شرح جمع الجوامع (٢/٨٣)، تأليف: أحمد بن عبد الرحمن الشهير بـ «حلولو»، الناشر: مركز ابن العطار- القاهرة، تحقيق: نادر العطار، الطبعة: الأولى/١٤٢٥هـ-٢٠٠٤م.

التي ورد لأجلها العام، فلا يختص العام بها، بل يبقى على عمومه كما هو المشهور عن مالك والشافعي<sup>(١)</sup>. انتهى

قلت: نصوص الإمام مالك في «المدونة» صريحة في أنه يأخذ بعموم اللفظ؛ لا بخصوص السبب.

وقد ذكرنا أكثر من مثال من كلام الإمام مالك نفسه (انظر تفصيل ذلك في كتابنا «الرد على القرضاوي والجديع والعلواني، باب «القواعد الأصولية»، القاعدة الأصولية الثالثة»).

ونكتفي هنا بذكر مثال واحد:

روى الإمام مالك في «الموطأ»: (أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ ذَرَبَ إِلَى بَنِي عَمْرُو بْنَ عَوْفٍ لِيُصْلِحَ بَيْنَهُمْ، وَحَانَتُ الصَّلَاةُ، فَجَاءَ الْمُؤْذِنُ إِلَى أَبِي بَكْرٍ الصَّدِيقِ، فَقَالَ: أَتَصَلِّي لِلنَّاسِ فَأُقْيِمَ؟ قَالَ: نَعَمْ. فَصَلَّى أَبُو بَكْرٍ، فَجَاءَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَالنَّاسُ فِي الصَّلَاةِ .. فَصَفَقَ النَّاسُ وَكَانَ أَبُو بَكْرٍ لَا يَلْتَقِتُ فِي صَلَاتِهِ، فَلَمَّا أَكْتَرَ النَّاسُ مِنَ التَّصْفِيقِ التَّلَقَّتْ أَبُو بَكْرٍ، قَرَأَى رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ فَصَلَّى، ثُمَّ انْصَرَفَ .. فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ: «مَا لِي رَأَيْتُكُمْ أَكْثَرَهُمْ مِنَ التَّصْفِيقِ؟! مَنْ نَابَهُ شَيْءٌ فِي صَلَاتِهِ فَلَيُسَبِّحَ..») <sup>(٢)</sup> الحديث.

(١) نشر البنود على مراقي السعودية (٢٥٣/١)، تأليف: عبد الله بن إبراهيم العلواني الشنقيطي، نشر: دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩٨٨م.

(٢) الموطأ (حديث رقم: ٣٩٠)، الناشر: دار إحياء التراث العربي - مصر، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، رواية يحيى الليثي.

## الباب الأول

قلتُ: قوله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «مَنْ نَابَهُ شَيْءٌ فِي صَلَاتِهِ فَلْيُسَبِّحْ» لفظ عام يشمل كل الحالات، لكنه قيل بعد وقوع سبب خاص أو حالة خاصة، وهو تصفيق الرجال في الصلاة لتنبيه الإمام.

وقد قال الإمام مالك بعموم اللفظ هنا، ولم يجعل التسبيح خاصاً بالسبب المذكور في الحديث.

فقد جاء في «المدونة»: (قَالَ ابْنُ الْقَاسِمِ: كَانَ مَالِكٌ يُضَعِّفُ التَّصْفِيقَ لِلنِّسَاءِ .. وَكَانَ يَرِى التَّسْبِيحَ لِلرِّجَالِ وَالنِّسَاءِ جَيِّعاً).

قُلْتُ لِابْنِ الْقَاسِمِ: أَرَأَيْتَ لَوْ أَنَّ رَجُلًا صَلَّى فِي بَيْتِهِ فَأَسْتَأْذَنَ عَلَيْهِ رَجُلٌ، فَسَبَّحَ يَهُ يُرِيدُ أَنْ يُعْلِمَهُ أَنَّهُ فِي الصَّلَاةِ، مَا قُولُ مَالِكٌ فِيهِ؟

قَالَ: قَوْلُهُ: «مَنْ نَابَهُ فِي صَلَاتِهِ شَيْءٌ فَلْيُسَبِّحْ» وَهَذَا قَدْ سَبَحَ. قَالَ: وَقَالَ مَالِكٌ: وَإِنْ أَرَادَ الْحَاجَةَ - وَهُوَ فِي صَلَاتِهِ - فَلَا بَأْسَ أَنْ يُسَبِّحَ أَيْضًا<sup>(١)</sup>. انتهى

قلتُ: فقد قال الإمام مالك بعموم اللفظ على الرغم من أن الحديث وارد في الصلاة لتنبيه الإمام من المؤمن؛ وليس في المنفرد إن أراد الحاجة أو لإعلام القادر أنه يُصلِّي.

وقال الإمام أبو الوليد الباقي المالكي في كتابه «المتنقي شرح الموطأ» في شرح هذا الحديث: (قَوْلُهُ: «مَنْ نَابَهُ شَيْءٌ فِي صَلَاتِهِ فَلْيُسَبِّحْ» هَذَا عَامٌ فِي الرِّجَالِ وَالنِّسَاءِ؛ فَإِنَّ «مَنْ» تَقَعُ عَلَى كُلِّ مَنْ يَعْقِلُ مِنَ الذُّكُورِ وَالْإِنَاثِ .. فَذَهَبَ مَالِكٌ إِلَى أَنَّ حُكْمَ

(١) المدونة (١٠٠/١)، الناشر: دار صادر.

النِّسَاءِ التَّسْبِيحُ كَالرِّجَالِ .. وَالدَّلِيلُ عَلَى صِحَّةِ مَا ذَهَبَ إِلَيْهِ مَالِكٌ: قَوْلُهُ تَعَالَى: «مَنْ نَابَهُ شَيْءٌ فِي صَلَاتِهِ فَلْيُسَبِّحْ».

فَإِنْ قِيلَ: فَإِنَّ هَذَا الْحَبْرَ إِنَّمَا وَرَدَ بِسَبَبِ الْقَوْمِ الَّذِينَ صَفَقُوا خَلْفَ أَبِيهِ بَكْرٍ؛ فَيَجِبُ أَنْ يُفْصَرَ عَلَيْهِمْ.

فَاجْوَابُ: أَنَّ الْلَّفْظَ عَامٌ مُسْتَقِلٌ بِنَفْسِهِ؛ فَلَا يُفْصَرُ عَلَى سَبِيهِ<sup>(١)</sup>. انتهى

(١) المتنى شرح الموطأ (٢/٣١٠)، الناشر: دار الكتب العلمية، الطبعة: الأولى / ١٤٢٠ هـ.

وقد يسأل سائل: ولماذا أخطأ بعض الشافعية في معرفة مذهب الإمام مالك؟

الجواب: من أسباب ذلك أن يجد أحدهم مسألة فرعية فقهية، ويجد أن الإمام مالك بن أنس لم يحکم فيها بما يفيده عموم اللفظ، فيتورّهُم أن سبب ذلك هو أن الإمام مالك بن أنس لا يأخذ بقاعدة «العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب».

وهذا وهم خاطئ، فالإمام مالك قد يكون لم يقل بالعموم في هذه المسألة الفرعية لوجود أدلة متعارضة في المسألة، أو لأسباب أخرى.

وقد ذكرنا مثلاً يوضح ذلك في كتابنا («الرد على القرضاوي، والجديع والعلواني»، باب «القواعد الأصولية»، القاعدة الأصولية الثالثة).

ونذكر - هنا - المثال مختصرًا:

نقل بعض المالكيّة قولين للإمام مالك في هذه القاعدة، ومنشأ هذا الغلط هو أن البعض استنتاج ذلك - استنتاجاً خاطئاً - من كلام الإمام مالك في مسألة ولوغ الكلب في الإناء؛ حيث قصره مرة على إناء الماء فقط، وقال مرة أخرى بعمومه في الطعام والماء واللبن.

وقد صرّح بذلك أحد كبار أئمة المالكيّة؛ وهو الإمام أبو عبد الله المازري المالكي (٤٥٣) -

### **المطلب الثالث : بيان إجماع الصحابة والتابعين على العمل بهذه القاعدة :**

لقد انفق أصحاب النبي ﷺ والتابعون من بعدهم على العمل بقاعدة «العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب» .

وقد تتابع كبار أهل العلم على نقل هذا الإجماع، وذكرنا في كتابنا «الرد على القرضاوي والمجذيع والعلواني، الباب الثاني» تصريحات كثيرة لكتابات أئمة أصول الفقه، ونكتفي هنا بذكر ما يلي:

(يُحکم بعموم اللفظ ولا يقتصر على السبب .. وأشار ابن خويز منداد إلى اختلاف قول مالك في هذا؛ استقراءً من اختلاف قوله في غسل الآنية التي ولغ فيها كلب - وفيها طعام - فقال مرة: «إن يغسل ففي الماء وحده»، فَصَرَّا منه لعموم اللفظ - وهو قوله صلى الله عليه وسلم: «إذا ولغ الكلب في إناء أحدكم» الحديث - على ما ورَدَ فيه الحديث، وهو الماء).

وقال مرة: «تغسل سائر الأواني، وإن كان فيها طعام»؛ أَخْذَنا بعموم اللفظ، غير مُلتفت إلى سببه). انتهى

قلت: الإمام مالك حين لم يُقُل بعموم الحديث - ليس هذا لأنَّه لا يقول بقاعدة «العبرة بعموم اللفظ»؛ وإنما لأنَّه كان لا يدرِّي المعنى المقصود من حديث ولوغ الكلب في الإناء، وكان يُضَعِّفُه.

وقد صرَّح بذلك صاحبه ابن القاسم حين قال في «المدونة»، ١١٦/١: (قَالَ مَالِكٌ: قَدْ جَاءَ هَذَا الْحَدِيثُ وَمَا أَدْرِي مَا حَقِيقَتُهُ!! .. وَكَانَ يُضَعِّفُهُ). انتهى

- ١ - العلامة علاء الدين البخاري (المتوفى ٧٣٠هـ): قال في موسوعته في أصول الفقه «كتش الأسرار»: (إِجْمَاعُ الصَّحَابَةِ وَالْتَّابِعِينَ عَلَى إِجْرَاءِ النُّصُوصِ الْعَامَّةِ - الْوَارِدَةِ مُقَيَّدةً بِأَسْبَابٍ - عَلَى عُمُومِهَا.. وَلَمْ يَحْصُوا هَذِهِ الْعُمُومَاتِ بِهَذِهِ الْأَسْبَابِ؛ فَعَرَفْنَا أَنَّ الْعَامَّ لَا يَحْتَضُ بِسَبِيلٍ) <sup>(١)</sup>. انتهى
- ٢ - سعد الدين التفتازاني الشافعي (٧١٢ - ٧٩٣هـ): قال في «التلويح إلى كشف حقائق التقبيح» في أصول الفقه: (فَدَ اسْتَهَرَ مِنَ الصَّحَابَةِ وَمَنْ بَعْدَهُمْ التَّمَسَّكُ بِالْعُمُومَاتِ الْوَارِدَةِ فِي حَوَادِثَ وَأَسْبَابِ خَاصَّةٍ مِنْ غَيْرِ قَضِيرٍ لَهَا عَلَى تِلْكَ الْأَسْبَابِ؛ فَيَكُونُ إِجْمَاعًا عَلَى أَنَّ الْعِبْرَةَ لِعِمُومِ الْلَّفْظِ) <sup>(٢)</sup>. انتهى
- ٣ - الإمام زين الدين ابن نجيم (ت ٩٧٠هـ): قال في كتابه «فتح الغفار بشرح المنار» في أصول الفقه: (العبرة لعموم اللفظ لا لخصوص السبب عندنا؛ لأن التمسك إنما هو باللفظ، وهو عام، وخصوص السبب لا ينافي عموم اللفظ ولا يقتضي اقتصره عليه، ولأن الصحابة ومن بعدهم تمسكوا بالعمومات الواردة في حوادث خاصة؛ فكان إجماعا على أن العبرة لعموم اللفظ) <sup>(٣)</sup>. انتهى

(١) كشف الأسرار (٢/٣٩٠-٣٩١)، تأليف: علاء الدين عبد العزيز البخاري، الناشر: دار الفاروق الحديثة، الطبعة: الثانية - ١٤١٦هـ - ١٩٩٥م.

(٢) التلويح إلى كشف حقائق التقبيح (١/١١٤)، شرح التلويح - لسعد الدين التفتازاني - على «التوضيح لمعنى التقبيح» لعبد الله بن مسعود البخاري الحنفي، دار النشر: دار الكتب العلمية - بيروت - ١٤١٦هـ - ١٩٩٦م، تحقيق: زكرياء عميرات.

(٣) فتح الغفار (٢/٦٥)، تأليف: زين الدين ابن نجيم الحنفي، الناشر: مصطفى الحلبي - مصر.

## الباب الأول

٤ - العلامة محب الله بن عبد الشكور<sup>(١)</sup> (المتوفى ١١١٩هـ): قال في كتابه «مسلم الثبوت» في أصول الفقه - مع شرح العلامة عبد العلي نظام الدين الأنباري<sup>(٢)</sup> (المتوفى ١٢٢٥هـ) صاحب كتاب «فواتح الرحموت بشرح مسلم الثبوت»:

(«تمسك الصحابة ومن بعدهم») - من غير نكير - بالعمومات الواردة على أسباب خاصة، وهذا يفيد علیماً عادياً بالإجماع على عدم منع خصوص السبب عموم اللفظ)<sup>(٣)</sup>. انتهى

### الخلاصة:

قد ثبت إجماع الصحابة ومن بعدهم على قاعدة «العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب»، فلا يُعتَد بقول من جاء متأخراً فخالف هذا الإجماع، لأن من خرج على الإجماع يكون قوله شاذًا ولا يُعبأ به.

ونجد الإمام أبو عبد الله المازري (٤٥٣-٥٣٦هـ) وهو من كبار أئمة المالكية - قد وصفَ المخالف بالشذوذ، فقال في كتابه «إيضاح المحسوب من برهان الأصول»: (يُنْحَكِم بعموم اللفظ ولا يقصر على السبب، وشد بعض أصحابنا وهو أبو

(١) محب الله بن عبد الشكور من علماء أصول الفقه، حنفي المذهب، توفي ١١١٩هـ. الأعلام (٢٨٣/٥).

(٢) نظام الدين الأنباري من علماء أصول الفقه، توفي ١٢٢٥هـ. الأعلام (٧١/٧).

(٣) فواتح الرحموت بشرح مسلم الثبوت (١/٢٩٠)، مطبوع مع المستصفى، الناشر: دار الفكر - بيروت.

الفرج، فقال بقسره على سببه<sup>(١)</sup>. انتهى

على أن هذه الأقوال الشاذة ربما لم ينطق بها أصحابها الذين نسبت إليهم، وإنما تَوَهَّم البعض أنهم قالوا بها، كما حدث بخصوص قول الإمام مالك في مسألة ولوغ الكلب في الإناء، وسيوضح ذلك بما سيأتي في المطلب الرابع.

#### المطلب الرابع: بيان جهل الغماري بقول القفال:

تقدَّم قول الغماري: (وفي مذاهب أحدها: يجب قصره على صورة السبب، فلا يتناول غيرها.. وقال به أيضاً أبو ثور والمزني والقفال). انتهى كلام الغماري.

قلتُ: بل قال القفال بقاعدة «العبرة بعموم اللفظ»، وصرَّح القفال نفسه بذلك في كتابه، وأخطأ من نقل عنه غير ذلك.

وفي ذلك يقول الإمام بدر الدين الزركشي في موسوعته الأصولية «البحر المحيط» في أصول الفقه: (وفي مذاهب:

أحدُها: .. آنَّهُ يَجِبُ قَصْرُهُ عَلَى مَا أُخْرِجَ عَلَيْهِ السُّؤَالُ، وَنَسْبَةُ الشَّيْخِ أَبُو حَامِدٍ .. إِلَى الْمُزَنِيِّ وَأَيِّ ثَوْرٍ وَالْقَفَالِ وَالدَّقَاقِي، وَفِي نِسْبَةِ ذَلِكَ لِلْقَفَالِ نَظَرٌ ..

والثاني: آنَّهُ يَجِبُ حَمْلُهُ عَلَى الْعُمُومِ ..

وبه جزم القفال الشاشي في كتابه، فقال: «والأصل أن العموم له حكم، إلا أن يُخصَّه دليلاً .. فإنْ كانَ فِي الْحَالِ دَلَالَةً يَعْقِلُ بِهَا الْمُخَاطَبُ أَنَّ جَوابَهُ الْعَامَ يُقْنَصُرُ بِهِ عَلَى مَا أُجِبَ عَنْهُ أَوْ عَلَى جِنْسِهِ، فَذَلِكَ، وَإِلَّا فَهُوَ عَامٌ فِي جَمِيعِ مَا يَقَعُ عَلَيْهِ عُمُومُهُ».

(١) إيضاح المحصول من برهان الأصول (ص ٢٩٠).

ثُمَّ قَالَ: «وَالْأَصْلُ فِي ذَلِكَ أَنَّ الْأَحْكَامَ لَا يَجْلُو أَكْثَرُهَا عَنْ سَبَبٍ وَأَمْرٍ يَجْدُثُ، وَلَا يُنْظَرُ إِلَى ذَلِكَ، وَإِنَّا النَّاظِرُ إِلَى الْحُكْمِ كَيْفَ مَوْرِدُهُ، فَإِنْ وَرَدَ عَامًا لَمْ يُحْصَنْ إِلَّا بِدَلِيلٍ وَإِنْ وَرَدَ مُطْلَقًا لَمْ يُفَيَّدْ إِلَّا بِدَلِيلٍ ..». هَذَا كَلَامُهُ<sup>(١)</sup>. انتهى كلام الإمام الزركشي.

قلتُ: ولا أدرى لماذا لم ينقل لكم الغماري بيان الإمام الزركشي لقول القفال الصحيح؟!

أَهْذَا جَهْلٌ فَظِيعٌ غَارِقٌ فِي الغَمَارِي إِلَى أُمَّ رَأْسِهِ؟! أُمُّ هُوَ تزوير وتدليس قبيح؟!

والغماري ليس أهلاً لإحسان الظن به؛ وذلك لثبتت كذبه في مواضع أخرى ترَوْنَهَا بالوثائق المُصَوَّرة في هذا الكتاب بإذن الله تعالى.

فإِنْ أَحْسَنَ الظَّنَ بِالْغَمَارِي وَقُلْنَا: إِنَّهُ لَمْ يَتَعَمَّدِ الْكَذْبَ وَالتَّزْوِيرَ، بَلْ هُوَ جَاهِلٌ شدِيدُ الْجَهْلِ، فَالْسُّؤَالُ الْآتَى:

لَمَّا تَظَاهَرَ الْغَمَارِي بِأَنَّهُ خَبِيرٌ بِهَذِهِ الْمَسْأَلَةِ وَبِمَا فِيهَا فِي كُتُبِ أَصْوَلِ الْفَقَهِ؟!!

أَلَيْسَ هُوَ الَّذِي قَالَ: (هَذَا الْأَصْلُ لَيْسَ مُتَفَقًا عَلَيْهِ بِهَذَا الإِطْلَاقِ الَّذِي ذَكَرَهُ، بَلْ فِيهِ تَفْصِيلَاتٍ وَخَلَافَاتٍ مُبْسَوَّطَةٌ فِي مُحْلِهَا مِنْ أَصْوَلِ الْفَقَهِ، وَنَحْنُ نُلْخَصُهَا .. حَتَّى يَتَبَيَّنَ لِلقارئِ مَقْدَارُ أَمَانَةِ هَذَا الْمُنْتَطَعِ)؟!!

فَمَنْ هُوَ الْخَائِنُ لِلْأَمَانَةِ الْآتَى؟! هُوَ؟! أُمُّ الغَمَارِي؟!!

(١) البحر المحيط (٢/٣٥٦-٣٥٧)، الناشر: دار الكتب العلمية.

الخلاصة :

إنَّ كَانَ الْغَمَارِيَّ جَاهِلًا ثُمَّ تَظَاهَرَ بِالْعِلْمِ نِفَاقًا؛ فَسِينَطْبَقُ عَلَيْهِ مَا جَاءَ فِي «صَحِيحِ الْبَخَارِيِّ»<sup>(١)</sup> وَ«صَحِيحِ مُسْلِمٍ»<sup>(٢)</sup> أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: «الْمُتَشَبِّعُ بِمَا لَمْ يُعْطَ كَلَّا إِسْرَئِيلَ يُؤْبَيْ زُورِ». ا

أَمْ أَنَّ الْغَمَارِيَّ يَعْلَمُ كُلَّ هَذِهِ الْحَقَائِقِ وَالتَّصْرِيفَاتِ الَّتِي نَقَلَنَاهَا لِكَذِبِ وَدَلَّسِ لِيُوْهِمِ الْقِرَاءَ بِكُثْرَةِ الْمُخَالَفِينَ لِيُسَوِّهَ صُورَةَ مُؤْلِفِ كِتَابِ «الْقَوْلُ الْمَبِينِ»؟!

إِنَّ كَانَ الْغَمَارِيَّ ارْتَكَبَ ذَلِكَ، فَسِيَكُونُ - وَالْعِيَادَ بِاللَّهِ تَعَالَى - مِنْ قَالَ فِيهِمُ اللَّهُ تَعَالَى: ﴿أَفَرَءَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهَهُ هَوَنَهُ وَأَضَلَّهُ اللَّهُ عَلَى عِلْمٍ وَخَتَمَ عَلَى سَمْعِهِ وَقَلْبِهِ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ غِشْلَوَةً فَمَنْ يَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ اللَّهِ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ﴾ [الْجَاثِيَّةُ: ٢٣].

(١) صحيح البخاري ( الحديث رقم: ٤٩٢١ ) ، تأليف: محمد بن إسماعيل البخاري ، دار النشر: دار ابن كثير ، اليهامة - بيروت - ١٤٠٧ هـ - ١٩٨٧ ، الطبعة: الثالثة ، تحقيق: د. مصطفى ديوب.

(٢) صحيح مسلم ( الحديث رقم: ٢١٢٩ ) ، تأليف: مسلم بن الحجاج ، دار النشر: دار إحياء التراث العربي - بيروت ، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي .

## المثال السادس على أكاذيب وجهات الغماري في علم أصول الفقه

**أين قال الشافعي باحتمال ضياع العلم عن جميع السلف؟**

قال عبد الله الغماري في كتابه «إتقان الصنعة في تحقيق معنى البدعة»، ص ١٤، ثم كرر ذلك في كتابه «حسن التفهم والدرك لمسألة الترك»، ص ٢٢:

(قال الإمام الشافعي: «كل ما له مستند من الشرع فليس ببدعة ولو لم يعمل به السلف؛ لأن تركهم للعمل به قد يكون لعذر قام لهم في الوقت، أو ليها هو أفضل منه، أو لعله لم يبلغ جميعهم علم به»). انتهى كلامه.

قلت: الزعم بوجود احتمال ضياع العلم عن جميع السلف فيه – والعياذ بالله تعالى – تكذيب الله سبحانه وتعالى، وتکذیب لرسوله ﷺ الصادق الأمين، وطعن في هذا الدين !!

والكلام هنا في أربعة مطالب:

**المطلب الأول:** بيان أن نصوص الإمام الشافعي الصريرة تکذب هذا الذي نقله الغماري.

**المطلب الثاني:** تبرئة الإمام الشافعي من هذا القول الذي زعمه عنه الغماري.

**المطلب الثالث:** بيان أن هذا الزعم فيه تکذيب الله سبحانه وتعالى.

**المطلب الرابع:** بيان أن هذا الزعم فيه تکذيب للرسول ﷺ الصادق الأمين.

وإليكم تفصيل ذلك:

المطلب الأول: بيان أن نصوص الإمام الشافعي الصريرة تكذب هذا الذي نقله

الغماري:

فيما يلي ننقل لكم خمسة نصوص صريحة صرّح بها الإمام الشافعي في كتابه «الرسالة» و«الأم»، هذه النصوص تصرُّخ بتکذيب هذا الكلام الذي زَعَمه الغماري عن الإمام الشافعي.

والنَّصَانِ الأول والثاني صريحان في بيان أنه لا يمكن أن يغيب عن جميع الأمة العِلم بشيء من الدِّين.

النَّصْ الأول للإمام الشافعي:

قال الإمام الشافعي في كتابه «الرسالة» في أصول الفقه: (تَعْلَمُ أُمُّهُمْ - إِذَا كَانَتْ سُنْنَ رَسُولِ اللَّهِ - لَا تَعْزُبُ عَنْ عَامَّهُمْ، وَقَدْ تَعْزُبُ عَنْ بَعْضِهِمْ).

وَنَعْلَمُ أَنَّ عَامَّهُمْ لَا تجتمع على خلافِ لِسْنَةِ رَسُولِ اللَّهِ، وَلَا عَلَى خَطَأٍ، إِنْ شَاءَ اللَّهُ (١). انتهى

قلتُ: ها هو الإمام الشافعي يُعلنها صراحةً في كتابه «الرسالة» أنه إذا كانت هناك سُنن عن رسول الله ﷺ، فإنها لا يمكن أن تغيب عن عامة المسلمين، بل قد تغيب عن بعضهم فقط، لا يجتمعون على خلافها أبداً.

(١) الرسالة (ص ٤٧٢).

## الباب الأول

### النَّصُّ الثَّانِي لِلإِمَامِ الشَّافِعِيِّ:

قال الإمام الشافعي في كتابه «الرسالة» في أصول الفقه: (عمر بن الخطاب خطبَ النَّاسَ .. فقال: «إنَّ رَسُولَ اللَّهِ قَامَ فِينَا كَمَقَامِي فِيكُمْ، فَقَالَ: .. فَمَنْ سَرَّهُ بِحَبَّةِ الْجَنَّةِ فَلِيَلْزِمِ الْجَمَاعَةِ ..»).

فَلَمْ يَكُنْ لِلزُّورِ جَمَاعَتُهُمْ مَعْنَى إِلَّا مَا عَلَيْهِمْ جَمَاعَتُهُمْ مِن التَّحْلِيلِ وَالتَّخْرِيمِ وَالطَّاعَةِ فِيهَا.

وَمَنْ قَالَ بِمَا تَقُولُ بِهِ جَمَاعَةُ الْمُسْلِمِينَ فَقَدْ نَزِمَ جَمَاعَتُهُمْ، وَمَنْ خَالَفَ مَا تَقُولُ بِهِ جَمَاعَةُ الْمُسْلِمِينَ فَقَدْ خَالَفَ جَمَاعَتُهُمُ الَّتِي أَمَرَ اللَّهُ بِلِزْرَوْمَهَا.

وَإِنَّمَا تَكُونُ الْغَفْلَةُ فِي الْفُرْقَةِ، فَأَمَّا الْجَمَاعَةُ فَلَا يَمْكُنُ فِيهَا كَافَةً غَفْلَةً عَنْ مَعْنَى كِتَابٍ وَلَا سُنْنَةً وَلَا قِيَاسًا، إِنْ شَاءَ اللَّهُ) <sup>(١)</sup>. انتهى

قلتُ: ها هو الإمام الشافعي يُعلنها صراحةً أن الجميع لا يمكن أن يغفلوا عن معنى آية ولا سُنْنَةً ولا قِيَاسًا.

### النَّصُّ الثَّالِثُ لِلإِمَامِ الشَّافِعِيِّ:

قال الإمام الشافعي في كتابه «الأم»: (إِجْمَاعُهُمْ لَا يَكُونُ عَنْ جَهَالَةٍ بِحُكْمِ اللَّهِ إِنْ شَاءَ اللَّهُ) <sup>(٢)</sup>. انتهى

(١) الرسالة (ص ٤٧٣ - ٤٧٥).

(٢) الأم (٤/١٠٠)، تأليف: محمد بن إدريس الشافعي، نشر: دار المعرفة - بيروت - ١٣٩٣، الطبعة: الثانية

### النَّصْ الرَّابِعُ لِلإِمَامِ الشَّافِعِيِّ:

قال الإمام الشافعي في كتابه «الرسالة» في أصول الفقه: (قال: فهل تجد رسول الله سُنّة ثابتة من جهة الاتصال خالقها الناس كلهم؟

قلت [السائل هو الإمام الشافعي]: لا، ولكن قد أجده الناس مختلفين فيها: منهم من يقول بها، ومنهم من يقول بخلافها. فأما سُنّة يكونون مجتمعين على القول بخلافها، فلم أجدها قط)<sup>(١)</sup>. انتهى

### النَّصْ الْخَامِسُ لِلإِمَامِ الشَّافِعِيِّ:

وهو في بيان أنه إذا وجدنا حديثاً يحمل معنين، ووجدنا جميع من سبق من أهل العلم على أحد المعنين، فلا يقال: «المعنى الثاني هو الصواب لوجود قرائن تدل عليه، ولعل هذه القرائن غابت عن جميع الذين قالوا بالمعنى الأول».

بل يقال: المعنى الأول هو الحق، ويكون هو معنى الحديث.

وفي ذلك يقول الإمام الشافعي في كتابه «الأم» وهو يناقش المعاني التي يحملها أحد الأحاديث: (وَلَيْسَ يَحْتَمِلُ أَنْ يَجْوَزَ بَيْعُ الْمُمْكَاتِ وَالْمُمْكَانَةِ إِنْ لَمْ يَعْجِزُوا. فَلَمَّا لَمْ أَعْلَمْ مُحَاذِفًا فِي أَنْ لَا يُبَاغِي الْمُمْكَاتُ حَتَّى يَعْجِزَ أَوْ يَرْضَى بِرَدْكِ الْكِتَابَةِ، لَمْ يَكُنْ هَذَا مَعْنَى الْحَدِيثِ؛ لِأَنِّي لَمْ أَجِدْ حَدِيثًا ثَابِتًا عَنِ النَّبِيِّ ﷺ وَمَنْ عَرَفَتْ مِنْ جَمِيع النَّاسِ عَلَى خِلَافِهِ).

(١) الرسالة (ص ٤٧٠).

فَكَانَ مَعْنَى الْحَدِيثِ غَيْرَ هَذَا) <sup>(١)</sup>. انتهى

قلتُ: فالجميع قالوا بأنه لا يجوز أن يُباع المُمكَاتِب إذا لم يُعْجِزُ.

فلا يصح أن يستتبِط أحد من الحديث جواز أن يُباع المُمكَاتِب إذا لم يُعْجِزُ.

لا يصح أن يستتبِط ذلك أحد حتى لو كان الحديث يحتمل هذا المعنى.

فالذى عليه الجميع هو الحق، ولا يمكن أن يغيب هذا الحق عن جميعهم.

### المطلب الثاني: تبرئة الإمام الشافعي من هذا القول الذي زعمه عنه الغماري:

الغماري في عامّة نقولاته في كتابه هذا «إتقان الصنعة» يذكر اسم المَصْدَر قبل النقل، فتجد الغماري يقول في كتابه «إتقان الصنعة»: (قال الراغب الأصفهاني في «مفردات القرآن» .. وقال ابن الأثير في «النهاية» .. وقال الفيومي في «المصباح» .. وقال النووي في «تهذيب الأسماء واللغات» .. وقال السندي في حاشية ابن ماجه .. قال الحافظ ابن حجر في «فتح الباري» ..). انتهى كلام الغماري.

فلماذا لم يذكر الغماري مَصْدَر ما نسبَه إلى الإمام الشافعي؟!!

والغماري قد ثبَّتَ عليه الكذب والتزوير في مواضع كثيرة، كما أثبتناه في كتابنا هذا بالوثائق المُصَوَّرة، فهو ليس أهلاً لِإحسان الظن به، وفي القلب من هذا النَّقل شيء!!

ولا تَدرِي لماذا أخفى الغماري عن القراء تصريحات الإمام الشافعي التي نقلناها لكم، والتي تَصْرُخ بِكَذْبِ هذا الذي زعمه الغماري عنه.

كم من الوقت والجهد أحتاج لقراءة مئات المجلدات المحتوية على مئات الآلاف من الصفحات من كتب الإمام الشافعي وكتب أئمة الشافعية في الفقه والأصول وغيرها للبحث عن هذا الكلام الذي زعمه الغماري ونسبه للشافعي؟!!

إنَّ فِكْرَة اختراع كلام ثم إلصاقه بأحد الأئمَّة المشهورين - كالشافعي - دُون ذِكْر الْمَصْدَر حتى لا تُكَسَّف الجريمة في وقت لم تَكُن قد تَوَفَّرَت فيه برامج البحث الشرعي بالحاسوب الآلي (الكمبيوتر) هي فِكْرَة خبيثة؛ قد يَتَوَهَّم فاعِلُها أنها ذكية!!

لكنها تَكُون غَيَّةً وتدل على غباء فاعلها حين توجد تصريحات لهذا الإمام في كُتبه المشهورة تَفْضُح هذا التزوير الشنيع !!

فهل ارتكب الغماري ذلك وأغرق نفسه في هذه الفضيحة؟!!

لجأت إلى أشهر برامج البحث الشرعي العالمية بواسطة الحاسوب الآلي، والتي تحتوي على آلاف الكتب الإسلامية للإمام الشافعي وأئمة الشافعية وغيرهم، مثل: (جامع الفقه الإسلامي لشركة حرف - الجامع الكبير للتراث الإسلامي لشركة التراث - المكتبة الشاملة).

وبحثت فيها عن كل العبارات التالية - واحدة واحدة - في محاولة للعثور على أيّ منها:

(مستند من الشرع، فليس ببدعة، فليس بدعة، فليس من البدع،  
يبلغ جميعهم علم، يبلغ جميعهم العلم، عذر قام لهم في الوقت، لم يعمل به السلف، لم  
يُعَمَّل السلف).

وكان عدد النتائج في كل مَرَّة = صفر !!

قلت في نفسي: لعل هذه العبارات سقطت من قام بإدخال محتويات الكتب إلى الحاسب الآلي.

فتساءل عقلي: ولماذا سقطت هذه الكلمات بالذات دون غيرها؟!! كم تبلغ درجة هذا الاحتمال؟!!

عموماً: ننتظر لعل أحد الغماريين - أو غيرهم - يفضل ويُخبرنا بمصدر هذا الكلام الذي زعمه الغماري ونسبة للإمام الشافعي.

### المطلب الثالث: بيان أن هذا الرَّعْدُ فيه تكذيبٌ لله سبحانه وتعالى:

بيان هذا من عدة وجوه، ومن قرأ القاعدين الأصوليين الثانية والثالثة أدرك ذلك (انظر كتابنا هذا، ص ١٧٣، ١٨٦).

نذكر منها هنا ما يلي:

أخبرنا الله تعالى أننا خير أمة؛ لقيامنا بالأمر بكل معروف، قال تعالى: ﴿كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجْتُ لِلنَّاسِ تَأْمِرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَنَهَايْتُ عَنِ الْمُنْكَرِ﴾. [آل عمران: ١١٠].

فكيف يجهل جميع السلف هذا المعروف الذي يبيح الغماري ابتداعه في العبادات، فلا يأمرون به، ولا يفعلونه؟!!

قال الإمام ابن تيمية في «مجموع الفتاوى»: (الله تعالى أخبر أنهم يأمرون بكل معروف وينهون عن كل منكر .. الآية تقتضي أن ما لم تأمر به الأمة فليس من

المعروف، وما لم تنه عنه فليس من المنكر؟<sup>(١)</sup>. انتهى

وقال العلامة علاء الدين البخاري (المتوفى ٧٣٠هـ) في كتابه «كشف الأسرار شرح أصول البزدوي» في أصول الفقه: (وَجُهُ التَّمْسِكُ بِهِ - عَلَى مَا هُوَ المَذْكُورُ فِي عَامَةِ الْكُتُبِ - أَنَّهُ تَعَالَى أَخْبَرَ عَنْ خَيْرِهِمْ بِأَنَّهُمْ يَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَا عَنِ الْمُنْكَرِ، وَلَا مُتَعَرِّفٌ فِي اسْمِ الْجِنِّ يَقْتَضِي الإِسْتِغْرَاقُ؛ فَيَدْلُلُ عَلَى أَنَّهُمْ أَمْرُوا بِكُلِّ مَعْرُوفٍ، وَنَهَا عَنْ كُلِّ مُنْكَرٍ).<sup>(٢)</sup>. انتهى

وقال الإمام شهاب الدين القرافي (المتوفى: ٦٨٤هـ) في كتابه «شرح تبيين الفصول»: (ذَكَرُهُمْ فِي سِيقِ الْمَدْحِ .. لَأَنَّهُ تَعَالَى وَصَفَهُمْ بِأَنَّهُمْ يَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ، وَالْأَلْفُ وَاللَّامُ لِلْعُومَ، فَيَأْمُرُونَ بِكُلِّ مَعْرُوفٍ؛ فَلَا يَفْوَتُهُمْ؛ حَقُّ لَأَنَّهُ مِنْ جَمْلَةِ الْمَعْرُوفِ، وَلِقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿وَنَهَا عَنِ الْمُنْكَرِ﴾)، والمنكر باللام يفيد أنهم ينهون عن كل منكر فلا يقع الخطأ بينهم ويواقوا عليه؛ لأنهم منكر. والعمدة الكبرى أن كل نص من هذه النصوص مضموم للاستقراء التام من نصوص القرآن والسنة وأحوال الصحابة ، وذلك يفيد القطع عند المطلع عليه، وأن هذه الأمة معصومة من الخطأ، وأن الحق لا يفوتها فيما يبيّنه شرعاً).<sup>(٣)</sup>. انتهى

وانظ - للأهمية - تصريحات الحافظ ابن عبد الهادي والحافظ ابن رجب (في

(١) مجموع الفتاوى (٢٨/١٢٥)، تأليف: الإمام أحمد بن تيمية، جمعه: عبد الرحمن محمد قاسم.

(٢) كشف الأسرار (٣/٢٥٥).

(٣) شرح تبيين الفصول (ص ٣٠١)، للإمام شهاب الدين القرافي، تحقيق: محمد عبد الرحمن الشاغول، الناشر: المكتب الأزهرية للتراث - القاهرة، الطبعة: ٢٠٠٥.

كتابنا هذا، ص ١٨٢ : بيان أنَّ ما اتفق السَّلْفُ على تَرْكِهِ فَإِنَّهُ لَا يُعْمَلُ بِهِ).

#### المطلب الرابع: بيان أنَّ هَذَا الزَّعْمُ فِيهِ تَكْذِيبٌ لِّلرَّسُولِ صَادِقِ الْأَمْرِينَ :

روى الإمام البخاري<sup>(١)</sup> ومسلم<sup>(٢)</sup> - واللفظ لمسلم - أنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: (لَا تَرَال طَائِفَةٌ مِّنْ أُمَّتِي ظَاهِرِينَ عَلَى الْحَقِّ لَا يَضُرُّهُمْ مِّنْ خَذْهُمْ، حَتَّىٰ يَأْتِي أَمْرُ اللَّهِ وَهُمْ كَذَلِكَ).

ورواه الإمام مسلم<sup>(٣)</sup> - أيضًا - بلفظ: (لَا تَرَال طَائِفَةٌ مِّنْ أُمَّتِي قَائِمَةٌ بِأَمْرِ اللَّهِ، لَا يَضُرُّهُمْ مَنْ خَذْهُمْ أَوْ خَالِفُهُمْ، حَتَّىٰ يَأْتِي أَمْرُ اللَّهِ وَهُمْ ظَاهِرُونَ عَلَى النَّاسِ).

وروى الإمام البخاري<sup>(٤)</sup> أيضًا أنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: (مَنْ يُرِدُ اللَّهُ بِهِ خَيْرًا يُفَعَّلُهُ فِي الدِّينِ، وَإِنَّا أَنَا قَاسِمُ، وَيَعْطِي اللَّهُ، وَلَنْ يَزَالْ أَمْرُ هَذِهِ الْأُمَّةِ مُسْتَقِيمًا حَتَّىٰ تَقُومَ السَّاعَةُ، أَوْ حَتَّىٰ يَأْتِي أَمْرُ اللَّهِ).

والمقصود بالطائفة الظاهرة على الحق: العلماء.

قال عنهم الإمام البخاري في صحيحه: (هُمْ أَهْلُ الْعِلْمِ)<sup>(٥)</sup>. انتهى

وقال الإمام النووي (٦٣١ - ٦٧٦هـ): (وَجَمْلَةُ الْعُلَمَاءِ - أَوْ جَمِيعُهُمْ - عَلَى

(١) صحيح البخاري (حديث رقم: ٦٨٨١).

(٢) صحيح مسلم (رقم: ١٩٢٠).

(٣) صحيح مسلم (رقم: ١٠٣٧).

(٤) صحيح البخاري (رقم: ٧١).

(٥) صحيح البخاري، بَابُ (فَوْلِ النَّبِيِّ ﷺ: لَا تَرَال طَائِفَةٌ مِّنْ أُمَّتِي ظَاهِرِينَ عَلَى الْحَقِّ).

أَنْهُمْ حَمَلَةُ الْعِلْمِ<sup>(١)</sup>). انتهى

قلتُ: فلفظ «لا يزال» صريح في استمرار وجود من يقوم بالحق ويظهر به، وصريح في استمرار استقامة حال هذه الأُمَّة، وهذا صريح في أنه يستحيل أن يخلو عصر من الأعصار من ناطق بالحق، فلابد في كل عصر من ظهور من ينطق بالحق في كل مسألة من مسائل الشرع .

قال الإمام النووي في شرح حديث الإمام مسلم المذكور: (وفي هذا الحديث معجزة ظاهرة؛ فإنَّ هذا الوصف ما زال بحمد الله تعالى من زمان النبي ﷺ إلى الآن، ولا يزال حتى يأتي أمر الله المذكور في الحديث)<sup>(٢)</sup>. انتهى

قلتُ: فكيف يجهل جميع السَّلَفَ هذا المعروف الذي يبيح الغماري ابتداعه في العبادات، فلا يأمرون به، ولا يفعلونه؟!!

كيف يضيع العِلْمُ بِهِ عَنْ جَمِيعِهِمْ؟!!

وهل بذلك يكون أمْرُهُمْ مُسْتَقِيمًا كَمَا أَخْبَرَ ﷺ حِينَ قَالَ: «مَنْ يُرِيدُ اللَّهَ بِهِ خَيْرًا يَفْقَهُ فِي الدِّينِ وَلَنْ يَزَالْ أَمْرُ هَذِهِ الأُمَّةِ مُسْتَقِيمًا حَتَّى تَقُومِ السَّاعَةِ، أَوْ حَتَّى يَأْتِي أَمْرُ اللَّهِ»؟!!

(انظر تفصيل أكثر في كتابنا هذا، الباب الثالث: القاعدة الثانية).

(١) تهذيب الأسماء واللغات (٤٥/١)، تأليف: يحيى بن شرف النووي، دار الفكر - بيروت - ١٩٩٦ ، الطبعة الأولى، تحقيق: مكتب البحوث والدراسات.

(٢) المنهاج شرح صحيح مسلم (٦٧/١٣)، المؤلف: أبو زكريا يحيى بن شرف النووي، الناشر: دار إحياء التراث العربي - بيروت، الطبعة الثانية، ١٣٩٢ هـ .

## المثال السابع على كاذب وجهات الغماري في علم أصول الفقه

**أين نص كلام أبي سعيد بن لب؟!!**

قال عبد الله الغماري في كتابه «حسن التفهم والدرك لمسألة الترك»، ص ١١: (ثم وجدت الإمام أبو سعيد بن لب ذكر هذه القاعدة أيضًا، فإنه قال في الرد على من كره الدعاء عقب الصلاة: «غاية ما يستند إليه منكر الدعاء أدبار الصلوات أن التزامه على ذلك الوجه لم يكن من عمل السلف، وعلى تقدير صحة هذا النقل فالترك ليس بموجب حكم في ذلك المتروك إلا جواز الترك وانتفاء الحرج فيه، وأما تحريم أو لصوق كراهيته بالمتروك فلا، ولا سيما فيما له أصل جملي متقرر من الشرع كالدعاء). انتهى كلامه، الناشر: مكتبة القاهرة - الأزهر، تحقيق: صفوتوت جودة.

وقال الغماري أيضًا في كتابه «إتقان الصنعة»، ص ١٤: (وقال الإمام ابن لب، في الرد على من كره الدعاء عقب الصلاة: «غاية ما يستند إليه منكر الدعاء أدبار الصلوات ..»). انتهى كلام الغماري.

**قلت: هذا كذب مفضوح<sup>(١)</sup>، وتزوير قبيح، وخيانة للأمانة العلمية؛ فإن لب لم**

**(١) تنبئه مُهم:** اتهامنا له بالكذب هنا مبني على قرائن، منها:

- ١ - أن الغماري قد ثبَّتَ عليه الكذب والتزوير في مواضع كثيرة، كما أثبَّناه في كتابنا هذا بالوثائق المُصوَّرة، فهو ليس أهلاً للإحسان لظن به.
- ٢ - أن الغماري في عامة نقولاته في كتابه هذا «إتقان الصنعة» يذكر اسم المُ مصدر قبل

يُقْلِلُ هَذَا الْكَلَامُ، وَإِنَّمَا الَّذِي حَدَثَ هُوَ أَنَّ أَبَا الْعَبَاسِ الْوَنْشَرِيِّيَّ ذُكِرَ فِي كِتَابِهِ

النَّقْلِ، فَتَجِدُ الْغَمَارِيُّ يَقُولُ فِي كِتَابِهِ «إِتقان الصنعة»: (قَالَ الرَّاغِبُ الْأَصْفَهَانِيُّ فِي «مَفَرِّدَاتِ الْقُرْآنِ» .. وَقَالَ ابْنُ الْأَئْمَرِ فِي «النَّهَايَةِ» .. وَقَالَ الْفَيْوَمِيُّ فِي «الْمَصْبَاحِ» .. وَقَالَ التَّوْنُوِيُّ فِي «تَهْذِيبِ الْأَسْمَاءِ وَاللِّغَاتِ» .. قَالَ الْحَافِظُ ابْنُ حَجْرٍ فِي «فَتْحِ الْبَارِيِّ» ..).

فَلِمَّاذَا لَمْ يَذْكُرْ الْغَمَارِيُّ مَصْدَرَ مَا نَسَبَهُ إِلَى ابْنِ لَبِّ!!؟

٣ - أَنَّ السَّائِلَ صَرَّحَ بِأَنَّ مَا نَسَبَهُ إِلَى ابْنِ لَبِّ هُوَ جُمْلَةٌ مَا فَهَمَهُ هُوَ مِنْ كِتَابِ ابْنِ لَبِّ؛ يَعْنِي كَانَهُ عَرَضَ خَلَاصَةً فِيْكُرَةَ الْكِتَابِ بِحَسْبِ فَهْمِهِ هُوَ، فَلِخَصْصَاهَا فِي كَلِمَاتٍ مَعْدُودَةٍ فِي ثَلَاثَةِ أَسْطُرٍ تَقْرِيَّبًا، فَقَالَ عَنْ كِتَابِ ابْنِ لَبِّ: (قِيَدَ فِي ذَلِكَ تَأْلِيفًا سَهَّاهُ: «السَّانُ الْأَذْكَارُ وَالدُّعَوَاتُ مَا شَرَعَ فِي أَدْبَارِ الْصَّلَوَاتِ») ضَمِّنَهُ حِجَّاجًا كَثِيرًا، بُجْلَتْهَا أَنَّ غَايَةَ مَا يَسْتَنِدُ إِلَيْهِ الْمُنْكَرُ ..).

فَكِيفَ تَكُونُ هَذِهِ الْأَسْطُرُ الْثَلَاثَةُ هِيَ لِفَظُ ابْنِ لَبِّ فِي كِتَابِهِ بَيْنَمَا صَرَّحَ السَّائِلُ أَنَّهَا خَلَاصَةُ فِيْكُرَةِ الْكِتَابِ؟!!

هَذَا بَعِيدٌ، وَمَعَ ذَلِكَ فَإِنَّا عَلَى اسْتِعْدَادِ حَذْفِ هَذَا الْمَثَالِ مِنْ كِتَابِنَا هَذَا إِذَا ثَبَّتَ أَنَّ الْغَمَارِيُّ لَمْ يَكُذِّبْ، وَأَنَّهُ كَانَ لَدِيهِ مُخْطَوْطٌ أَوْ مُطْبَوعٌ لِكِتَابِ ابْنِ لَبِّ، بِشَرْطِ أَنْ يَقُولَ وَرَثَةُ الْغَمَارِيُّ أَوْ أَحَدُ مَعَارِفِهِ بِتَصْوِيرِ الْغَلَافِ وَالصَّفَحَاتِ الْأُولَى مِنَ الْمُخْطَوْطِ أَوِ الْمُطْبَوعِ - لِنَعْرِفَ مَصْدَرَهُ - مَعَ تَصْوِيرِ الْمَوْضِعِ الْمَرَادِ وَخَمْسَ صَفَحَاتٍ قَبْلَهُ وَخَمْسَ صَفَحَاتٍ بَعْدَهُ؛ لِنَعْرِفَ سِياقَ الْكَلَامِ وَصَاحِبَهُ، ثُمَّ رَفَعَ هَذِهِ الصَّفَحَاتِ عَلَى أَحَدِ مَوَاقِعِ الإِنْتَرْنَتِ، وَالاتِّصالُ بِرَقْمِ تَلْيِفُونِ النَّاشرِ الْمَسْجُلِ عَلَى غَلَافِ كِتَابِنَا هَذَا، فَنَقْوِمُ مَبَاشِرًا بِحَذْفِ الْمَثَالِ مِنْ كِتَابِنَا، ثُمَّ نَشَرُ فِي كِتَابِنَا وَعَلَى شَبَكَةِ الإِنْتَرْنَتِ تَبَرِّأَةُ الْغَمَارِيِّ مِنَ الْكَذِّبِ وَالتَّزْوِيرِ فِي هَذِهِ الْمَوْضِعِ، وَاللَّهُ عَلَى مَا نَقُولُ شَهِيدٌ.

وَلَا نَظَنُ أَحَدًا يُسْتَطِعُ الإِيْتَانَ بِذَلِكَ؛ لَأَنَّ قَرَائِنَ الْكَذِّبِ وَالتَّزْوِيرِ ظَاهِرَةٌ وَاللَّهُ أَعْلَمُ، وَقَدْ ثَبَّتَ عَلَيْهِ الْكَذِّبُ فِي مَوَاضِعٍ أُخْرَى.

«المعيار المُعْرِب»<sup>(١)</sup> أن سائلاً سأله ابن عرفة، فقال في سؤاله:

(المسألة السابعة: وقع النزاع فيها بين الطلبة .. فبلغت الشيخ الأستاذ أبا سعيد بن لب .. ولم يُبَالْ أَنْ قَيَّدَ فِي ذَلِكَ تَأْلِيفًا سَيِّاهَ «السان الأذكار والدعوات مما شرع في أدبار الصلوات» ضمَنه حججاً كثيرة على صحة ما للناس عليه، جُمِلَتْهَا أَنْ غَايَةَ مَا يَسْتَنِدُ إِلَيْهِ الْمُنْكِرُ أَنَّ التَّزَامَ الدُّعَاءِ عَلَى الْوَجْهِ الْمَعْهُودِ - إِنْ صَحَّ أَنَّهُ لَمْ يَكُنْ مِنْ عَمَلِ السَّلْفِ - فَالْتَّرْكُ لَيْسَ بِمُوجَبٍ لِحُكْمِ الْمَرْوُكِ إِلَّا جُوازُ التَّرْكِ وَانْتِفَاعُ الْحُرْجِ فِيهِ خَاصَّةً، وَأَمَا تَحْرِيمُ أَوْ كَرَاهَةُ فَلَا، لَا سِيَّاهَ مَا لَهُ أَصْلٌ جُمِلَ كَالْدُعَاءِ ..). اهـ.

قلتُ: فهذا الكلام الذي زعمه الغماري إنما هو كلام السائل، والسائل فَهِمْ هذا الكلام من مُجْمَلِ قراءته لكتاب ابن لب، لكن لا أحد من يَعْرِفُ ماذا قال ابن لب بالضبط في كتابه هذا!!!

فهذا هو صريح قول السائل: (قَيَّدَ فِي ذَلِكَ تَأْلِيفًا .. ضمَنه حججاً كثيرة على صحة ما للناس عليه، جُمِلَتْهَا أَنْ غَايَةَ مَا يَسْتَنِدُ إِلَيْهِ الْمُنْكِرِ ..) إلخ.

فليس عندنا كلام ابن لب لنظر فيه وفي معناه، والسائل مجھول، لا نعرف مستوى فَهِمْه ولا درجة ضبطه، فلعل السائل ضعيف الفهم، فأساء فَهِمْ الكلام وفهم كلام ابن لب فَهِمَا خاطئاً، وهذا يحدث كثيراً، أو اختلط عليه كلام بكلام فالسائل صَرَّحَ بأنَّ هذا هو مُجَمَلٌ ما فَهِمَهُ من الكتاب، فهذا فَهِمْهُ هو وليس كلام ابن لب.

(١) المعيار المُعْرِب والجامع المغرب عن فتاوى علماء إفريقيا والأندلس والمغرب (٦ / ٣٦٤، ٣٦٩-٣٧٠)، نقله عنه الونشريسي، نشر: دار الغرب الإسلامي - بيروت، الطبعة: ١٤٠١ هـ.

فقام الغماري بالتزوير وزعم أن هذا هو كلام ابن لب نفسه.

انظروا إلى قول الغماري: (قال الإمام ابن لب: ..) إلخ.

وهذه صفحات مصورة من كتاب الغماري و«المعيار المعرّب»؛ ليرأوا ذلك:



## مسألة ترك

١١

ساده قوله بالكتور لتفضلت البت ثم اتيته على أساس إبراهيم عليه عليه السلام  
فإن تركها استنصرت بيادة<sup>(١)</sup> وهو في الصحيحين. ذكر **عَلِيٌّ** نقض البت بإعادة  
بيانه حذفًا لثقوب أصحابه الفريبي العبد بالإسلام من أهل سكرة.. وبتحليل تركه  
**عَلِيٌّ** وجرها أخرى تعلم من تسع كتب السنة. ولم يأت في حدث ولا ثر تصریح  
بأن السب **عَلِيٌّ** ترك شهاداته حرمة.

**الترك لا يبدل على التحرير**

لزرت في كتاب (*الرذا فحكم الدين*) أن ترك الشيء لا يبدل على غيره، وهذا نص ما  
ذكره هناك:

والترك وحده إن لم يصحبه نص على أن للترك مخصوص لا يمكن حجة في ذلك بل  
خواصه أن يثبت أن ترك ذلك الفعل مشرع. فإذا أن ذلك العمل للترك يمكنه مخصوصاً  
فيه إلا بستناد من قشره وحده، وإنما يستناد من قبل بدل عليه<sup>(٢)</sup>.

ثم وجدت الإمام ثما سعيد بن لب ذكر هذه القاعدة أيضاً، فإنه قال في الرب على من  
كروه الدعاء عذاب الصلاة: خلاية ما يبتدأ إليه منكر الدعاء أدبار المصالحة أن يفرغه على  
ذلك الوجه لم يكن من حصل السلف، وعلى تلذذ حسنة هذا القتل، فالترك ليس  
يمجب أشكناش عن ذلك للقول إلا جواز الترك واتخذه المخرج فيه، وأما الحرج أو المسوقة  
كريمية بالترك فلا، ولا سبأ فيما له أصل جعله متقد من الشرع كالدعاء.

وفي (*الطباطي*) ج: ٢ ص: ٣٥٤ ذكر ابن حزم لحجاج للاتكية والحنفية على كريمية  
مسألة ترك كعنين قبل للترقب بقول إبراهيم النخعي أن أبا يكر وعمر وثمانة كانوا لا  
يصلونها. ورد عليهم بقوله: لو صحي لما كانت في حاجة، لأن ليس به لهم رضى الله  
عنهم ثموا عنهمـا.

قال أيضاً: وذكروا عن ابن حزم أنه قال: ما رأيت أحداً يصلوهاـا. ورد عليه بقوله:  
وأيضاً قيل في هذا المرء مع نهـم عنـهمـا، ونحن لا ننكـر ترك الطـرعـ ما لم يـهـ عنهـ.

وقال أيضاً في (*الطباطي*) ج: ٢ ص: ٢٧١ في الكلام على ركعتين بعد العصر: وأساـ

(١) أخرجه البخاري ومسلم.

(٢) لغير كتاب الرذا فحكم الدين على كتاب الفول الدين لفضيلة شيشانى التفصيل عبد الله محمد المصطفى  
المصطفى مكتبة القاهرة ١٩٦١ / الطبعة الرابعة ص: ٤.



اختلافاً متنedi به . فالسائل المجتمع عندها بالنسبة إلى المختلف فيها تلبية ، فلذا إذا ند صار جمهور سائل التربة من الشبهات . وهو خلاف وضيع التربة . وأيضاً فقال صار الأرجح من أشد المحرج الذي جاءت به التربة ، من حيث لا تخول لأخذ عبادة ولا معاناة ولا أمر من أمور التكاليف من خلاف يطلب الخروج عنه وفي هذا ما في السالع : إن حاصل التورع في سائل الخلاف الأشد بالأشد وتبسيط شدائذ المذهب لا يغتصر عن تبع رخصتها في الماء ، فإذا كان تبع الشخص غير محمود ، بل قد حكى ابن حزم الإجماع على أنه بفتح لا يحل ، تبع الشاذ غير محمود أيضاً لأنه تعلق وبشأنه للدين .

**المسألة السادسة :** إن الرجل قد يعمل في طهارته أو صوره أو صلاة ، أو سائر تكليفاته من عبادة وعادة ومعاملة ، عملاً بالجهل والتخمين ، من غير علم بالحكم فصادف قوله قاتل بصحبة ذلك الفعل ، وقوله قاتل بفساده ، ثم يأتي مستحيياً ، بما الذي يكون جواهيه إذا أفاء بالصحة من هاهبها وهو لم يتقد المثال بها ولا علمنا أن ذلك الفعل وقع في نفس الأمر على وفق ذلك الأمر ، وكذلك إن قيل بالبطidan والفساد ، نفيت المسألة محنة لا يعرف هل وقع ذلك الفعل صحيحاً أو فاسداً؟ وإذا كان كذلك ظهر أن العبادة في ذمته يغنم ، فلا يبرأ منها إلا يغنم ففيجب على المعني أن ينفيه بوجوب الإعدة . وكذلك الزكاة مثلاً إذا وقعت مختلطة فيها ثم أكل تلك الزكاة فظهور وجوب الترتفع عنها . فهل هذا الذي ظهر صحيح فم لا؟ فنلكم الآياتي الجميلة في بيان ذلك وشرح المسألة معاناً مائجراً بفضل الله تعالى .

→ **المسألة السابعة :** وفعالت زراعة فيها بين الطلبة وذلك أن إماماً في مسجد تولد الدعاء على إثر المصلوات بالبيئة الاجتماعية المعاصرة في أكثر البلاد ، يندفع الإمام ويؤمن الحاضرون ويسمع المسمى إن كان ، فصار هذا الإمام إذا سلم من الصلاة ماك إلى نهاية من تواهي المسجد ، أو مرض إلى حاجته ، وزعم أن ذلك بيته منه على ما يلئه من فعل رسول الله ﷺ والأيماء بعده ،

حسباً قوله الآية في دوائرهم من السلف والفقهاء ، وعذر فعل الناس بدعوه  
محدثة لا ينافي أن تفعل ، بل من شاء أن يدعوا حبيلاً دعا لنفسه بغير هبة  
اجتناع ، فانكر عليه ذلك فقال : هذا هو الصواب حسبما نص عليه العلماء .

**فبلغت الشیخ الأستانة أبو سعید بن لب ، فانکر ترك الدعاء إنكاراً شديداً ، وقد**

نسب ذلك الإمام إلى أنه من القاتلين : إن الدعاء لا ينفع ولا يفيد ولم يُسأل  
أن قيد في ذلك تاليقاً ، مسأله لسان الأذكار والدهنوات مما شرع في أجياد  
الصلوات شبه حججاً كبيرة على صحة ما للناس عليه . جعلتها : أن غاية  
ما يستند إليه المنكر أن التزام الدعاء على الروج الممهور ، إن صح أنه لم  
يكن من عمل السلف فالترك ليس بموجب لحكم في المتردك إلا جواز الترك  
وإنماء المزعج فيه خاصة . وإن تحريم أو كراهة فلا ، لا سيما ما له أصل  
جُنْلَى كالدعاء . فإن صح أن السلف لم يحصلوا به ، فقد عمل السلف بما تم  
يعمل به من قبلهم مما هو خير كجمع المصطف ثم تقليه وشككه ثم نقط الآي  
ثم الفوائع والخرائط وتحزيب القرآن والتزارة في المصطف في المسجد ،  
وتسميع المؤذن تكبير الإمام ، وتحصير المساجد عرض التحصيف وتمثيل  
الشريات ، وتقش الدنائير والدراعيم بكتاب الله وأسمائه .

وقال عمر بن عبد العزيز تحدث لناس أتفقية بقدر ما أحدهما من  
الضيور . وكذلك تحدث لهم ضيور ، بقدر ما أحدهما من التصر ، وجاءه آلة  
العبادة الفترة . وفي القرآن : (وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبُرِّ وَالتَّقْوَى ) .

ثم ذكر أن في تلك الهيئة فوائد : مثل أن أكثر الناس لا يعرف ما يدعون  
يه ، وقد يعرف يدعون بما لا يجوز . وقد يلحن في الدعاء ، وقد لا ينتظله  
وحده ، فإذا اجتمع عليه لارفع المحاجر وآمن بالآحاديث في الدعاء أفر  
الصلوات ، وتأول كلام السلف والعلماء في تمام الإمام من مجلسه ببر  
السلام . فأشكل على الأسر في المسألة جداً فلكم الفضل في بيان الصواب

في المسألة .

روقت بفاس أيضاً هذه المسألة ، وإنختلف شيوخهم فيها ، وبايضاً فإن

## المثال الثامن على جهالات الغماري وضعف قدراته العقلية الاستدلالية

### الإجماع على وقوع نسخ التلاوة

أَلْفُ الغماري رسالة صغيرة بعنوان «ذوق الحلاوة ببيان امتناع نسخ التلاوة»، امتلأت بجهالات فظيعة، وبلايا ومصائب وخلط وخط، كما سيتضح مما يلي.

قال عبد الله الغماري في كتابه «ذوق الحلاوة ببيان امتناع نسخ التلاوة، ص ٣-٨»: (فهذا بحث لم أسبق إليه - والحمد لله - ولا عُلِّيت - والمدح لله - عليه، وهو يتعلق بنسخ تلاوة آية من القرآن؛ أي نسخ لفظها .. وهذا هو ما خالفت فيه علماء الأصول قاطبة ومعهم المتخصصون في علوم القرآن الكريم . وكتبت هذا الجزء لبيان ما ذهبت إليه، والاحتجاج له بدلائل قطعية لا تُبقي شَكًّا في صحة قوله، ولو نَفَطَنَ لها المتقدمون، ما عدلوا عنها). انتهى كلام الغماري.

قلتُ: إنما وَضَعَ الغماري فيها الأدلة القطعية على ضلاله – والعياذ بالله تعالى – وعلى شدة جَهْلِه وَضَعْفِ عَقْلِه؛ حيث تَبَجَّحَ مُفْتَخِرًا بأنه خالف علماء الأصول قاطبة وعلماء علوم القرآن، وأنه خالف إجماع السابقين؛ حيث صَرَّحَ بأنه لم يَسْقِفْ أحد من أهل العلم إلى إنكار «نسخ التلاوة» على مدار التاريخ الإسلامي !!

وقد تم الرد تفصيلاً على رسالته هذه في كتابنا هذا (الباب الرابع) في ستة مطالب، وكان المطلب السادس منها بعنوان: (بيان أن استدللات الغماري تدل على شدة جَهْلِه وَضَعْفِ عَقْلِه وَسُقُمِ فِكْرِه). فراجعه هناك.

## المثال التاسع على جهالات الغماري وضعف قدراته العقلية الاستدلالية

**هل التَّرْك يَدْلُلُ عَلَى جَوَازِ التَّرْك؟ أَمْ عَلَى جَوَازِ الْمَتْرُوك؟؟؟**

قال عبد الله الغماري في كتابه «حسن التفهم والدرك لمسألة الترَك»، ص ٢٢ : «**بَيْنَا فِيهَا سبق أَنَّ التَّرْك لَا يَقْتَضِي تحرِيئًا، وَإِنَّمَا يَقْتَضِي جَوَازَ الْمَتْرُوك**، وهذا المعنى أورده العلماء في كتب الحديث. فروى أبو داود النسائي عن جابر رضي الله عنه قال: «كان آخر الأمرين من رسول الله صلوات الله عليه وسلم ترك الموضوع مما غيرت النار» ..

والاستدلال به في هذا المعنى واضح، لأنَّه لو كان الموضوع مما طبخ بالنار واجبًا - ما تركه النبي صلوات الله عليه وسلم، وحيث تركه دلَّ على أنه غير واجب). انتهى كلامه قلتُ: هذا - والله - مثال يصرُخ بفطاعة جهل الغماري بعلم أصول الفقه وقواعده، ويصرُخ بشدة ضعف عقله!

تأملوا قول الغماري: (الترَك لا يقتضي تحرِيئًا، وإنما يقتضي جواز المتروك).

وأسألكم: إذا ترك الرسول صلوات الله عليه وسلم شيئاً وتجنبه فلم يفعله، هل هذا يدل على أن هذا الشيء حلال، ويجوز فعله؟!!!

الرسول صلوات الله عليه وسلم ترك الغدر والخيانة والسرقة، فهل هذا الترَك يدل على جواز هذه الأشياء المتروكة؟!!!

إن هذا هو صريح قول الغماري: (الترَك .. يقتضي جواز المتروك).

ألا يدري الغماري معنى الكلام الذي يخرج من رأسه؟!!

## الباب الأول

سأقول لكم ماذا كان يقصد الغماري كما يتضح من كلامه المفسّر:

كان يقصد أن يقول: الترك يدل على جواز الترك، فالرسول ﷺ ترك الوضوء بعد أن أَكَلَ مَا طُبِخَ بالنار، فهذا يدل على جواز أن ترك الوضوء في هذه الحالة.

فالترك يدل على جواز الترك.

لكن الغماري - لشدة جَهْلِه وَضَعْفِ قدراته العقلية الاستدلالية - عَبَرَ عن هذا المعنى بكلام خطأ، فقال:

(الترَّك .. يَقْتَضِي جَوَازَ الْمَتْرُوك).

ولو فَهِمَ معناها ما كان كَتَبَها ولا عَبَرَ بها.

لشدة جَهْلِه يأْتِي بِبَلاِيَا وَمَصَابِ وَتَخْلِيطِ وَتَخْبِطِ، وَلَا يَدْرِي مَا الَّذِي يَخْرُجُ مِنْ رَأْسِه !!

وَصَدَقَ الْحَافِظُ ابْنُ حِجْرٍ حِينَ قَالَ فِي كِتَابِه «فَتْحُ الْبَارِي» شَرْحُ صَحِيحِ الْبَخارِيِّ: (إِذَا تَكَلَّمَ الْمُرْءُ فِي غَيْرِ فَنَّهُ، أَتَى بِهِذِهِ الْعَجَائِبِ) <sup>(١)</sup>. انتهى

(١) فتح الباري (٣/٥٨٤)، تأليف: أحمد بن علي بن حجر أبي الفضل العسقلاني الشافعي، دار النشر: دار المعرفة - بيروت، تحقيق: محمد الدين الخطيب.

## المثال العاشر على جهالات الغماري وضعف قدراته العقلية الاستدلالية

**هل أَوْحَى اللَّهُ إِلَى رَسُولِهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ لَهُ صِيفَةً لِمُتَشَهِّدٍ لَا تَجُوزُ؟!**

قال عبد الله الغماري في كتابه «إنقاذ الصنعة في تحقيق معنى البدعة»، ص(٣٨)؛  
 (السيادة<sup>(١)</sup> في الأذان والإقامة والتشهد في الصلاة يمنعها المبتدة المتقطعون ..  
 وأغلب خطأء هؤلاء المبتدة - وما أكثرها - تأتي من جهة جهلهم بالأصول، وعدم  
 تذكرهم من قواعده، مع ضيق باعهم، وقلة اطلاعهم). انتهى كلامه.

ثم قال الغماري (ص(٣٩))؛ (السيادة بالأذان وما ذُكر معه، لاستحبابها أربعون  
 دليلاً، ذكرها شقيقنا الحافظ أبو الفيض في كتاب «تشنيف الأذان»، مفصلة دليلاً  
 دليلاً .. وأنا أذكر هنا دليلين أو ثلاثة، وأحيل من أرد التوسع والبساط على تشنيف  
 الأذان: ..

عن ابن عباس قال: «كانوا يقولون: يا محمد يا أبا القاسم، فنهاهم الله عن ذلك  
 إعظاماً لتبنيه، فقالوا: يا نبي الله، يا رسول الله» .. وكما لا يجوز ندائءه باسمه المجرد  
 عن التعظيم، لا يجوز ذِكر اسمه مجرداً عن وصف السيادة، لأنها من ألقاب التعظيم  
 في العرف. وليس هذا بقياس بل هو حكم في معنى النص، لأن ذِكر الاسم مثل  
 النداء، فالآلية تشمله ..

وذكر السيادة في الأذان وما معه، زيادة في التعظيم، لم تغير لفظاً، ولم تفسد

(١) يعني أن نقول: سيدنا محمد.

معنى، فهي مطلوبة جزماً). انتهى كلامه  
 قلت: كلام الغماري هذا - والله - يصرخ بشدة جهله، وتدنى المستوى العقلي إلى  
 أقصى درجات الانحطاط !!

لا تتعجبوا من كلامي هذا، ستقررون ذلك بأنفسكم حين تتدبرون كلامه.

أسألكم سؤالين:

السؤال الأول:

ما حكم ذكر السيادة الذي قال الغماري - في بداية كلامه - أن لهأربعين دليلا  
 وأنه سيذكر دليلين أو ثلاثة؟

كأني أسمعكم تجيبون: حكمها الاستحباب، فقد صرّح الغماري بذلك في أول  
 كلامه حين قال: (السيادة بالأذان - وما ذكر معه - لاستحبابها أربعون دليلا .. وأنا  
 أذكر هنا دليلين أو ثلاثة). انتهى كلامه.

السؤال الثاني:

ما الحكم الذي استنتاجه الغماري حين ذكر الأدلة التي زعمها؟

كأني أسمعكم تجيبون: الوجوب والإلزام والجزم، وتحريم تركها، فقد صرّح  
 الغماري بذلك في آخر كلامه حين قال: (لا يجوز ذكر اسمه مجردًا عن وصف السيادة  
 .. فهي مطلوبة جزماً). انتهى كلامه.

والآن أقول لكم:

هل رأيتم بأنفسكم؟ !!

الغماري زعم أن الأدلة تدل على الاستحباب، ثم حين جاء ليذكرها ليستدل على هذا الاستحباب قال: (لا يجوز ذكر اسمه مجرداً عن وصف السيادة .. فهـ مطلوبـة جزـماً) !!!

هل المستحب - عندك - لا يجوز تركه يا غماري؟!!

إن الذي يـعـرـفـهـ الغـمارـيـ هوـ الـوـاجـبـ هوـ الـذـيـ لاـ يـجـوزـ تركـهـ،ـ وـأـنـ المـسـتـحـبـ يـجـوزـ تركـهـ،ـ لـكـنـهـ حـينـ يـكـتـبـ وـيـسـتـدـلـ لـاـ يـدـرـيـ مـاـ الـذـيـ يـخـرـجـ مـنـ رـأـسـهـ!!

ثـرـدـ:

كيف تـجـرـأـ الغـمارـيـ وـزـعـمـ أنـ عـدـمـ ذـكـرـ لـفـظـ «ـسـيـلـدـنـاـ»ـ فـيـ التـشـهـدـ لـاـ يـجـوزـ؟؟!!  
إنـ الـأـحـادـيـثـ الصـحـيـحةـ -ـ فـيـ الـبـخـارـيـ وـمـسـلـمـ وـغـيـرـهـاـ -ـ لـيـسـ فـيـهـ لـفـظـ «ـسـيـلـدـنـاـ»ـ.

فـهـلـ أـوـحـىـ اللهـ إـلـىـ رـسـوـلـهـ ﷺـ صـيـغـةـ لـلـتـشـهـدـ لـاـ تـجـوزـ؟؟!!

هلـ قـامـ الرـسـوـلـ ﷺـ بـتـعـلـيمـ أـصـحـابـهـ صـيـغـةـ لـلـتـشـهـدـ لـاـ تـجـوزـ؟؟!!

هلـ فـقـدـ الغـمارـيـ عـقـلـهـ فـلـمـ يـعـدـ يـدـرـيـ معـنـىـ الـكـلـامـ الـذـيـ يـخـرـجـ مـنـ رـأـسـهـ؟؟!!  
إـنـ اللهـ تـعـالـىـ أـرـادـ الـلـفـظـ الـذـيـ أـوـحـىـ بـهـ إـلـىـ رـسـوـلـهـ ﷺـ،ـ وـالـرـسـوـلـ ﷺـ أـرـادـ الـلـفـظـ الـذـيـ عـلـّـمـهـ أـصـحـابـهـ.

فقد ثـبـتـ فـيـ «ـصـحـيـحـ الـبـخـارـيـ»ـ وـ«ـصـحـيـحـ مـسـلـمـ»ـ<sup>(١)</sup>ـ وـالـلـفـظـ لـلـبـخـارـيـ -ـ عـنـ

(١) صحيح مسلم ( الحديث رقم: ٢٧١٠).

البراء بن عازب رضي الله عنهم، قال: (قال لي رسول الله ﷺ: «إِذَا أَتَيْتَ مَضْجَعَكَ فَتَوَضَّأْ .. وَقُلْ: اللَّهُمَّ أَسْلَمْتُ نَفْسِي إِلَيْكَ .. أَمْنَتُ بِكِتَابِكَ الَّذِي أَنْزَلْتَ وَبِنِيَّكَ الَّذِي أَرْسَلْتَ ..». فَقُلْتُ أَسْتَدْكِرُهُنَّ: وَبِرَسُولِكَ الَّذِي أَرْسَلْتَ. قَالَ: «لَا، وَبِنِيَّكَ الَّذِي أَرْسَلْتَ») <sup>(١)</sup>.

فالرسول ﷺ منع البراء بن عازب عليه السلام من تغيير لفظ «بنيك» إلى «برسولك».

فكيف بمن زاد لفظ «سيدنا» في التشهد؟!!

إن شدة ضعف القدرات العقلية الاستدلالية للغماري جعلته يأتي بهذه المصائب  
والبلايا في كتبه !!

ضعف العقل مع الجهل وعدم التمكن من علم الأصول لا يُثير إلا هذه البلايا  
ومصائب !!

وصدق الحافظ ابن حجر حين قال في كتابه «فتح الباري» شرح صحيح  
البخاري: (إِذَا تَكَلَّمَ الْمُرْءُ فِي غَيْرِ فَنَّهُ، أَتَى بِهِذِهِ الْعَجَابِ) <sup>(٢)</sup>. انتهى

(١) صحيح البخاري ( الحديث رقم: ٥٩٥٢).

(٢) فتح الباري (٣/٥٨٤).

المثال الحادي عشر على جهالات الغماري وضعف قدراته العقلية الاستدلالية

هل أَوْحَى اللَّهُ - سُبْحَانَهُ - إِلَى رَسُولِهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ صِيغَةً لِلتَّشْهِيدِ فِيهَا سُوءُ أَدْبٍ؟

قال عبد الله الغماري في كتابه «حسن التفهم والدرك لمسألة الترك»، ص ١٢: «السيادة في الأذان والإقامة والتشهد في الصلاة - يمنعها المبتدةعة المتنطعون ..

والدليل أن سلوك الأدب أفضل: .. في «صحيح البخاري» عن البراء بن عازب قال: «ما صالح رسول الله أهل الحديبية، كتب علي بن أبي طالب رضوان الله عليه بينهم كتاباً، فكتب: «محمد رسول الله»، فقال المشركون: لا تكتب «محمد رسول الله»، لو كنت رسول الله، لم نقاتلك، فقال علي: امحه. فقال علي: ما أنا بالذي أحماه. فمحاه رسول الله بكتابه.

وهذا أيضاً فضل سلوك الأدب على امتحال الأمر، وأقره النبي ﷺ. انتهى كلام الغماري.

وقال أيضاً: (لا يجوز ذكر اسمه مجرداً عن وصف السيادة .. فهي مطلوبة جزماً). انتهى كلامه.

قلت: والله لا أذرني ماذا أقول؟!!

الغماري يحرّم ذكر اسم النبي ﷺ في التشهد كما علّمنا النبي نَفْسَهُ دون وصف السيادة!!

الملتزم بالصيغة التي علّمنا إياها النبي ﷺ سيكون آثمًا عند الغماري!!

## الباب الأول

إن الأحاديث الصحيحة الثابتة في صيغة التشهد ليس فيها لفظ «سيدنا».

فهل أُوحى الله إلى رسوله ﷺ صيغة للتشهد فيها سوء أدب؟!!

هل عَلِمَ النبي ﷺ أصحابه صيغة للتشهد فيها سوء أدب؟!!

ما هذا المذيان الذي ينطق به الغماري؟!!

إن هذه الكلمات إذا كان الغماري يعقل معناها ولم يتُّب منها، فأخشى أن يَهُوي  
بِهَا في جَهَنَّمَ.

فقد قال ﷺ كما في «صحيح البخاري»: «إِنَّ الْعَبْدَ لَيَتَكَلَّمُ بِالْكَلِمَةِ مِنْ سَخَطِ اللَّهِ  
لَا يُلْقِي لَهَا بَالًا، يَهُوِي بِهَا فِي جَهَنَّمَ»<sup>(١)</sup>.

لَكِنَّا نراه من أهل الأهواء والبدع، لا يرى إلا نُصرَةٌ هواه، فينطق بما لا يعقل  
معناه، ولا يَفْهَمُ محتواه ومؤدَّاه!!

---

(١) صحيح البخاري (حدث رقم: ٦٦١٣).

# الْبَابُ الْسَّانِي

فضح أكاذيب الفهاري وجهالاته في علم الحديث

## المثال الأول على أكاذيب الغماري وجهاته في علم الحديث

**الغماري ذو الوجهين ومهارة التلاعب بحسب المهوى والمصلحة**

سنذكر فيما يلي موقفَيْن للغماري، قال فيها كلاماً فيه مصائب وبلايا كما سيتضح من المطالب الأربعة التالية:

**المطلب الأول:** فَضَحَ شَدَةُ خُبُثِ الغماري وَأَنَّهُ مِنْ أَهْلِ الْأَهْوَاءِ وَالْعِيَادِ بِاللَّهِ.

**المطلب الثاني:** فَضَحَ كَذَبُ زَعْمِ الغماري عَدَمِ إخراج البخاري لحديث حماد.

**المطلب الثالث:** فَضَحَ مَا ارتكبه الغماري من تدليس خبيث وخيانة للأمانة العلمية.

**المطلب الرابع:** بيان أن الغماري كاذب في جميع الحالات وعلى كل الاحتمالات.

وإليكم تفصيل ذلك:

**المطلب الأول:** فَضَحَ شَدَةُ خُبُثِ الغماري وَأَنَّهُ مِنْ أَهْلِ الْأَهْوَاءِ وَالْعِيَادِ بِاللَّهِ تعالى:

الموقف الأول للغماري مع حماد: حين لم يوافق الحديث هواه، وأراد تخطئة الإمام الهروي:

قال الغماري في كتابه «فتح المُعین بنقد كتاب الأربعين»، ص ٢٠ - ١٩: (روى من طريق الترمذى في سنته عن حماد بن سلمة، عن ثابت البنانى، عن أنس بن

مالك، عن النبي ﷺ في قوله عز وجل: ﴿فَلَمَّا تَجَلَّ رَبُّهُ لِلْجَبَلِ جَعَلَهُ دَكَّا﴾ .. وأقول: حماد بن سلمة وإنْ كان ثقة، فلهُ أوهام كثيرة قال الذبي، ولم يخرج له البخاري، ومن أوهامه ما رواه عن عكرمة عن ابن عباس ..). انتهى كلام الغماري.

قلتُ: هنا أراد الغماري أنْ يُرُد على الإمام المهوسي، فهذا فعل؟

الجواب: طعن الغماري في الرواية حماد بن سلمة وخسَف به الأرض، وأخذ يحكى أوهامه ونُكِرَاته، وعليكم - إخوان الكرام - أن تنتبهوا إلى أن هذه الرواية التي طعن فيها الغماري هي من روایة حماد بن سلمة عن ثابت البناني، احتفظوا هذه المعلومة، سنحتاج إليها قريباً.

الموقف الثاني للغماري مع حماد: حين وافق الحديث هواه، وأراد تخطئة الإمام ابن تيمية:

قال الغماري في كتابه «مصابح الزجاجة في فوائد قضاء الحاجة»، ص ٣٠: (أَعَلَّ ابن تيمية رواية ابن أبي خيثمة من طريق حماد بن سلمة بزيادة: «إِنْ كَانَ لَكَ حَاجَةٌ فَافْعُلْ مِثْلَ ذَلِكَ» .. فَأَعَلَّ هَذِهِ الْزِيَادَةِ بِعِلْلَ وَاهِيَّةٍ لَا يَلِيقُ صِدُورَهَا مِنْ عَالَمِ الصَّنَاعَةِ الْحَدِيثِيَّةِ، وَنَحْنُ نَنَاقِشُهَا مَنَاقِشَةً عَلْمِيَّةً بِمَقْتضَى الْقَوَاعِدِ الصَّنَاعِيَّةِ، قَالَ ابن تيمية: «لَمْ يَرُوْ هَذِهِ الْزِيَادَةِ شَعْبَةُ وَرْوَحُ بْنِ الْقَاسِمِ، وَهُمَا أَحْفَظُ مِنْ حَمَادَ»، قلنا: فَكَانَ مَاذَا؟ أَلِيسَ حماد ثقة من رجال الصحيح؟ وزيادة الثقة مقبولة). انتهى كلام الغماري.

قلتُ: هنا أراد الغماري أنْ يُرُد على الإمام ابن تيمية، فهذا فعل؟

الجواب: رفع الغماري من قدر حماد قائلاً: (أَلِيسَ حماد ثقة من رجال الصحيح؟

وزيادة الثقة مقبولة) !!

رأيتم؟!!

حين أراد الغماري تخطئة الإمام الهروي، حَطَّ من قَدْرِ حماد، فقال:  
 (وأقول: حماد بن سلمة وإنْ كان ثقة، فله أوهام كُما قال الذهبي، ولم يُخرج له  
 البخاري، ومن أوهامه ..).

أما حين أراد الغماري تخطئة الإمام ابن تيمية، رَفَعَ من قَدْرِ حماد، فقال:  
 (الليس حماد ثقة من رجال الصحيح؟ وزيادة الثقة مقبولة) !!

مرة قال مُتَقِصَاً من قَدْرِه: (لم يُخْرِجْ له البخاري)، يقصد في «صحيح  
 البخاري».

ومرة أخرى قال مادحاً: (ثقة من رجال الصحيح) !!  
 فالغماري يمدح ويذم ويرفع ويستقصى بحسب ما يوافق هواه، ويحسب بِدُعْته  
 التي يريد الترويج لها !!

ثُمَّ:

حين رفض الإمام ابن تيمية زيادة حماد المخالف للثقات – قال الغماري:  
 (لا يليق صدورها من عالم بالصناعة الحديثية). انتهى  
 قلتُ: هذا فيه غَمْزٌ، يعني كأنه يريد أن يقول للقارئ: ابن تيمية جاهل بالصناعة  
 الحديثية.

قلتُ: فَمَنْ يَرْفَضُ زِيادةَ حَمَادَ - يَحْكُمُ الْغَمَارِي عَلَيْهِ بِأَنَّهُ جَاهِلٌ بِالصَّنَاعَةِ الْحَدِيثِيَّةِ.

وقد وجدنا الغماري - في الموقف الأول - يرفض رواية حماد بن سلمة.

وبذلك يكون الغماري قد حَكَمَ عَلَى نَفْسِهِ بِأَنَّهُ جَاهِلٌ بِالصَّنَاعَةِ الْحَدِيثِيَّةِ !!

### المطلب الثاني: فَضْحُ كَذْبِ الْغَمَارِيِّ فِي زَعْمِهِ عَدَمِ إخْرَاجِ الْبَخَارِيِّ لِحَدِيثِ

حَمَادٍ:

قال الغماري في كتابه «فتح المُعین بنقد كتاب الأربعين، ص ٢٠»: (حماد بن سلمة .. لَمْ يُخْرِجْ لِهِ الْبَخَارِيِّ). انتهى كلامه

قلتُ: هذا كَذِبٌ قبيح من الغماري، فحدث حماد بن سلمة موجود في « صحيح البخاري ».

فَهَا هُوَ الْإِمَامُ أَبُو الْوَلِيدِ الْبَاجِيُّ (٤٠٣-٤٧٤هـ) قَدْ ذَكَرَ حَمَادَ بْنَ سَلْمَةَ فِي كِتَابِهِ الْمُشْهُورِ «التعديل والتجرير لمن خَرَجَ لِهِ الْبَخَارِيُّ فِي الْجَامِعِ الصَّحِيفِ»، قَالَ: (حماد بن سلمة .. أَخْرَجَ الْبَخَارِيُّ فِي كِتَابِ الرِّفَاقِ عَنْ أَبِي الْوَلِيدِ الظِّيَالِسِيِّ، عَنْهُ، عَنْ ثَابِتِ الْبَنَانِ) <sup>(١)</sup>. انتهى

ليس هذا فقط، بل هذا أيضًا الإمام أبو نصر الكلباني (٣٩٨-٣٢٣هـ) قد ذكر حماد بن سلمة في كتابه «الهداية والإرشاد في معرفة أهل الثقة والسداد الذين

(١) التعديل والتجرير لمن خَرَجَ لِهِ الْبَخَارِيُّ فِي الْجَامِعِ الصَّحِيفِ (٢/٥٢٣)، تَأْلِيفُ سَلِيمَانَ بْنَ خَلْفِ أَبِي الْوَلِيدِ الْبَاجِيِّ، النَّاشرُ: دَارُ اللُّؤْلُؤَ - الْرِّيَاضُ، ١٤٠٦هـ - ١٩٨٦م، الطَّبْعَةُ: الْأُولَى.

آخر ج لهم البخاري في صحيحه»، قال:

(حماد بن سلمة بن دينار .. سمع ثابتاً البناني روى عنه أبو الوليد الطيالسي في كتاب الرقاق ..، روى عن أبوب السختياني في كتاب اللباس) <sup>(١)</sup>.

وقال الإمام الذهبي في كتابه «تذكرة الحفاظ»: (الكلاباذى الحافظ الإمام أبو نصر أحمد بن محمد بن الحسين البخاري .. قال أبو عبد الله الحاكم: «أبو نصر الكلاباذى الكاتب من الحفاظ، حسن الفهم والمعرفة، عارف ب الصحيح البخاري» ..

(١) الهدایة والإرشاد في معرفة أهل الثقة والسداد (٢/٨٨٧)، تأليف: أحمد بن محمد البخاري الكلاباذى، الناشر: دار المعرفة - بيروت - ١٤٠٧ هـ، الطبعة: الأولى، تحقيق: عبد الله الليثي.

وقد يعترض أحد أدية الغماري باعتراضين:

الاعتراض الأول: لَعَلَّ الغماري لم يعلم هذه التصريحات، فلماذااتهمنه بالكذب؟

والجواب: إذا كان ذلك، فهو جهول شديد منه، فلماذا أفحى نفسه فيها هو فيه جاهل جهول؟!!

الاعتراض الثاني:

لَعَلَّ الغماري له وجهة نظر في رواية البخاري لحديث حماد بن سلمة بلفظ: «قال لنا ..».

والجواب: كان يجب على الغماري أن يذكر الحقيقة وهي وجود حديث حماد بن سلمة في «صحيح البخاري»، وأن هذا الحديث قد أخرجه البخاري، ثم يعرض وجهة نظره في التفاصيل التي بعد ذلك.

فهذا تدليس خبيث منه، وهو متعتمد للتضليل أصلًا كما هو واضح من أسلوبه في الموقفين المذكورين. فالغماري لا يخرج عن أحد ثلاثة: كذاب، جاهل جهول، مدلس خبيث مضلل.

وله مُصَنَّفٌ مشهورٌ في معرفةٍ مَنْ أَخْرَجَ لِهِ الْبَخَارِيُّ فِي صَحِيحِهِ<sup>(١)</sup>. انتهى

وَكَذَلِكَ صَرَّاحُ الْإِمَامِ الْذَّهَبِيِّ بِأَنَّ الْإِمَامَ الْبَخَارِيَّ خَرَجَ لِهِ حَمَادَ بْنَ سَلَمَةَ حَدِيثًا فِي [الرِّفَاقَ]، فَقَالَ الْإِمَامُ الْذَّهَبِيُّ: (خَرَجَهُ فِي الرِّفَاقَ)، فَقَالَ: قَالَ لِي أَبُو الْوَلِيدِ: حَدَّثَنَا حَمَادُ بْنُ سَلَمَةَ، عَنْ ثَابِتٍ، عَنْ أَنَسٍ، عَنْ أَبِي<sup>(٢)</sup>). انتهى

إِلَيْكُمْ صَفَحَاتٌ مُصَوَّرَةٌ مِنْ «صَحِيحِ الْبَخَارِيِّ»: (تَارِيخُ مُولَدِ الْبَخَارِيِّ) المكتوب على غلاف الكتاب: ٢٥٤ هـ، والصواب: ١٩٤ هـ:

المجاميع الفصحى

١٨٠

٦٤٣٨ - حَدَّثَنَا أَبُو ثَمَّةَ حَدَّثَنَا عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ سَلَيْمانَ بْنِ الْعَسِيلِ. عَنْ عَبْيَانِ بْنِ سَهْلٍ. بْنِ سَهْلٍ قَالَ: سَمِعْتُ أَبْنَ الرَّوْبَرِ عَلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حَدِيثَهُ يَقُولُ: يَا أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّمَا أَنْتُمْ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ يَقُولُ: لَوْ أَنَّ أَبْدَمْتُ أَنَّمَا أَعْطَيْتُ وَلَدِيَ مَلَدَّاً مِنْ ذَعْبٍ أَحَبَّ إِلَيْهِ ثَانِيَاً، وَلَوْ أَعْطَيْتُ ثَانِيَاً أَحَبَّ إِلَيْهِ ثالِثَاً، وَلَا تَسْكُنْ تَحْوِلَّ أَبْدَمْ أَبْدَمْ أَدَمَّ إِلَّا التَّرَابُ، وَتَبَرُّ اللَّهُ عَلَى مَنْ تَابَ».

٦٤٣٩ - حَدَّثَنَا عَبْدُ الرَّوْبَرِ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ: حَدَّثَنَا إِبْرَاهِيمُ بْنُ مَعْدُونَ عَنْ فَسَالِحٍ عَنْ أَبْنَ شَهَابٍ، قَالَ أَعْرَفُ أَنَّ مَالِكَ لَمْ يَسْأَلْ اللَّهَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: لَوْلَا أَنَّ لَنَا أَدَمَّ وَلَدِيَ مِنْ ذَعْبٍ أَحَبَّ أَنْ يَكُونَ لَهُ وَادِيَانٌ، وَلَنْ يَمْلأَ لَهُ إِلَّا التَّرَابُ، وَتَبَرُّ اللَّهُ عَلَى مَنْ تَابَ».

٦٤٤٠ - وَقَالَ لَهُ أَبُو الْوَلِيدِ حَدَّثَنَا حَمَادَ بْنَ سَلَمَةَ عَنْ ثَابِتٍ، عَنْ أَنَسٍ عَنْ أَبِي قَالٍ: كَانَ زَرِيَّ هَذَا مِنَ الْقُرْآنِ حَتَّى نَزَّلَهُ (أَفَأَكُمُ الظَّاهِرَ) 

٦١ - بَابُ فَوْلُ الْجَنِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ هَذَا الْمَالُ حَمْضَةُ حَمْضَةٌ وَقُرْلَهُ قُرْلَهُ تَعَالَى هُوَ الَّذِي لِلنَّاسِ كُلِّهِ الشَّهَوَاتُ مِنَ النِّسَاءِ وَالْمَرْءَاتِ الْمُقْتَدِرَةِ مِنَ الْذَّهَبِ وَالْعَصْنَةِ وَالْحَلِيلِ الْمُسْرُوَةِ وَالْأَنَاعِمِ وَالْمَرْثُرَةِ، ذَلِكَ مَاعِنُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا كُلُّهُ . قَالَ عُزْرٌ: اللَّهُمَّ إِنَّمَا لَا أَسْتَطِعُ إِلَّا أَنْ تَفَرُّحَ بِمَا زَيَّثْتَ لِنَا، اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ أَنْ أَنْفَقَهُ فِي حَسَنَةٍ.

(١) تذكرة الحفاظ (٣/٢٧)، نشر: دار الكتب العلمية- بيروت، الطبعة: الأولى.

(٢) سير أعلام النبلاء (٧/٤٤٦).

# المأْمُوْرُ الصَّحِيْحُ

المُسْنَدُ مِنْ حَدِيثِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَسَنَدُهُ وَإِيمَانُهُ

لِأَبِي عَبْدِ اللَّهِ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْمَاعِيلِ الْخَارِجِيِّ

( ٢٥٦ - ٢٥٧ )

شَرْعُ دُوَرَاتِهِ  
وَقَدْ يَكُونُ بِهِ مُتَّفِقُ عَلَيْهِ  
فِي مُؤْمِنِيَّةِ الْمُسْنَدِ

رَدِّ حَجَبِهِ وَابْرَاهِيمِ رَاحِمِهِ  
وَسَطْعُنُ لَوْزَتِهِ

١٦ سُرْبَدُ وَتَصْبِحُ خَلْوَةً  
وَشَهْدَهُ  
جَمِيعُ الْأَقْرَبَاتِ الْمُطَهَّرَاتِ

أَجْرِهُ أَلْزَمَعُ

الْمَكْتَبَةُ السَّلْفِيَّةُ  
القَاهِرَةُ

الطبعة الأولى من مطبعتنا السلفية ومكتبتنا

سنة ١٤٠٣ هجرية

( حُقُوقُ الْعَلِيِّ وَالنَّقْلُ وَالْإِتْبَاسُ وَالتَّصْرِيرُ عِبْوَةُ النَّاسِ )

الْمَكْتَبَةُ السَّلْفِيَّةُ

٢١ شارع الشیع بالروضة - القاهرة - تليفون ٨٤٠٣٦٤

### المطلب الثالث: فضح ما ارتكبه الغماري من تدليس خبيث وخيانة للأمانة

العلمية:

نجد ذلك في موضوعين:

#### الموضع الأول:

قال الغماري في كتابه «فتح المُعین بنقد كتاب الأربعين، ص ١٩»: (روى من طريق الترمذی في سُننه عن حماد بن سلمة، عن ثابت البناني، عن أنس بن مالک، عن النبی ﷺ في قوله عز وجل: ﴿فَلَمَّا تَجَلَّ رَيْهُ وَلِلْجَبَلِ جَعَلَهُ دَكَّا﴾ .. وأقول: حماد بن سلمة وإنْ كان ثقة، فَلَهُ أوهام كما قال الذهبي). انتهى كلام الغماري

قلت: هذا تدليس خبيث جداً من الغماري وخيانة للأمانة العلمية؛ وذلك لأن هذا الحديث الذي يطعن فيه الغماري هو من روایة حماد بن سلمة عن ثابت البناني!! فمِنَ المشهور عند أئمَّةِ الحديث أنَّ عَامَّةَ أوهَامِ حمادِ بنِ سلمَةِ لَيْسَتْ فِي حَدِيثِهِ عن ثابتِ البنانيِّ، بل إنَّ حمادَ بنَ سلمَةَ هُوَ أَضْبَطُ الرِّوَاةِ وَأَثْبَتُهُمْ وَأَتَقَنَّهُمْ لِحَدِيثِ ثابتِ البنانيِّ.

بل قد صرَّح بذلك الإمام الذهبي الذي نَقَلَ عنه الغماري أنَّ حمادَ بنَ سلمَةَ لَهُ أوهَام!!

فلا أدري لماذا نَقَلَ الغماري بعضَ كلامِ الإمامِ الذهبيِّ ولمْ ينقلَ البعضَ الآخرَ الذي يُظْهِرُ الحقيقة؟!!

لقد أخْفَى الغماري كلامَ الإمامِ الذهبيِّ لإخفاءِ جريمتهِ البشعةِ ولِنُصْرَةِ هواه

ويُدْعِته والعياذ بالله تعالى !!

واللَّكُمْ تَصْرِيحاً كَبَارَ أئمَّةِ الْحَدِيثِ وَعَلَى رَأْسِهِمْ إِلَامَ الْذَّهَبِيِّ الَّذِي أَنْفَقَ  
الْغَمَارِيَّ كَلامَهُ :

١ - الإمام شمس الدين الذهبي (٦٧٣ - ٧٤٨هـ) : قال في كتابه « سير أعلام النبلاء » في ترجمة حماد : **« أَعْلَمُ النَّاسِ بِثَابِتِ الْبُنَانِيِّ حَمَادُ بْنُ سَلَمَةَ » ..**  
**وَقَالَ عَلَيُّ بْنُ الْمَدِينِيِّ : « هُوَ عِنْدِي حُجَّةٌ فِي رِجَالٍ، وَهُوَ أَعْلَمُ النَّاسِ بِثَابِتِ الْبُنَانِيِّ » ..** وَمُسْلِمٌ رَوَى لَهُ فِي الْأُصُولِ، عَنْ ثَابِتٍ وَمُحَمَّدٍ، لِكَوْنِهِ خَيْرًا بِهِمَا ..  
**وَقَالَ ابْنُ الْمَدِينِيِّ، وَغَيْرُهُ : « لَمْ يَكُنْ فِي أَصْحَابِ ثَابِتٍ أَثْبَتُ مِنْ حَمَادِ بْنَ سَلَمَةَ » ..** قَالَ أَحْمَدُ بْنُ زُهْرَيْ : سَمِعْتُ ابْنَ مَعِينَ يَقُولُ : **« أَثْبَثُ النَّاسِ فِي ثَابِتٍ : حَمَادُ بْنُ سَلَمَةَ »**<sup>(١)</sup>. انتهى

٢ - الحافظ زين الدين ابن رجب (٧٣٦ - ٧٩٥هـ) : قال في كتابه « شرح علل الترمذى » في أحد الأحاديث : ( هكذا رواه حماد بن سلمة ، وهو أحافظ أصحاب ثابت ، وأثبتهم في حديثه ، كما سبق . وخالفه من لم يكن في حفظه بذلك من الشيوخ الرواة عن ثابت .. وحَكَمَ الْحَفَاظُ هُنَا بِصَحَّةِ قَوْلِ حَمَادٍ ، وَخَطَأَ مَنْ خَالَفَهُ ، مِنْهُمْ أَبُو حاتِمَ ، وَالنَّسَائِيُّ ، وَالْدَّارِقَطَنِيُّ )<sup>(٢)</sup>. انتهى

(١) سير أعلام النبلاء (٧/٤٤٦-٤٤٧)، تأليف: أبي عبد الله الذهبي، تحقيق: شعيب الأرناؤوط والعرقوسي، الناشر: مؤسسة الرسالة- بيروت، الطبعة: التاسعة - ١٤١٣هـ.

(٢) شرح علل الترمذى (٢/٨٤١-٨٤٢)، تأليف: الإمام ابن رجب الحنبلي، دار النشر: مكتبة المثار - الزرقاء - الأردن - ١٤٠٧هـ - ١٩٨٧م، الطبعة: الأولى، تحقيق: د. همام عبد الرحيم.

٣ - الإمام يحيى بن سعيد القطان (١٢٠ - ١٩٨ هـ):

نقل الإمام ابن عدي كلام الإمام يحيى القطان، قال: (قال يحيى بن سعيد: «حمد بن سلمة عن زياد الأعلم وقيس بن سعد ليس بذلك .. ولكن حديث حماد بن سلمة عن الشيوخ عن ثابت وهذا الضرب» يعني أنه ثبت فيها)<sup>(١)</sup>. انتهى

٤ - الإمام يحيى بن معين (٥٨ - ٢٣٣ هـ): قال: (أَثَبْتَ النَّاسَ فِي ثَابِتٍ: حَمَادَ بْنَ سَلْمَةَ)<sup>(٢)</sup>.

وقال الإمام يحيى بن معين أيضًا: (مَنْ خَالَفَ حَمَادَ بْنَ سَلْمَةَ فِي ثَابِتٍ فَأَقْوِلُ قَوْلَ حَمَادَ .. وَحَمَادَ أَعْلَمُ النَّاسِ بِثَابِتٍ)<sup>(٣)</sup>.

٥ - الإمام عَلَيُّ بْنُ الْمَدِينِيِّ (٦١ - ٢٣٤ هـ): قال: (لَمْ يَكُنْ فِي أَصْحَابِ ثَابِتٍ أَثَبْتَ مِنْ حَمَادَ بْنَ سَلْمَةَ)<sup>(٤)</sup>. انتهى

٦ - الإمام أحمد بن حنبل (٦٤ - ٢٤١ هـ): قال: (حَمَادَ بْنَ سَلْمَةَ أَعْلَمُ النَّاسِ

(١) الكامل في ضعفاء الرجال (٢/٢٥٦)، تأليف: عبد الله بن عدي الجرجاني، تحقيق: يحيى مختار غزاوي، نشر: دار الفكر- بيروت، الطبعة: ١٩٨٨ م.

(٢) الجرح والتعديل (٣/١٤١)، تأليف: ابن أبي حاتم ، نشر: دار إحياء التراث العربي، الطبعة: ١٩٥٢ م.

(٣) تاريخ ابن معين (رواية الدوري، ٤/٢٦٥)، دار النشر: مركز البحث العلمي وإحياء التراث الإسلامي - مكة المكرمة، الطبعة: الأولى / ١٣٩٩ هـ - ١٩٧٩ م، تحقيق: د. أحمد نور سيف.

(٤) الجرح والتعديل (٣/١٤١).

ثابت<sup>(١)</sup>.

وقال الإمام أحمد أيضًا: (حمد بن سلمة أثبت في ثابت من معمر)<sup>(٢)</sup>.

وقال أيضًا: (حمد بن سلمة أثبت الناس في حميد الطويل .. وأثبت في حديث ثابت من غيره)<sup>(٣)</sup>.

٧ - الإمام أبو حاتم الرازى (١٩٥ - ٢٧٧ هـ): قال: (حمد بن سلمة في ثابت وعلى بن زيد .. هو أضبَط الناس وأعلم بحديثها؛ بين خطأ الناس)<sup>(٤)</sup>. انتهى

٨ - الإمام يعقوب بن شيبة<sup>(٥)</sup> (١٨٢ - ٢٦٢ هـ): قال: (حمد بن سلمة ثقة، في حديثه اضطراب شديد؛ إلا عن شيوخ؛ فإنه حسن الحديث عنهم، مُتقن لحديثهم، مُقدم على غيره فيهم، منهم: ثابت البناي، وعمار بن أبي عمار)<sup>(٦)</sup>. انتهى

٩ - الإمام أبو الحسن الدارقطنى (٣٠٦ - ٣٨٥ هـ): قال في كتابه «العلل

(١) الجرح والتعديل (١٤١ / ٣).

(٢) الجرح والتعديل (١٤١ / ٣).

(٣) الجرح والتعديل (١٤١ / ٣).

(٤) الجرح والتعديل (١٤١ / ٣).

(٥) قال الإمام شمس الدين الذهبي في «سير أعلام النبلاء»، ١٢ / ٤٧٧ - ٤٨٠: (يعقوب بن شيبة.. الحافظ، الكبير، العلامة، الثقة .. صاحب «المُسند الكبير»، العديم التأثير؛ المعلم، الذي تمّ من مساندته نحو من ثلاثة مجلدات، ولو كتم لجأة في مائة مجلد. مؤلده في حدود الثنائيَّة .. وما ثالثه.. يوضح علل الأحاديث، ويتكلّم على الرجال، ويُجيز ويعدل بكلام مفید). انتهى

(٦) شرح علل الترمذى للإمام ابن رجب (٧٨١ / ٢)، تحقيق: د. همام سعيد.

الواردة في الأحاديث النبوية»: (حمد بن سلمة أثَبَتَ النَّاسَ فِي حَدِيثٍ ثَابِتٍ)<sup>(١)</sup>.

### الموضع الثاني لتداليس الغماري وخيانته العلمية:

حين وافق الحديث هواه وأراد تخطئة الإمام ابن تيمية نجد الغماري قال في كتابه «مصابح الزجاجة في فوائد قضاء الحاجة، ص ٣٠»:

(أَعَلَّ ابنَ تِيمِيَّةَ رَوْاِيَّةَ ابْنِ أَبِي خِشْمَةَ مِنْ طَرِيقِ حَمَادَ بْنِ سَلْمَةَ بِزِيادةٍ .. فَأَعَلَّ هَذِهِ الْزِيادةِ بِعَلْلٍ وَاهِيَّ لَا يُلِيقُ صِدْرُهَا مِنْ عَالَمِ الْصَنَاعَةِ الْحَدِيثِيَّةِ، وَنَحْنُ نَنَاقِشُهَا مَنَاقِشَةً عَلْمِيَّةً بِمَقْتَضِيِّ الْقَوَاعِدِ الصَنَاعِيَّةِ، قَالَ ابْنُ تِيمِيَّةَ: «لَمْ يَرُوْهُ هَذِهِ الْزِيادةُ شَعْبَةً وَرُوحَ بْنِ الْقَاسِمِ، وَهُمَا أَحْفَظُ مِنْ حَمَادَ»، قَلَنَا: فَكَانَ مَاذَا؟! أَلِيسَ حَمَادَ ثَقَةً مِنْ رِجَالِ الصَحِيحِ؟ وَزِيادةُ الثَّقَةِ مَقْبُولَةٌ). انتهى كلام الغماري.

قلت: أخفى الغماري عن القراء أنَّ كبار أئمة الحديث قد طعنوا في رواية حmad بن سلمة إذا لم يكن رواها عن أشخاص معينين كثبت البناي.

ورواية ابن أبي خيشمة التي يدافع عنها الغماري هي من رواية حmad بن سلمة عن أبي جعفر الخطمي، لذلك طعن فيها الإمام ابن تيمية، فالإمام ابن تيمية اتبَعَ القواعد الحديثية التي يعرفها أئمة الحديث والعلل، لكن الغماري اتبَعَ الجهل والهوى!!

### الخلاصة:

كل هذه التصريحات أخفاها الغماري عنكم لِنُصْرَةِ هواه وِبِدْعَتِهِ وَالْعِيَادِ بِاللهِ

(١) العلل الواردة في الأحاديث النبوية (٢٨ / ١٢)، الناشر: دار ابن الجوزي - السعودية، تحقيق: محمد صالح، الطبعة: الأولى - ١٤٢٧هـ.

تعالى.

### والسؤال الآن:

هل ترون الغماري ينطبق عليه قوله تعالى: ﴿أَفَرَءَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهًا وَهُوَ لَهُ وَأَصْلَهُ اللَّهُ عَلَى عِلْمٍ وَخَتَمَ عَلَى سَمْعِهِ وَقَلْبِهِ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ غِشَّةً فَمَنْ يَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ اللَّهِ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ﴾ [الجاثية: ٢٣]؟

### المطلب الرابع: بيان أن الغماري كاذب في جميع الحالات وعلى كل الاحتمالات:

قال الغماري في كتابه «مصابح الزجاجة في فوائد قضاء الحاجة»، ص ٣٠: (حمد ثقة من رجال الصحيح .. وزيادة الثقة مقبولة). انتهى كلام الغماري.

قلت: إنْ كان الغماري يقصد «صحيح البخاري» أو صحيحي البخاري ومسلم، فسيكون قد ناقض نفسه حين قال في رده على الإمام الهروي: (لم يخرج له البخاري)، فثبتت بذلك أنَّ الغماري قد كَذَبَ في إحداها.

وإنْ كان الغماري يقصد «صحيح مسلم»، فسيكون الغماري قد كَذَبَ في إطلاقه هذه العبارة - في مقام الاحتجاج - دون تفصيل يوضح الحقيقة، وإليكم هذا التفصيل:

الإمام مسلم لم يعتمد على روایات حماد بن سلمة بمفردها إلا فيما رواه حماد عن ثابت وحميد.

أما ما رواه حماد عن غير هذين - فلم يعتمد عليه الإمام مسلم، وإنما أورده في الشواهد؛ نقصد بالشواهد: الأحاديث التي ذكر لها الإمام مسلم طرفاً أخرى عن غير حماد بن سلمة، وذكر معها طريق حماد، يعني لم يكن اعتقاد الإمام مسلم على

رواية حماد بمفرده.

وفي ذلك يقول الإمام الحافظ شمس الدين الذهبي في كتابه «سير أعلام النبلاء» في ترجمة حماد: (مُسْلِمٌ رَوَى لَهُ فِي الْأُصُولِ، عَنْ ثَابِتٍ وَحُمَيْدٍ، لِكَوْنِيهِ خَيْرًا بِهِمَا .. قَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ الْحَاكِمُ: «قَدْ قِيلَ فِي سُوءِ حِفْظِ حَمَادِ بْنِ سَلَمَةَ، وَجَمِيعُهُ يَئِنَّ بِجَمَاعَةِ الْإِسْنَادِ بِلَفْظِهِ وَاحِدٍ، وَلَمْ يُخْرِجْ لَهُ مُسْلِمٌ فِي الْأُصُولِ، إِلَّا مِنْ حَدِيثِهِ عَنْ ثَابِتٍ، وَلَهُ فِي كِتَابِهِ أَحَادِيثُ فِي الشَّوَاهِدِ عَنْ غَيْرِ ثَابِتٍ») <sup>(١)</sup>. انتهى

(١) سير أعلام النبلاء (٧/٤٤٦-٤٤٧).

قلت: نلاحظ أن الإمام الذهبي ذكر أن الإمام مسلم أخرج في الأصول رواية حماد عن ثابت وحميد، لكن الحاكم اقتصر على ذكر حماد عن ثابت فقط، وقد تتبعه بنفسه - بقدر وسعه - أحاديث حماد بن سلمة في «صحيح مسلم» فظهوره لي صواب قول الإمام الذهبي، حيث وجدت رواية في الأصول من طريق حماد عن حميد ولم أجدها شاهدًا فيها ظهر له، وهذا هي:

قال الإمام مسلم في صحيحه (حدثنا إسحاق بن إبراهيم، أخبرنا شليمان بن حزيب، حدثنا حماد بن سلمة، عن حميد، عن بكر بن عبد الله، عن عبد الله بن ربأي، عن أبي قتادة، قال: «كان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا كان في سفير عرس ليل، اضطجع على يمينه، وإذا عرس قبيل الصبح نصب ذراعه، ووضع رأسه على كتفه»).

## المثال الثاني على أكاذيب الغماري وجهاته في علم الحديث

**كذبة : الأحاديث محفوظة وروها ابن عدي في كتابه «الكامل»**

في هذا الباب نذكر مثلاً يصرخ ببساطة كذب الغماري وشدة جهله في علم الحديث كما سترؤون بالوثائق المُصوّرة، وستجدون أمثلة أخرى كثيرة داخل أبواب هذا الكتاب.

قال الغماري في كتابه «الرد المحكم المبين»، ص ١٧٢ - ١٧٣: (أما الحديث الذي ذكره المتنفع وزعم أنه موضوع فأخرجه الترمذى في سننه قال: «**حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ الْمَلِكِ بْنِ أَبِي الشَّوَارِبِ، حَدَّثَنَا يَحْيَى بْنُ عَمْرُو بْنِ مَالِكِ النُّكْرِيُّ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ أَبِي الْجَوْزَاءِ، عَنْ أَبْنِ عَبَّاسٍ، قَالَ: ضَرَبَ بَعْضُ أَصْحَابِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ خِبَاءً عَلَى قَبْرِه .. فَإِذَا قَبَرَ إِنْسَانٌ يَقْرَأُ سُورَةَ الْمُلْكِ ..» .. فاعلم أن حديث ابن عباس ليس بموضوع أصلًا، وإنما هو ضعيف ضعفًا قريباً، وبيان ذلك من وجوه:**

**الأول: أن يحيى بن عمرو النكري ضعيف فقط ..**

الثاني: أن ابن عدي روى ليحيى أحاديث من جملتها هذا، وقال: كلها محفوظة، وهو دليل صريح على أن هذا الحديث محفوظ؛ غير شاذ ولا منكر). انتهى كلام الغماري.

**قلتُ: هذا كذب قبيح، وجهلٌ مفهوم، وبيان ذلك في مطلبين:**

**المطلب الأول: بيان الكذب القبيح في كلام الغماري.**

المطلب الثاني: بيان الجهل المفضوح في كلام الغماري.

وإليكم تفصيل ذلك:

المطلب الأول: بيان الكذب القبيح في كلام الغماري:

نجد الكذب القبيح في قول الغماري: (ابن عدي روى ليحيى أحاديث من جملها هذا، وقال: كلها محفوظة). انتهى

قلت: هذا كذب صريح؛ لأن الإمام ابن عدي إنما وصف أحاديث ليحيى بأنها غير محفوظة.

قال الإمام ابن عدي في كتابه «الكامل في ضعفاء الرجال»: (وهذه الأحاديث التي ذكرتها عن يحيى بن عمرو بن مالك بهذا الإسناد، وأحاديث آخر بهذا الإسناد، عن يحيى بن عمرو بن مالك مما لا أذكرها - وليس ذاك بمحفوظ أيضاً)<sup>(١)</sup>. انتهى

قلت: فقد صرخ الإمام الحافظ ابن عدي بأن هذه الأحاديث ليست محفوظة.

وهذا هو الذي نقله كبار علماء الحديث عن الإمام ابن عدي.

قال الإمام الحافظ ابن حجر في كتابه «تهذيب التهذيب»: (يحيى بن عمرو بن مالك النكري .. وروى له ابن عدي أحاديث وقال: كلها غير محفوظة، وحديث آخر مما لم أذكره)<sup>(٢)</sup>. انتهى

وقال الحافظ الم Mizzi في كتابه «تهذيب الكمال» وهو الأصل الذي اختصره ابن

(١) الكامل في ضعفاء الرجال (٧/٢٠٥).

(٢) تهذيب التهذيب (٤/٣٧٩)، الناشر: مؤسسة الرسالة.

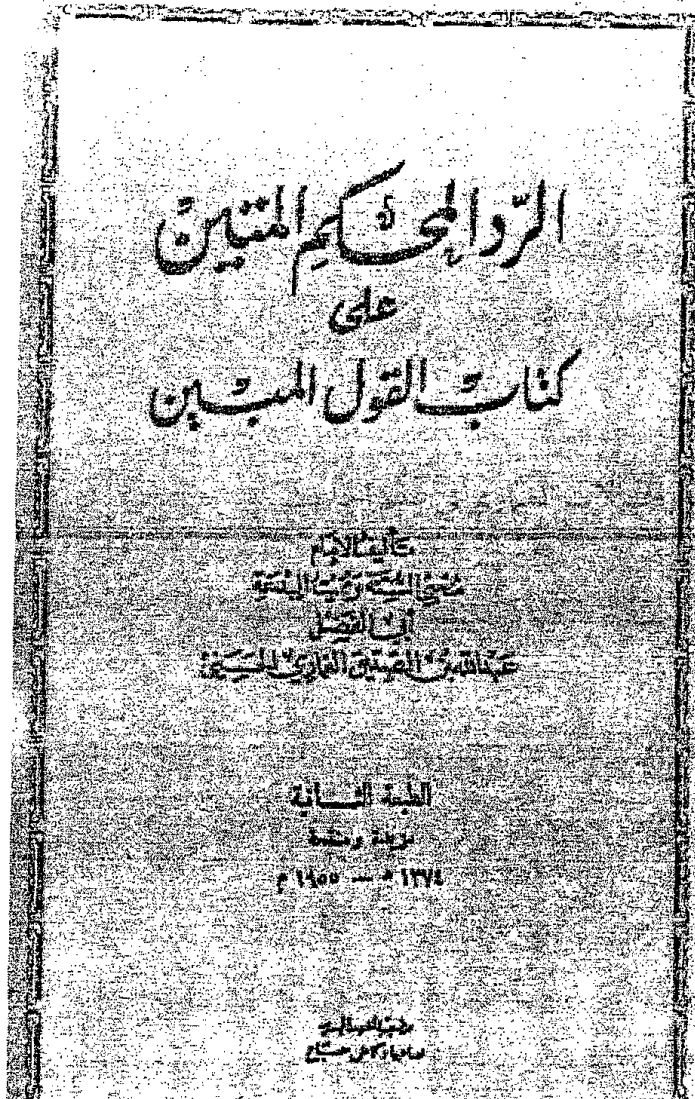
حجر في كتاب «تهذيب التهذيب»: (يَحْيَى بْنُ عَمْرُو بْنُ مَالِكِ النُّخْرِيُّ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ أَبِي الْجُوزَاءِ، عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ، قَالَ: «ضَرَبَ بَعْضُ أَصْحَابِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ خَيَّأَ عَلَى قَبْرِهِ، وَلَا يَخْسِبُ أَنَّهُ قَبْرٌ، فَإِذَا هُوَ بِإِنْسَانٍ يَقْرَأُ سُورَةَ تَبَارَكَ الَّذِي بِيَدِهِ الْمُلْكُ ..» ..

وروى له أبو أحمد بن عدي هذا الحديث، وأحاديث أخرى، ثم قال: وهذه الأحاديث التي ذكرتها عن يحيى بن عمرو بن مالك، عن أبيه، عن أبي الجوزاء، عن ابن عباس، كلها غير محفوظة، تفرد بها يحيى بهذا الإسناد، وأحاديث أخرى مما لم أذكرها، وليس تلك بمحفوظة أيضاً<sup>(١)</sup>. انتهى

قلت: ثم طلع علينا الغماري بِكَذِبَةٍ قائلًا: (ابن عدي روى ليحيى أحاديث من جملها هذا، وقال: كُلُّها محفوظة) !!

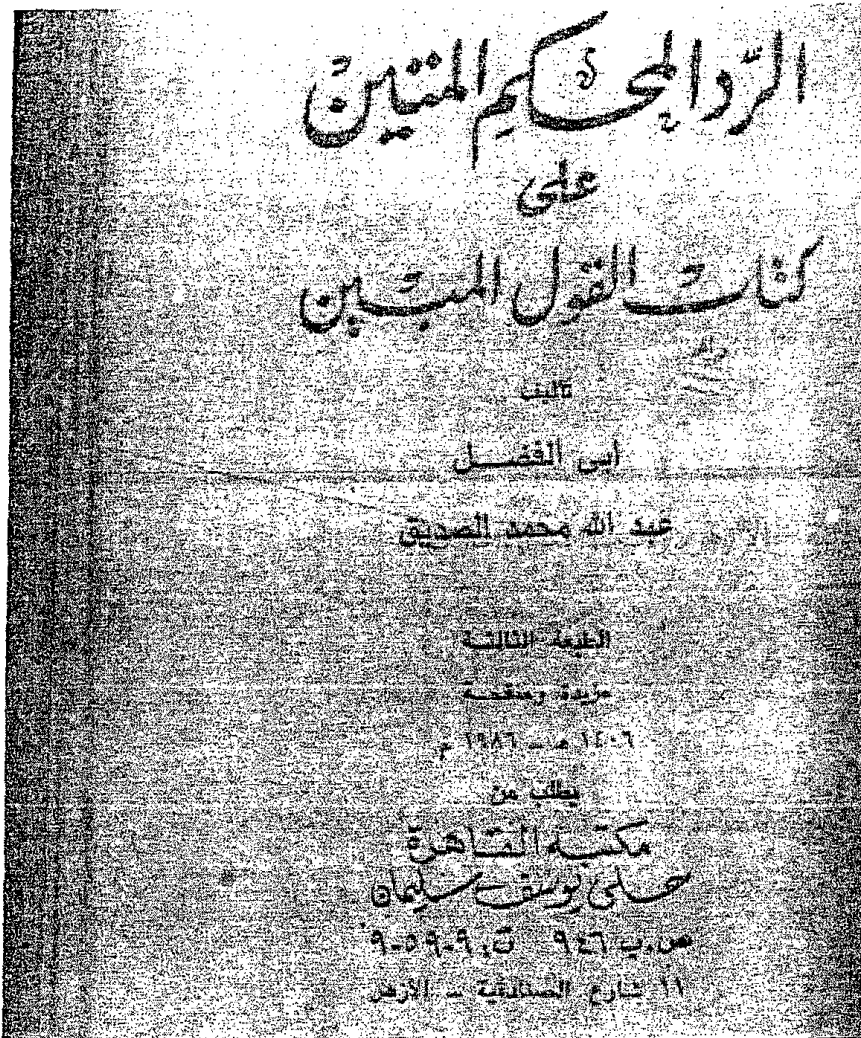
وإليكم صفحات مصورة من كتاب الغماري وكتاب الحافظ ابن عدي؛ لترروا بأعينكم قبح كذب الغماري:

(١) تهذيب الكمال (٣١ / ٤٧٧ - ٤٧٩)، تأليف: يوسف بن عبد الرحمن المزري، تحقيق: بشار عواد، نشر: مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٩٨٤ م.



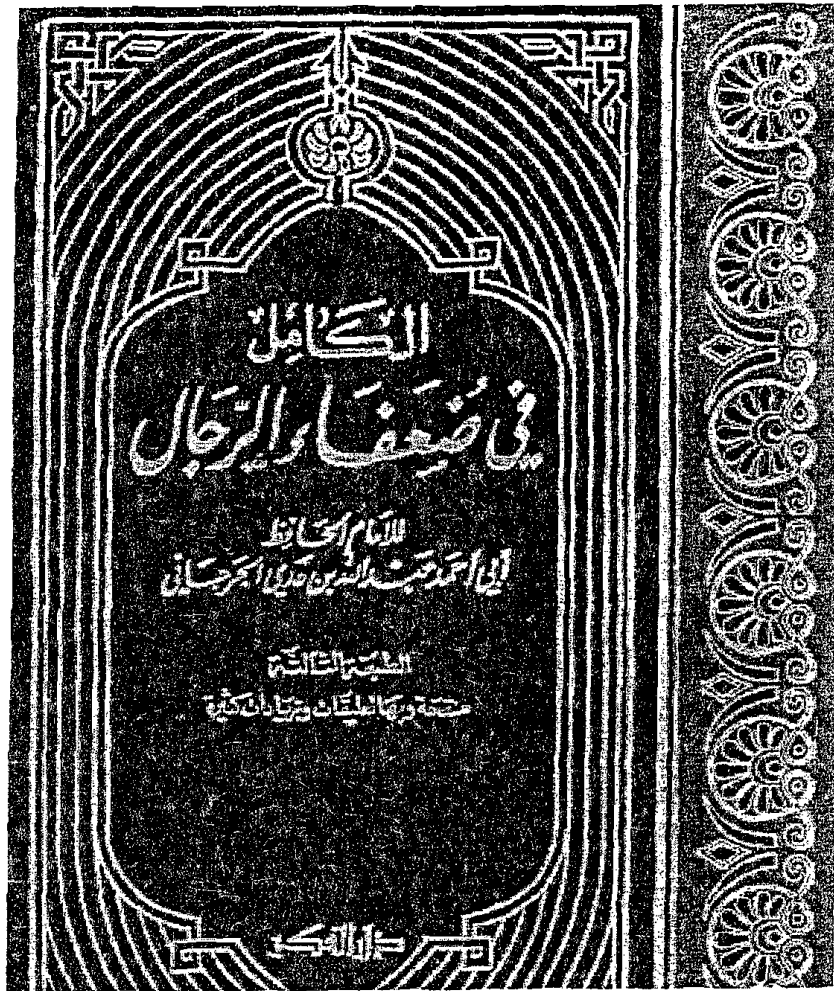
وعندي في مكتبتي - أيضاً - الطبعة الثالثة منه مزيدة ومنقحة، طبعة عام: ١٤٠٦هـ - ١٩٨٦م، الناشر: مكتبة القاهرة - علي يوسف سليمان، ١١ شارع

الصادقة - الأزهر، وإليكم صورة غلافها:



حدث غريب من هذا الوجه أنه كلام تخرجي : رد على ابن القيم في كتابه الروح عنه إنه قال هذا : حديث حسن غريب ، ورواه ابن عدي في الكامل قال حدثنا علي بن مسعود الرازقي حدثنا محمد بن عبد الله بن أبي الشوارب حدثنا يعني بن عمرو بن مالك عن أبيه عن أبي الجوزاء عن ابن عباس قد ذكره ، ورواه البيهقي في دلائل الشبهة من طريق ابن عدي فقال : يابن ماجاه في الرجل الذي صاحب النبي يقرأ سورة الملك أخيراً أبو مسعود العالاني قال أخبرنا أبو أحد بن عدي الحافظ قد ذكر الأسناد السابق ، ثم قال البيهقي بعد ذكر الحديث مانصه : تفرد به يعني بن عمرو السكري وهو منتبث إلا أن له سادساً ثأهداً عن عبد الله بن مسعود ثم أخرج ياسناد صحيح عن صرعة عن ابن مسعود قال توفي رسول فات من جواب قبره جعلت صورة من القرآن تحيط به حتى مرت به قال فقلت أنا ومسروق فإذا هي تبارك الله ذلك وإن كان موقفه حكم الرفع ، وقد روى الترمذى عن أبي هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم قال : إن سورة من القرآن للاثنين آية شفعت لرجل حتى غفر له وهي تبارك الذي بيده الملك ، قال الترمذى هذا حديث حسن ، وقال الحافظ ابن عبد البر : صحيحة رسول الله صلى الله عليه وسلم الله قال : إن سورة للاثنين آية شفعت في صالحها حتى غفر لها تبارك الذي بيده الملك إله ، فأند ابن القيم ، إذا تقرئ هذا فاعلم أن الحديث ابن عباس ليس بموضع أخلاً وإنما هو حنيف حسنة قوية وبيان ذلك من وجوه ، الأول ، أن يعني بن عمرو السكري ضئيل فقط كما علمت من ترجمته التي نقلتها ولم يرد بالكتاب إلا حماد بن زيد ولم يعن صيغة فهو تكذيب مردود لا يساوي وقد قال المدارشى في يعني صوابح ينتبه ، وهذا يدل على أن ضعفه قريب بجهة تضليله ولا يدرك فيكون هنا الحديث ضعيفاً

« الثاني ، أن ابن عدي روى يعني أحاديث من جملتها هذا ، وقال : كلها مخوطة وهو دليل ضرير على أن هذا الحديث مخووظ غير ماذراً ولا منكر فأني يائيه الرفع والحملة هذه ، الثالث ، أن الحديث آخره البيهقي في الدلائل كا تقدم رغب ملازم أن لا يخرج في كتبه خصوصاً الدلائل حدث يعلم أنه موضوع الرابع ، أن البيهقي لص على تضليله كا تقدم في كلامه وهو دليل قاطم على أنه ليس بموضع الخامس ، أن الحديث



جميع حقوق امتلاكه الطبع حقوقه المنشورة

الطبعة الأولى - ١٤٠٤ - ١٩٨٤

الطبعة الثالثة - ١٤٠٥ - ١٩٨٥

الطبعة الثالثة

منقحة وبها تعليقات وزيارات كثيرة

الطبعة الأولى - ١٤٠٤ - ١٤٠٥ (الطبعة الثالثة)

المكتبة، الرئاسية المصرية، قرطاج، ٢٤٧٣٦، ص ٦٦٦-٦٦٧  
الطبع الأول ١٤٠٤ - ١٤٠٥  
الطبع الثاني ١٤٠٥ - ١٤٠٦  
الطبع الثالث ١٤٠٦ - ١٤٠٧  
الطبع الرابع ١٤٠٧ - ١٤٠٨  
الطبع الخامس ١٤٠٨ - ١٤٠٩  
الطبع السادس ١٤٠٩ - ١٤١٠  
الطبع السابع ١٤١٠ - ١٤١١  
الطبع الثامن ١٤١١ - ١٤١٢



## فَضْحُ أَكَاذِيبِ وَجَهَالَاتِ الْغَمَارِيِّ فِي عِلْمِ الْحَدِيثِ

(١٣١)

٢٠٧/٥٤ يحيى بن عمرو بن مالك التكريسي بصرى<sup>(١)</sup>

لَا ابْنَ حَمْدٍ . لَا عَبْدِنَ عنْ يَحِيَى قَالَ : يَحِيَى بْنُ حَمْدٍ وَبْنُ مَالِكَ التَّكْرِيْسِيِّ صَدِيقٌ  
قَالَ السَّنَّاَتِيُّ : يَحِيَى بْنُ عَمْرُو بْنِ مَالِكٍ صَدِيقٌ ضَعِيفٌ .

→ لَا عَلَى بْنِ سَعِيدِ الْأَزْرِيِّ . لَا مُحَمَّدٌ بْنُ عَبْدِ الْمَالِكِ بْنِ أَبِي الشَّوَّافِ . لَا يَحِيَى بْنُ عَمْرُو  
أَبْنِ مَالِكٍ . عَنْ أَبِيهِ . عَنْ أَبِي الْجَوَادِ . عَنْ أَبِي عَبْدِ الرَّحْمَنِ . ضَرِبَ بَعْضُ أَصْحَابِ النَّبِيِّ صَلَّى  
اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ خَيَّةً عَلَى قَبْرِ وَهُوَ لَا يَعْلَمُ أَنَّهُ قَبْرُ رَجُلٍ يَدْعُو إِلَيْهِ اللَّهُ تَعَالَى  
حَتَّى حَنَمَهَا فَلَقَّى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ : يَا رَسُولَ اللَّهِ خَرَبَتْ خَيَّةٌ عَلَى قَبْرِ وَهُوَ لَا  
أَسْبَبَ إِلَهَ قَبْرَ خَلَقَ إِنْسَانَ يَقْرَأُ سُورَةَ تَبَارِكَ حَتَّى حَنَمَهَا فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ هِيَ  
الشَّجَرَةُ هِيَ الْأَكْلَمَةُ تَحْمِي مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ إِنَّمَا .

أَخْبَرَنَا أَبُو يَعْلَى وَابْنُ عَبْدِ الرَّحِيمِ قَالَ : لَمْ شَرِّنَ الْوَلِيدَ . لَا يَحِيَى بْنُ عَمْرُو بْنِ مَالِكٍ  
الْكَرِيْسِيِّ عَنْ أَبِيهِ . عَنْ أَبِي الْجَوَادِ . عَنْ أَبِي عَبْدِ الرَّحْمَنِ . لَا عَلَى مَالِكٍ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : لَا  
لَمْ تَبْرُأْ بَلَاءَ اللَّهِ بِقَوْمٍ بَلَّهُوْنَ وَبَغْرَطِمْ وَكَلَّارَةَ الْفَلَبِ الْمَدَاعِمَةَ .

أَخْبَرَنَا أَبُو عَلِيَّةَ . لَا عَلَيْهِ بَنُ عَبْدِ الرَّحَمَنِ الْمَاجْمِيِّ عَنْ يَحِيَى بْنِ عَمْرُو بْنِ مَالِكٍ  
الْكَرِيْسِيِّ حَمَّتْ أَبِيهِ عَنْ أَبِي الْجَوَادِ حَمَّتْ أَبِيهِ حَمَّسَ قَالَ : كَانَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
إِذَا اتَّصَرَفَ مِنَ الْمَصَالَاتِ قَالَ : لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ ، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ شَهِيْدٌ  
وَرَبِّتْ وَرَعَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ فَلَمَّا تَلَاهُمْ لَا مَانِعَ لَا أَنْجِبَتْ لَا حَمْدَ لَا حَمَّتْ لَا يَنْعِنْ ذَا إِنْجَدَ  
مَشَكَ الْجَدَّ .

لَا عَسْرَانَ بْنَ مُوسَى بْنَ فَضَّالَةَ لَا الْمَظْرُوبِ الْمُؤْلِدِ الْجَارِيِّ صَدِيقِيُّ مَالِكِ بْنِ يَحِيَى بْنِ  
عَمْرُو بْنِ مَالِكٍ التَّكْرِيْسِيِّ عَنْ أَبِيهِ . عَنْ جَدِّهِ . عَنْ أَبِي الْجَوَادِ . عَنْ أَبِيهِ حَمَّسَ . عَنْ يَحِيَى  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ : مَنْ حَلَفَ عَلَى بَيْنِ فَرَأَى خَيْرًا مِنْهَا فَلَيَأْتِهِ كَذَلِكَ لَا مُلْكًا لَوْ  
عَنَّا .

لَا يَحِيَى بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ نَاجِيَةَ . لَا أَسْمَهُ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ مَقْفُلِ . لَا مُحَمَّدٌ بْنِ  
سَلَيْلَةَ . لَا يَحِيَى بْنُ عَمْرُو بْنِ مَالِكٍ التَّكْرِيْسِيِّ حَمَّتْ أَبِيهِ حَمَّثَ عَنْ أَبِي الْجَوَادِ عَنْ أَبِيهِ  
عَبْدِهِسَ قَالَ : كَانَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَاتِبَ يَسْعَى الْمَسْعَلَ وَهُوَ تَوْكِيْدُ يَوْمِ نَعْزِيْنَ لَهُ  
كَطْلِي الْمَحْلِ لِلْكَتَابِ . قَالَ : كَمْ يَطْلُوْي الْمَحْلِ الْكَتَابَ كَذَلِكَ نَظْرِي الْمَهَامَةَ .

(١) يَحِيَى بْنُ عَمْرُو بْنِ مَالِكٍ التَّكْرِيْسِيِّ بَصْرِيُّ مُؤْتَمِدٌ مُصَدَّقٌ بِعِنْدِ أَبْوَابِ وَهُوَ مُؤْمِنٌ بِالْسَّنَّاَتِيِّ وَالْأَذْوَالِيِّ وَالْأَنْجَوِيِّ .

ذلك : وعنه الأئمّة التي ذكرتها من يحيى بن سعيد بن عمير بن ماران بهذا الإسناد وأحاديث  
أخر بهذا الإسناد عن يحيى بن عمير بن ماران تما لا أذكرها فيمس ذلك بصفتي أيضاً.



٢١٠٦/٥٥ يحيى بن التوكيل الباهلي هو في آل عمر ضعيف يمكن أبا عطيل  
وكان حلة ضعيفاً<sup>١)</sup>

ثنا المسنون بن عبد الله بن بزند ، ثنا موسى بن مردان ، ثنا يحيى بن التوكيل البصري .  
و ثنا ابن حاد ، ثنا عباس عليه يحيى قال أبو عطيل صاحب جهة أسمه يحيى بن التوكيل ليس  
يحيى .

ثنا أنس بن علي ، ثنا عثمان بن سعيد قال : قلت لجعبي بن سعيد فأبو عطيل يحيى بن  
التوكيل قال : ليس به يأس و قال عثمان هو ضعيف .

ثنا ابن أبي حمزة : ثنا أنس بن أبي شبيب سمعت يحيى بن عمير يقول : أبو عطيل  
اللهي روي عن جهة ضعيف و سمعت أنس بن حليل يقول في أبي عطيل صاحب جهة قاله  
أحاديده عن روبة ، عن عاشقة مكورة لم يرو عن جهة ما روى عنها إلا هو واهي الحديث .

ثنا ابن أبي حمزة د ثنا أبو طالب أنس بن سعيد يقول : سمعت أنس بن حليل يقول :  
أبو عطيل صاحب جهة روي عن قوم لا أعرف منهم أحداً ولم يحصل عليه هو مدنيي مولى  
للمربيين .

ثنا صالح بن الأشر سمعت عمير بن علي يقول : أبو عطيل صاحب جهة روي عن قوم لا  
أعرف منهم يائساً و لم يحصل لهم هو مدنيي مولى للمربيين .

ثنا صالح بن الأشر ، سمعت عمير به علي يقول : أبو عطيل صاحب جهة أسمه يحيى بن التوكيل  
وهو ضعيف .  
و قال عمير بن علي فأبو عطيل يحيى بن التوكيل صاحب جهة فيه ضعف وقد سمعت أنه دارد  
وابا لوليد بعدهان عنه .

حمد ، ابن حاد يقول : قال المسدي أبو عطيل الذي أسموه مكورة .

و قال الشافعي : يحيى بن التوكيل أبو عطيل روي عن جهة ضعيف .

أخيراً أسم عطيل بن سعيد الحامض ، ثنا جعابة ، ثنا يحيى بن التوكيل أبو عطيل ، عن

١ - يحيى بن التوكيل الباهلي هو حليل اللهيف وقيل التوكيل الباهلي الذي سمع به مولى المربيين . روى عن أبي هشيمة  
يحيى أسمه ربيبي ورببيه الأصبهاني وفهم . عن يحيى بن عمير سعيد وليس سعيد ، ورس عليه ضعيف ، ورس على أبو شعيب  
كتلت كراسه أبو عطيل وفهم . قال ابن الأثير مات سنة ١٧٩ . ثلثة الثلثة ٢٧٣ . تاريخ بغداد ١٤٨٠ .

وهذه صفحات مصورة من كتاب «تهذيب التهذيب» للحافظ ابن حجر:

# تَهْذِيبُ التَّهْذِيبِ

## تصنيف

الحافظ أبي الحسن محمد بن علي بن حجر شهاب الدين المستلاني الشافعى  
ولد سنة ٦٧٦هـ - توفي سنة ٧٥٨هـ

باعتناء

إبراهيم بن نبي  
عادل شيرشند  
مكتبة شيخ الإسلام في بيتك

دار المدى

مكتبة الرسالة

## الباب الثاني

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

وَقَدْ خَرَجَ: كَانَ حَمَادَ بْنُ زَيْدَ رَبِيبَ مُكَثِّفَ.

وَرَوَى لَهُ أَبْنُ عَمِي لَعْلَيْتَ دَسْلَاتَ كُلُّهَا خَرَجَ



منكر). انتهى

قلتُ: هذا جَهْلٌ مُفْضُوحٌ؛ لأنَّ الإِمامَ ابْنَ عَدِيِّ فِي مُقْدِمَةِ كِتَابِهِ هَذَا «الْكَامِلُ فِي ضَعْفِ الرِّجَالِ» صَرَّحَ بِأَنَّهُ حِينَ يُتَرْجِمُ لِأَحَدِ الرِّوَاةِ فَإِنَّهُ إِنَّمَا يَذْكُرُ أَحَادِيثَ الَّتِي أَنْكَرَهَا عَلَيْهِ أَئُمَّةُ الْحَدِيثِ، فَاسْتَحْقَ اسْمَ الصَّعْفِ بِسَبِيلِهَا.

قالَ الإِمامَ ابْنَ عَدِيِّ فِي مُقْدِمَةِ كِتَابِهِ «الْكَامِلُ فِي ضَعْفِ الرِّجَالِ»: (وَذَاكِرٌ فِي كِتَابِي هَذَا كُلُّ مَنْ ذُكِرَ بِضَرْبٍ مِنَ الضَّعْفِ، وَمَنْ اخْتَلَفَ فِيهِمْ، فَجَرَحَهُ الْبَعْضُ، وَعَدَلَهُ الْبَعْضُ الْآخَرُ ..)

وَذَاكِرٌ لِكُلِّ رَجُلٍ مِنْهُمْ - إِنَّمَا رَوَاهُ - مَا يُصَعِّفُ مِنْ أَجْلِهِ، أَوْ يَلْحَقُهُ - يُرَوَّا تَهْلِكَةً - اسْمُ الضَّعْفِ؛ لِحَاجَةِ النَّاسِ إِلَيْهَا)<sup>(١)</sup>. انتهى

قلتُ: وهذا المنهج الذي ذكره الإمام ابن عدي - مشهور معروف عند أهل العلم، ونكتفي بذكر ثلاثة تصريحات:

١ - الحافظ ابن حجر العسقلاني (٧٧٣ - ٦٨٥٢هـ): قال في مقدمة كتابه «فتح الباري شرح صحيح البخاري»: (ابن عدي في «الْكَامِلِ» .. من عادته فيه أن يخرج الأحاديث التي أَنْكَرَتْ عَلَى الثَّقَةِ أَوْ عَلَى غَيْرِ الثَّقَةِ)<sup>(٢)</sup>. انتهى

٢ - الإمام شمس الدين الذهبي (٦٧٣ - ٦٧٤٨هـ): قال في كتابه «سير أعلام النبلاء»: (يَذْكُرُ فِي «الْكَامِلِ» كُلَّ مَنْ تُكَلَّمُ فِيهِ بِأَدَنَى شَيْءٍ .. وَيَرَوِي فِي التَّرْجِمَةِ

(١) الكامل في ضعفاء الرجال (١/١-٢).

(٢) هدي الساري (ص ٤٢٩).

حديثاً أو أحاديثَ عِمَّا اسْتُنْكِرَ لِلرَّجُلِ<sup>(١)</sup>.

٣ - تاج الدين السبكي (٧٢٧-٧٧١هـ): قال في كتابه «طبقات الشافعية الكبرى»: (ذكر ابن عدي في «الكامل» كل من تكلم فيه .. وذكر في كل ترجمة حدثاً فأكثر من غرائب ذاك الرجل ومناكيره)<sup>(٢)</sup>. انتهى

قلت: الغماري لم يُكلف نفسه ببذل قليل من الجهد لقراءة مقدمة الإمام ابن عدي لكتابه «الكامل في ضعفاء الرجال»؛ ليعرف منهجه في ذكر الرواة والأحاديث !!

فهو لا يعرف هل الإمام ابن عدي يذكر الروايات المُنْكَرَة ؟ أم الروايات المحفوظة ؟

الغماري لم يُكلف نفسه أيضاً بقراءة المجلد الأول والذي يمثل مقدمة الحافظ ابن حجر لكتابه «فتح الباري شرح صحيح البخاري» !!

الغماري غارق في ظلمات من الجهل، بعضها فوق بعض !!

ثم بعد هذا الجهل الشنيع تجد أدیاله يصفونه بأنه «مُحَدَّث العَضْرِ» رَأَعْمَوا !!

ولإيكم صفحة مصورة من مقدمة كتاب «الكامل» للحافظ ابن عدي؛ لترروا بأعينكم قبح كذب الغماري:

(١) سير أعلام النبلاء (١٦/١٥٥)، الناشر: مؤسسة الرسالة.

(٢) طبقات الشافعية الكبرى (٣/٣١٦).

كتابي هذا كل من ذكر بضرب من الصحف ، ومن اختلف فيهم فجربت البعض وعند ذلك البعض الآخر ، ومرجع قول أحد هؤلاء مبلغ علمي من غير حماقة فقليل من قبح أمره أو حسنة تحاصل عليه أمر شال إليه . ←  
وذاكر لتكلر رجل منهم ما رواه ما يضمن من أخيه ، أو يلحقه بروايته ، قوله اسم الشعب طاجست الناس إليها ، لأقر به على التأثر فيه . وضيقته على حروف المجم ليكون أسلوب على من طلب روايتها منهم ، ولا يبيح من الرواة للذين لم يذكروهم إلا من هو ثقة أو صدرى وإن كان يتسب إلى هو وهو فيه متأول ، وأرجو أن أثبّت كلامي هذا وأشفي التأثر فيه ، وضمن ما لم يذكره أحد من حنف في هذا الشيئ ، وحيثه : كتاب التكامل في معظمه الرجال ، ملتمساً في كل ذلك رضى الله العز ربجل وبجزيل ثوابه ، وبه استعين ، رطبة توكل ، وبه توفيق ، وهو حسي ، ونعم الوكيل .

وبعد أن رأينا الغماري غارقاً في الكذب والجهل - نجده يشتم مؤلف كتاب «القول المبين»، فيقول في كتابه «الرد المحكم المبين على كتاب القول المبين»، ص ٢٧١-٢٧٠:

(جهل أيضاً بمعنى «الغريب» عند المحدثين . وتفصيل ذلك يعلم من كتب المصطلح التي ما عرف المتنطع شيئاً منها ولا رأه .. وأماماً الوقاحة فهو كذبه على «تهذيب التهذيب» وهو يعلم أنه مطبوع، وأن الاطلاع عليه ميسور لكل أحد، وأن بالاطلاع عليه يُفتضح كذبه ويُنتهك ستره، فكان ذلك العَزُو - والحالة ما ذكرنا - دليلاً على وقاحة الرجل، وأنه رفع جلباب الحياة عن وجهه). انتهى كلام الغماري.

قلت: هذه الأوصاف والشتائم من الأحق بها الآن؟!!

لم يَعْلَمْ يا غماري أن كتاب «الكامل في ضعفاء الرجال» كان مطبوعاً في أيامك، وأن الاطلاع عليه ميسور لكل أحد، وأن بالاطلاع عليه يُفتضح كذبك ويُنتهك سترك؟!!

### محاولة يائسة فاشلة للدفاع عن الغماري:

فإن قال أحد أذىال الغماري: لعل الغماري وقع في ذلك لأنّه اعتمد على النقل من كتاب «تهذيب التهذيب» للحافظ ابن حجر، مع وجود خطأ في طبعة «تهذيب التهذيب» التي عندة.

فنقول لهذا المُخدوع:

أولاً: لقد جرّم الغماري بأن الإمام ابن عدي قال ذلك، ولم يكن له الجزم بذلك إلا بعد أن يراجع بنفسه كتاب «الكامل في ضعفاء الرجال» لابن عدي؛ ليتأكد من صحة النقل عن ابن عدي، وقد كان كتاب «الكامل» مطبوعاً ومُتوفّراً في أيام الغماري، فهذا دليل على أن الغماري لم يقرأ أصلًا كتاب «الكامل في ضعفاء الرجال» للإمام ابن عدي.

ثانياً: إذا كان الغماري يعتمد على نقل الحافظ ابن حجر، فإليك كلام الحافظ ابن حجر نفسه في مقدمة كتابه «فتح الباري شرح صحيح البخاري»:

قال: (ابن عدي في «الكامل» .. من عادته فيه أن يخرج الأحاديث التي انكرت على الثقة أو على غير الثقة). انتهى

فلماذا لم ينقل الغماري قول الحافظ ابن حجر في بيان منهج الإمام ابن عدي في كتابه «الكامل»؟!!

أم أنّ الغماري لم يكُلّف نفسه أيضاً بقراءة المجلد الأول الذي يُمثل مقدمة الحافظ ابن حجر لكتابه «فتح الباري شرح صحيح البخاري»؟!!

ثالثاً: لماذا لم يكُلّف الغماري نفسه بقراءة مقدمة الإمام ابن عدي لكتابه

«الكامل في ضعفاء الرجال» ليُعرِّف منهجه قبل أن يخوض في ذلك؟!! أليس مُهِمًا معرفة مناهج أئمة الحديث قبل الخوض في الكلام على الأحاديث ودراسة أسانيدها؟!!

فالغماري لم يقرأ كتاب «الكامل» للإمام ابن عدي ولاقرأ مقدمة الكتاب، ولا عرف منهج الإمام ابن عدي في إيراد الروايات فيه، فهو لا يعرف هل الإمام ابن عدي يذكر الروايات المُنْكَرَة؟ أم الروايات المحفوظة؟

الغماري غارق في ظلمات من الجهل، بعضها فوق بعض!!

وَجَهْلُهُ الشَّنِيعُ هَذَا جَعَلَهُ يَقْعُدُ فِي سَهْلَةٍ!!

ثم بعد هذا الجهل الشنيع تجد أذى الله يَصِفُونَهُ بأنه «مُحَدَّثُ العَصْرِ» رَعَمُوا!!

رابعاً: لماذا لم يرجِع الغماري إلى أصل كتاب «تهذيب التهذيب»، وهو كتاب «تهذيب الكمال» لـالحافظ المِزِّي؟!!

فمن المعلوم أن كتاب «تهذيب التهذيب» هو - في الأصل - اختصار لكتاب «تهذيب الكمال».

فقد قال الحافظ ابن حجر في مقدمة كتابه «تهذيب التهذيب»: (أما بعد: فإن كتاب «الكمال في أسماء الرجال» الذي أَلْفَهُ الحافظ الكبير أبو محمد عبد الغني بن عبد الواحد بن سرور المقدسي، وهَذِبَهُ الحافظ الشهير أبو الحجاج يوسف بن الزكي المزي، من أَجَلِّ المصنفات في معرفة حَمَلةِ الآثار .. وأعظم المؤلفات في بصائر ذوي الألباب .. ولا سيما «التهذيب» .. فاستخرت الله تعالى في اختصار «التهذيب» على طريقة أرجو الله أن تكون مستقيمة، وهو أئني أقتصر على ما يفيد الجرح والتعديل

خاصة، وأحذف منه ما أطال به الكتاب). انتهى

قلتُ: ولو رجع الغماري إلى كتاب «تهذيب الكمال» لَوَجَد العبارَة هكذا:

(رَوِيَ لِهِ أَبُو أَحْمَدَ بْنُ عَدَى هَذَا الْحَدِيثُ وَأَحَادِيثُ أُخْرَى، ثُمَّ قَالَ: «وَهَذِهِ الْأَحَادِيثُ الَّتِي ذَكَرْتُهَا عَنْ يَحْيَى بْنِ عُمَرٍ بْنِ مَالِكٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ أَبِي الْجُوزَاءِ، عَنْ بْنِ عَبَّاسٍ - كُلُّهَا غَيْرُ مَحْفُوظَةٍ، تَفَرَّدَ بِهَا يَحْيَى بِهَذَا الْإِسْنَادِ، وَأَحَادِيثُ أُخْرَى مَا لَمْ أَذْكُرْهَا، وَلَيْسَ تَلْكَ بِمَحْفُوظَةٍ أَيْضًا»<sup>(١)</sup>). انتهى

وإليكم صفحات مصورة من كتاب «تهذيب الكمال»، ليرروا ذلك بأعينكم:



المحمد البخاري والثلاثون

حقّه، وسبّطه، وعُيّنه  
الكتور بشارة عواد معروف

مؤسسة المسالة

(١) تهذيب الكمال (٤٧٩ / ٣١).

أَخْبَرَنَا أَبُو يَكْرَبْ بْنُ رَبِيعَةَ، قَالَ: أَخْبَرَنَا أَبُو القَاسِمِ الطَّبَرَانِيُّ<sup>(١)</sup>، قَالَ: حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ أَخْمَدَ بْنُ حَبْلَ وَإِبْرَاهِيمَ بْنُ مَعْوِيهِ، قَالَ: حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ أَبِي الشَّوَّارِبِ، قَالَ: حَدَّثَنَا يَحْسَنُ بْنُ عَمْرُو بْنِ مَالِكٍ التَّكْرِيِّ<sup>(٢)</sup>، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ أَبِي الْجُوزَاءِ، عَنْ أَبِينَ شَيْبَانَ<sup>(٣)</sup> قَالَ: خَرَبَ بَعْضُ أَصْحَابِ الشَّيْبَانِ<sup>(٤)</sup> بِحَيَاةِ عَلَى قَبْرٍ، وَلَا يَحِبُّ أَنَّهُ قَبْرٌ فَلَمَّا هُوَ يَأْتِي إِنْسَانٌ يَقْرَأُ سُورَةً «تَبَارَكَ الَّذِي بِيدهِ الْمُلْكُ» حَتَّى خَمِّنَهَا، قَالَ أَبُو الْجُوزَاءِ<sup>(٥)</sup>، قَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ خَرَبَتْ حَيَاةَ لِي عَلَى قَبْرٍ وَلَا أَحِبُّ أَنَّهُ قَبْرٌ فَلَمَّا هُوَ يَأْتِي إِنْسَانٌ يَقْرَأُ سُورَةً «تَبَارَكَ»<sup>(٦)</sup> حَتَّى خَمِّنَهَا، قَالَ رَسُولُ اللَّهِ<sup>(٧)</sup>: «عَيْ المَاعِنَةُ»، هِيَ الْمُنْتَجِيَةُ مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ.

رَوَاهُ<sup>(٨)</sup> عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ أَبِي الشَّوَّارِبِ، خَوَافِقَتِهِ فِيهِ بَعْضُهُ، وَقَالَ: غَرِيبٌ<sup>(٩)</sup> مِنْ هَذَا الْوَجْهِ.

وَرَوَى لَهُ أَبُو أَخْمَدَ بْنُ عَيْدَى هَذَا الْحَدِيثُ وَآخَادِيَتُ أُخْرَى،  
ثُمَّ قَالَ<sup>(١٠)</sup>: وَهَذِهِ الْأَحَادِيثُ الَّتِي ذَكَرْتُهَا عَنْ يَحْسَنِ بْنِ عَمْرُو بْنِ  
مَالِكٍ عَنْ أَبِيهِ، عَنْ أَبِي الْجُوزَاءِ، عَنْ أَبِينَ عَبَّاسَ كَلْمَهَا غَيْرُ  
مَسْخَرَةٍ، تَقْرِيرٌ بِهَا يَحْسَنُ يَهْدِي إِلَيْهِ الْإِسْتَادَ وَآخَادِيَتُ أُخْرَى مَا لَمْ  
أَذْكُرْهَا، وَلَيْسَ تَلْكَ يَسْخَرَةٌ أَبْصَارًا.

(١) التَّرمِيدِيُّ (٤٤٩٦).

(٢) فِي الْمُطَبِّعِ مِنْ تَلْيِيقِهِ: يَحْسَنُ غَرِيبٌ، مَلَأَ بِهِ صَحْفَ قَسْمِ أَبِينَ جَانِهِ الْحَسَنِ، وَهِيَ هَذِهِ  
الْكَرِيِّ الْمُجْعَعُ عَنْ ضَعْفِهِ؟ نَسَا ذَكْرَهُ الْمَالِكُ الْمَالِكُ، يَكْتُبُهُ، وَلَمْ يَعْتَمِ.

(٣) الْكَاملُ: ٣ / قَرْقَةٌ ٢٢٨.

وَسَرَرُونَ – إِنْ شَاءَ اللَّهُ تَعَالَى – خَلَالَ أَبْوَابِ كَتَابِنَا هَذَا الْكَثِيرُ مِنَ الْأَمْثَلَةِ عَلَى

أَكَاذِيبِ وَجَهَالَاتِ الْغَمَارِيِّ فِي عِلْمِ الْحَدِيثِ.

# لِبَابُ الْمَالَةِ

قواعد و مقدمات أصولية و فقهية

## القاعدة الأصولية الأولى

**الترك سنة**

الكلام هنا في ثلاثة مطالب:

**المطلب الأول:** بيان المقصود بقولنا: «الترك سنة».

**المطلب الثاني:** كشف كذب الغماري و شدة جهله بعلم أصول الفقه.

**المطلب الثالث:** بيان أن أصحاب رسول الله ﷺ ساروا على أن الترك سنة.

وإليكم تفصيل ذلك:

**المطلب الأول: بيان المقصود بقولنا: «الترك سنة»:**

نحن إنما نتكلّم فيما يخترعه المبتدع من تعبدات لم يأت بها الرسول ﷺ وتركها طوال حياته ﷺ على الرغم من أنه كان يتوفّر في حياته ﷺ المبررات التي يزعم المبتدع أنها تتطلّب اختراع هذا التعبد وتفتّضيه، ولم يوجد - في زمانه ﷺ - ما يمنعه من الإتيان بهذا التعبد.

فوجود المبررات التي تقتضي هذا التعبد، مع عدم وجود مانع يمنع من القيام بهذا التعبد، هذا هو ما يسمّيه أهل العلم: وجود المفترضي مع عدم المانع، أو: توفر المفترضي للفعل مع انتفاء المانع.

وإليكم بعض تصرّيحاتهم بذلك:

- ١ - قال الإمام ابن تيمية في كتابه «اقتضاء الصراط المستقيم لخالفة أصحاب الجحيم»: (تَرَكَ رَسُولُ اللَّهِ مَعَ وُجُودِ مَا يُعْتَقَدُ مُفْتَضِيًّا وَزِوْدًا لِلْمَانِعِ - سُنَّةً، كَمَا أَنْ فِعْلَهُ سُنَّةً) <sup>(١)</sup>. انتهى
- ٢ - وقال شهاب الدين ابن حجر الهيثمي (٩٠٩ - ٩٧٤ هـ) في كتابه «الفتاوى الحديبية»: (وَكَذَا مَا تَرَكَهُ مَعَ قِيامِ الْمُفْتَضِيِّ؛ فَيَكُونُ تَرْكُهُ سُنَّةً، وَفِعْلُهُ بَدْعَةً مَذْمُومَةً، وَخَرْجٌ بِقَوْلِنَا: «مَعَ قِيامِ الْمُفْتَضِيِّ فِي حَيَاتِهِ» .. مَا تَرَكَهُ لِوُجُودِ الْمَانِعِ - كَالاجْتِمَاعِ لِلتَّرَاوِيْحِ - فَإِنَّ الْمُفْتَضِيَ التَّامُ يُدْخِلُ فِيهِ الْمَانِعِ) <sup>(٢)</sup>. انتهى
- ٣ - وقال الشيخ ملا أحمد بن عبد القادر الرومي (المتوفى ١٠٤١ هـ) في كتابه «مجالس الأبرار ومسالك الأخيار»: (العلماء .. قالوا: كما أن فعله عليه السلام كان سُنَّةً كذلك تركه عليه السلام - مع وجود المقتضي وعدم المانع منه - كان سُنَّةً أيضًا) <sup>(٣)</sup>. انتهى
- ٤ - وقال الإمام أبو إسحاق الشاطبي (المتوفى: ٧٩٠ هـ): (إِطْلَاقُهُ الْقَوْلُ بِأَنَّ التَّرْكَ لَا يُوْجِبُ حُكْمًا فِي الْمَتْرُوكِ إِلَّا جَوَارَ التَّرْكِ - غَيْرَ جَارٍ عَلَى أُصُولِ الشَّرِيعَةِ الثَّابِتَةِ).
- 
- (١) اقتضاء الصراط المستقيم (ص ٢٨٠)، تأليف: أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني، دار النشر: مطبعة السنة المحمدية - القاهرة - ١٣٦٩، الطبعة: الثانية، تحقيق: محمد حامد الفقي.
- (٢) الفتاوى الحديبية (ص ٢٠٠)، الناشر: دار الفكر.
- (٣) مجالس الأبرار ومسالك الأخيار (ص ١٣٢ - ١٣٦)، مطبوع مع ترجمته «خزينة الأسرار - ١٢٨٣ هـ».

فَنَقُولُ: إِنَّ هُنَا أَصْلًا لِهِنِّيَ الْمَسْأَلَةُ، لَعَلَّ اللَّهُ يَنْفَعُ بِهِ مَنْ أَنْصَفَ فِي نَفْسِهِ:  
وَذَلِكَ أَنَّ سُكُوتَ الشَّارِعِ عَنِ الْحُكْمِ فِي مَسْأَلَةٍ أَوْ تَرْكِهِ لِأَمْرٍ مَا عَلَى صَرْبَينِ:

أَحَدُهُمَا: أَنْ يَسْكُتَ عَنْهُ أَوْ يَرْكَهُ؛ لِأَنَّهُ لَا دَاعِيَةَ لَهُ تَقْتَضِيهِ، وَلَا مُوْجِبٌ يُفَرِّرُ  
لِأَجْلِهِ، وَلَا وَقَعَ سَبَبٌ تَقْرِيرِهِ؛ كَالنَّوَازِلِ الْخَادِثَةِ بَعْدَ وَفَاءِ النَّبِيِّ ﷺ؛ فَإِنَّهَا لَمْ تَكُنْ  
مَوْجُودَةً .. وَإِنَّهَا حَدَثَتْ بَعْدَ ذَلِكَ، فَاحْتَاجَ أَهْلُ الشَّرِيعَةِ إِلَى النَّظَرِ فِيهَا ..

وَإِلَى هَذَا الضَّرِبِ يَرْجُعُ جَمِيعُ مَا نَظَرَ فِيهِ السَّلْفُ الصَّالِحُ مِمَّا لَمْ يَسْنُنْهُ رَسُولُ اللهِ  
ﷺ عَلَى الْخُصُوصِ مِمَّا هُوَ مَعْقُولُ الْمَعْنَى .. وَمِنْهُ جَمْعُ الْمُضَحَّفِ .. وَمَا أَشْبَهَ ذَلِكَ  
مِمَّا لَمْ يَجْتَنِجْ فِي زَمَانِهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ إِلَى تَقْرِيرِهِ ..

وَالضَّرِبُ الثَّانِي: أَنْ يَسْكُتَ الشَّارِعُ عَنِ الْحُكْمِ الْخَاصِّ، أَوْ يَرْكَهُ أَمْرًا مَا مِنَ  
الْأُمْرِ وَمُوْجِبُهُ الْمُقْتَضِي لَهُ قَائِمٌ وَسَبِيلٌ فِي زَمَانِ الْوَحْيِ - وَفِيمَا بَعْدُهُ - مَوْجُودٌ  
ثَابِتٌ؛ إِلَّا أَنَّهُ لَمْ يُحَدِّدْ فِيهِ أَمْرٌ زَائِدٌ عَلَى مَا كَانَ مِنَ الْحُكْمِ الْعَامِ فِي أَمْثَالِهِ وَلَا يُنْفَضُّ  
مِنْهُ؛ لِأَنَّهُ لَمَّا كَانَ الْمَعْنَى الْمُوْجِبُ لِشَرِيعَةِ الْحُكْمِ الْعُقْلِيِّ الْخَاصِّ مَوْجُودًا، ثُمَّ لَمْ  
يُشَرِّعْ وَلَا تُبَهَّ عَلَى اسْتِنبَاطِهِ؛ كَانَ صَرِيجًا فِي أَنَّ الزَّائِدَ عَلَى مَا ثَبَتَ هُنَالِكَ بِدُعَةً زَائِدَةً  
وَمُخَالِفَةً لِقَاصِدِ الشَّارِعِ، إِذْ فُهِمَ مِنْ قَصْدِهِ الْوُقُوفُ عِنْدَ مَا حَدَّ هُنَالِكَ؛ لَا الزَّيَادَةُ عَلَيْهِ  
وَلَا النُّفَصَانُ مِنْهُ) <sup>(١)</sup>.

قلتُ: فَكَلَامُنَا ينحصر في هذا التَّرْكُ: هل هذا التَّرْكُ سُنَّةً من السُّنَّن النَّبُوَيَّةِ التي

يحب على المسلمين اتباعها؟

(١) الاعتصام (١/ ٣٦٠-٣٦١)، تأليف: أبي إسحاق الشاطبي، دار النشر: المكتبة التجارية الكبرى

- مصر. وانظر: الاعتصام (٢/ ٢٦٥)، الناشر: مكتبة التوحيد، تحقيق: مشهور حسن.

سيأتي تقرير أن الترُك سُنة من السُّنَّةَ النَّبُوَيَّةِ التي يجب على المسلمين اتّباعها، فما تركه الرسول ﷺ من التعبادات فالسُّنَّةَ ترُكَه، فَفِعْلُه بَعْدِه مُخَالِفٌ لِلْسُّنَّةِ، فَيُكُونُ بِذَنْعَةٍ مذمومة.

### المطلب الثاني : كشف كذب الغماري وشدة جهله بعلم أصول الفقه :

يقول عبد الله بن الصديق الغماري في كتابه «إتقان الصنعة في تحقيق معنى البدعة»، ص ٣٨: (ترُك الشيء لا يدل على منعه ولا كراحته، وهي قاعدة أصولية، يجهلها المبتدة، وقد أوضحتها في كتاب «الرد المحكم المبين»).

وقد أخبرني شخص بيَّنَتُ لها له، أنه ذكرها لمبتدع يدعي العلم، أثناء مناقشة معه، فأنكرها وقال: ليست من علم الأصول.

وأغلب أخطاء هؤلاء المبتدة - وما أكثرها - تأتي من جهة جهالهم بالأصول، وعدم تمكنهم من قواعده، مع ضيق باعهم، وقلة اطلاعهم). انتهى كلامه

وقال أيضاً في كتابه «حسن التفهم والدرك لمسألة الترك»، ص ٩: (نقصد بالترك الذي أَفَغَنا هذه الرسالة لبيانه: أن يترك النبي ﷺ شيئاً لم يفعله، أو يتركه السلف الصالح من غير أن يأتي حديث أو أثر بالنهي عن ذلك المتروك يقتضي تحريمه أو كراحته). انتهى كلامه

وقال الغماري (ص ١١- ١٢): (قررت في كتاب «الرد المحكم المبين» أنَّ ترُك الشيء لا يدل على تحريمه، وهذا نص ما ذكرته هناك:

والترك وحده إنْ لم يصحبه نص على أن المتروك ممحظور، لا يكون حُجَّةً في ذلك؛ بل غايته أن يفيد أنَّ ترُك ذلك الفعل مشروع .. وقد أَنْكَر بعض المتنطعين هذه

القاعدة و تَنَفَّى أن تكون مِنْ عِلْمِ الْأَصْوَلِ؛ فَدَلَّ بِإِنْكَارِهِ عَلَى جَهْلِ عَرِيضٍ، وَعَقْلٍ مَرِيضٍ. وَهَا أَنَا ذَا أُبَيْنَ أَدْلَتْهَا فِي الْوَجْهِ الْأَتْيَةِ: .. رَابعُهَا: أَنَّ الْأَصْوَلِيِّينَ عَرَفُوا السَّنَةَ بِأَنَّهَا قَوْلُ الرَّسُولِ ﷺ وَفِعْلُهُ وَتَقْرِيرُهُ، وَلَمْ يَقُولُوا: «وَتَرَكَهُ»؛ لِأَنَّهُ لَيْسَ بِدَلِيلٍ). انتهى كلامه

قلتُ: سُنْرَى الْآنَ - بِإِذْنِ اللَّهِ تَعَالَى - : مَنِ الْجَاهِلُ بِالْأَصْوَلِ؟ وَمَنِ صَاحِبُ الْجَهْلِ الْعَرِيضِ وَالْعَقْلِ الْمَرِيضِ؟ وَمَنِ الْمُبْتَدِعُ؟

لَقَدْ قَالَ الْغَمَارِيُّ: (الْأَصْوَلِيِّينَ عَرَفُوا السَّنَةَ بِأَنَّهَا قَوْلُ الرَّسُولِ ﷺ وَفِعْلُهُ وَتَقْرِيرُهُ وَلَمْ يَقُولُوا: وَتَرَكَهُ، لِأَنَّهُ لَيْسَ بِدَلِيلٍ). انتهى

قلتُ: وَاللَّهِ لَا أَدْرِي مَاذَا أَقُولُ؟!!

هل هَذَا كَذْبٌ صَرِيحٌ؟ أَمْ جَهْلٌ مُفْضُوحٌ؟!!

عُلَمَاءُ أَصْوَلِ الْفَقَهِ - طَوَالِ التَّارِيخِ الإِسْلَامِيِّ - بَدْءًا مِنْ الْإِمَامِ الشَّافِعِيِّ فِي الْقَرْنِ الثَّانِي الْهِجْرِيِّ - وَالْمَشْهُورُ أَنَّهُ أَوَّلُ عَالِمٍ مُجْتَهِدٍ صَنَفَ فِي عِلْمِ أَصْوَلِ الْفَقَهِ، وَمُرَوْرًا بِعَامَّةِ عُلَمَاءِ أَصْوَلِ الْفَقَهِ، وَاتَّهَاءً بِالْإِمامِ الشَّوَّكَانِيِّ، وَهُوَ آخِرُ عَالِمٍ مُجْتَهِدٍ صَنَفَ فِي عِلْمِ أَصْوَلِ الْفَقَهِ فِي الْقَرْنِ الْثَالِثِ عَشَرَ فِيهَا أَعْلَمُ<sup>(١)</sup>.

كُلُّ هُؤُلَاءِ عُلَمَاءِ أَصْوَلِيِّينَ قَدْ صَرَحُوا بِأَنَّ التَّرْكَ هُوَ قِسْمٌ مِنْ أَقْسَامِ السُّنَّةِ

(١) هُنَاكَ مُؤْلِفَاتٌ لِعُلَمَاءِ مُعاصرِينَ، مِنْهَا: «مُذَكَّرَةٌ فِي أَصْوَلِ الْفَقَهِ» لِلشِّيْخِ الْعَالَمِ مُحَمَّدِ الْأَمِينِ الشِّنَقِيْطِيِّ (الْمُتَوَفِّ ١٣٩٣هـ)، و«الْأَصْوَلُ مِنْ عِلْمِ الْأَصْوَلِ» وَشَرْحُه لِلشِّيْخِ الْعَالَمِ مُحَمَّدِ بْنِ صَالِحِ الْعَيْمَيْنِ (الْمُتَوَفِّ ١٤٢١هـ).

## الباب الثالث

النبوية التي أمرنا الله تعالى باتباعها.

وإليكم بعض تصريحاتهم؛ ليتضح شدة قبح كذب الغماري، أو بشاعة جهله:

١ - الإمام الشافعي (١٥٠ - ٢٠٤ هـ): قال في كتابه «الرسالة» في علم أصول الفقه: (فَلَمَّا مَا يَأْخُذُ مِنْهُ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ وَلَا أَحَدٌ بَعْدَهُ زَكَاةً - تَرَكْنَاهُ؛ اتَّبَاعًا لِتَرْكِهِ) <sup>(١)</sup>.

وقال الإمام الشافعي أيضاً: (وَلَكِنَّا نَتَّبِعُ السُّنَّةَ فِعْلًا أَوْ تَرْكًا) <sup>(٢)</sup>. انتهى

قلتُ: ها هو الإمام الشافعي (المولود عام ١٥٠ هـ) يعلنها صراحة أن سُنَّةَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ عَلَيْنَا اتَّبَاعُهَا، سواء كانت فِعْلًا أَوْ تَرْكًا.

والإمام الشافعي - كما هو مشهور - هو أول من قام بتأليف كتاب في علم أصول الفقه، وهو كتاب المشهور «الرسالة».

فكيف يكذب الغماري ويُزعم أن الأصوليين لم يذكروا التَّرْك ضمن السُّنَّةِ النَّبُوَّية؟!!

٢ - الإمام الأوزاعي (٨٨-١٥٧ هـ) إمام أهل الشام <sup>(٣)</sup>:

ثَبَّتَ عَنْهُ - بِإِسْنَادِ صَحِيفٍ - أَنَّهُ أَمْرَ بِتَرْكِهِ مَا تَرَكَهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ، وَأَنَّ مَنْ فَعَلَ مَا تَرَكَهُ

(١) الرسالة (ص ١٩٤).

(٢) نقله الحافظ ابن حجر في كتابه (فتح الباري شرح صحيح البخاري، ٣ / ٤٧٥).

(٣) قال الإمام الذهبي في «سير أعلام النبلاء»، ٧/٧، ١٠٧: (شَيْخُ الْإِسْلَامِ، وَعَالَمُ أَهْلِ الشَّامِ، أَجْبَرَ عُمَرِ الْأَوْزَاعِيَّ .. كَانَ مَوْلَدُهُ فِي حَيَّةِ الصَّحَابَةِ .. قَالَ مُحَمَّدُ بْنُ سَعْدٍ: .. كَانَ ثَقَةً .. وَكَانَ خَيْرًا، فَاضِلًا، مَأْمُونًا، كَثِيرَ الْعِلْمِ وَالْحَدِيثِ وَالْفِقْهِ، حُجَّةً). انتهى

السلف سيكون قد أتى ببدعة مذمومة.

قال الحافظ أبو نعيم الأصبهاني<sup>(١)</sup> في كتابه «حلية الأولياء»: (حدثنا أبو علي محمد بن أحمد بن الحسن<sup>(٢)</sup>، حدثنا يشرون بن موسى<sup>(٣)</sup>، حدثنا معاوية بن عمرو<sup>(٤)</sup>، عن أبي إسحاق الفزاري<sup>(٥)</sup>، قال: قال الأوزاعي في الرجل يسأل: أ مؤمن أنت حقاً؟

قال: «إن المسألة عما سُئلَ مِنْ ذَلِكَ بِدْعَةٌ .. لَمْ يَشْرِعْهُ نَبِيُّنَا عَلَيْهِ أَفْضَلُ الصَّلَاةِ وَأَرْكَى السَّلَامِ .. فَاصْبِرْ تَفْسِيكَ عَلَى السُّنْنَةِ، وَرَقِفْ حَيْثُ وَقَفَ الْقَوْمُ، وَقُلْ بِمَا قَالُوا، وَكُفْ عَمَّا كَفُوا عَنْهُ، وَاسْلُكْ سُبْلَ سَلَفِكَ الصَّالِحَ، فَإِنَّهُ يَسْعُكَ مَا وَسَعَهُمْ، وَقَدْ كَانَ أَهْلُ الشَّامِ فِي عَفْلَةٍ مِنْ هَذِهِ الْبِدَعِ حَتَّى قَدَفَهَا إِلَيْهِمْ بَعْضُ أَهْلِ الْعِرَاقِ .. وَلَوْ كَانَ هَذَا خَيْرًا مَا خُصِّصْتُمْ بِهِ دُونَ أَسْلَافِكُمْ، فَإِنَّهُ لَمْ يَدْخُرْ عَنْهُمْ خَيْرًا حَقًّا لَكُمْ دُونَهُمْ لِفَضْلِ عِنْدِكُمْ، وَهُمْ أَصْحَابُ نَبِيِّهِ مُحَمَّدٌ ﷺ الَّذِينَ اخْتَارُهُمْ لَهُ، وَبَعَثَهُ فِيهِمْ، وَوَصَّفُوهُمْ بِمَا وَصَّفَهُمْ، فَقَالَ: ﴿مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِدَّ أَعْمَالَ الْكُفَّارِ رَحْمَةً﴾

(١) قال الإمام الذهبي في «سير أعلام النبلاء»، ١٧ / ٤٥٤: (أبو نعيم .. الإمام، الحافظ، الثقة).

(٢) قال الخطيب البغدادي في «تاريخ بغداد»، ٢٨٩ / ١: (محمد بن أحمد بن الحسن .. كان ثقة مأموناً).

(٣) قال الخطيب البغدادي في «تاريخ بغداد»، ٨٦ / ٧: (بشر بن موسى بن صالح .. فكان ثقة أميناً).

وقال الإمام الذهبي في «سير أعلام النبلاء»، ١٣ / ٣٥٢: (بشر بن موسى بن صالح .. الإمام، الحافظ، الثقة).

(٤) قال الحافظ ابن حجر في «تقرير التهذيب»، ص ٥٣٨: (معاوية بن عمرو بن المهلب .. ثقة).

(٥) قال الحافظ ابن حجر في «تقرير التهذيب»، ص ٩٢: (الفزاري الإمام أبو إسحاق ثقة حافظ).

بِيَتْهُمْ تَرَاهُمْ رُكُعاً سُجَّداً يَبْتَغُونَ فَضْلًا مِنَ اللَّهِ وَرِضْوَانًا») <sup>(١)</sup>. انتهى

قلتُ: وهذا إسناد صحيح.

فتأملا قوله: «إِنَّ الْمَسْأَلَةَ عَمَّا سُئِلَ مِنْ ذَلِكَ بِدْعَةٌ .. لَمْ يُشْرِعْهُ تَبَيَّنَا عَلَيْهِ أَفْضَلُ الصَّلَاةِ .. فَاصْبِرْ نَفْسَكَ عَلَى السُّنْنَةِ، وَقَفْ حَيْثُ وَقَفَ الْقَوْمُ .. وَكُفْ عَمَّا كَفُوا».

فالسُّنْنَةُ أَنْ تَكُفَ عَمَّا كَفَ عَنْهُ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، يعني: ترك ما ترَكَه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

٣ - الإمام أحمد بن حنبل (٦٤ - ٢٤١ هـ) إمام أهل السُّنْنَة:

روى الإمام ابن أبي يعلى الفراء - بإسناده - في كتابه «طبقات الحنابلة» عن الإمام أحمد بن حنبل أنه قال: (أصول السُّنْنَة عندنا: التمسك بما كان عليه أصحاب رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، والإقتداء بهم، وترك البدع، وكل بدعة فهي ضلاله) <sup>(٢)</sup>. انتهى

قلتُ: فقد صرَّح الإمام أحمد بأن من أصول السُّنْنَة ترك البدع، فهذا الترك يُعدُّ من السُّنْنَة، والبدع هي الأمور التي تركها النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ; ثم جاء منْ بَعْدِه فأحدثوها، فهذه الأفعال المحدثة تختلف السُّنْنَة النبوية؛ كما قال صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ في الحديث الصحيح: «عليكم بِسُنْتِي .. وإياكم ومحديث الأمور، فإن كل محدثة بداع، وكل بداع ضلاله».

(١) حلية الأولياء (٨/٢٥٤-٢٥٥)، تأليف: أبي نعيم أحمد بن عبد الله الأصبهاني، دار النشر: دار الكتاب العربي - بيروت - ١٤٠٥ هـ، الطبعة: الرابعة.

(٢) طبقات الحنابلة (١/٢٤١)، تأليف: محمد بن أبي يعلى أبي الحسين، دار النشر: دار المعرفة - بيروت، تحقيق: محمد حامد الفقي.

٤ - الإمام ابن خزيمة (٢٢٣ - ٢٢١ هـ):

قال في كتابه المشهور بـ «صحيح ابن خزيمة» وهو من أشهر كتب السنة النبوية المعتمدة: (باب: «ترك الصلاة في المصلى قبل العيدين وبعدها؛ اقتداء بالنبي ﷺ واستناداً به» .. عن ابن عباس أن رسول الله ﷺ خرج يوم فطر .. فصل ركعتين، لم يُصل قبلها ولا بعدها)<sup>(١)</sup>. انتهى

فها هو أحد أئمة السنة المتقدمين - الإمام أبو بكر ابن خزيمة - يُصرّح بأن ما تركه النبي ﷺ فإنه سُنة نبوية نقتدي ونسن بها، فالترك قسم من أقسام السنة النبوية.

٥ - ابن أبي زيد القير沃اني (٣١٠ - ٣٨٦ هـ):

قال في كتابه «الجامع»: (التسليم للسنن، لا تعارض برأي ولا تدفع بقياس، وما تأوله منها السلف الصالح تأولناه، وما عملوا به عملناه، وما تركوه تركناه .. وكل ما قدّمنا ذكره فهو قول أهل السنة وأئمة الناس في الفقه والحديث)<sup>(٢)</sup>. انتهى

قلت: تأمل قوله هذا؛ تجده صريحاً في أن السنن عمل وترك، فيجب التسليم للسنن في العمل والترك.

وقال في كتابه «الرسالة» في باب «ما تنطق به الألسنة وتعتقد الأفتدة من واجب

(١) صحيح ابن خزيمة (٢/٣٤٥)، تأليف: محمد بن إسحاق بن خزيمة أبي بكر النيسابوري، دار النشر: المكتب الإسلامي - بيروت، الطبعة: ١٣٩٠ هـ - ١٩٧٠ م، تحقيق: د. محمد الأعظمي.

(٢) الجامع في السنن والأداب والمغازي والتاريخ (ص١١٧)، الناشر: مؤسسة الرسالة بيروت والكتبة العتيقة بتونس، تحقيق: عثمان بطيخ ومحمد أبي الأجهان، الطبعة: الثانية / ١٤٠٣ هـ -

أمور الديانات»:

(وَاتِّبَاعُ السَّلْفِ الصَّالِحِ وَاقْتِفَاءُ آثَارِهِمْ .. وَتَرَكُ كُلُّ مَا أَحْدَثَهُ الْمُخْدِثُونَ) <sup>(١)</sup>.

وشرحه أحمد بن سالم التفراوي (١١٢٦-١٠٤٤هـ) في كتابه «الفواكه الدواني» على رسالة ابن أبي زيد القيرواني، فقال: («وَتَرَكُ كُلُّ مَا أَحْدَثَهُ الْمُخْدِثُونَ» وَلَمَّا كَانَ كُلُّ خَيْرٍ فِي اتِّبَاعِ مَنْ سَلَفَ وَكُلُّ شَرٌّ فِي ابْتِدَاعِ مَنْ خَلَفَ - قَالَ: وَيَجِبُ عَلَى الْمُكَلَّفِ تَرَكُ فِعْلِ كُلِّ مَا أَحْدَثَهُ الْمُخْدِثُونَ مِنِ الابْتِدَاعَاتِ الْمُخَالِفَةِ لِمَا كَانَ عَلَيْهِ السَّلَفُ الصَّالِحُ؛ لِقَوْلِهِ تَعَالَى: مَنْ أَحْدَثَ فِي أَمْرِنَا مَا لَيْسَ مِنْهُ فَهُوَ رَدٌّ»).

وَقَالَ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ أَيْضًا: «إِيَّاكُمْ وَمُخْدِثَاتِ الْأُمُورِ» .. وَمَا خَالَفَ ذَلِكَ بِيَدْعَةً وَضَلَالَةً؛ فَلَا يَجُوزُ الْعَمَلُ بِهِ) <sup>(٢)</sup>. انها

قلت: فالآمور التي أحدثها المحدثون بعد وفاته صلوات الله عليه - قد تركها النبي صلوات الله عليه فيجب على المسلمين أن يتذكروها.

## ٦ - الإمام ابن عبد البر (٣٦٨ هـ - ٤٦٣ هـ):

قال في كتابه «الاستذكار الجامع لمذاهب فقهاء الأمصار»: («البدعة» في لسان العرب: اختراع ما لم يكن وابتداوه. فما كان من ذلك في الدين خلافاً للسنة التي مضى عليها العمل - فتلك بدعة لا خير فيها، وواجب ذمها، والنهي عنها، والأمر

(١) رسالة ابن أبي زيد القيرواني (ص ٩).

(٢) الفواكه الدواني على رسالة ابن أبي زيد القيرواني (١٠٩/١)، تأليف أحمد بن غنيم التفراوي، نشر: دار الفكر - بيروت، الطبعة: ١٤١٥ هـ.

باجتنابها، وهجران مبتدعها)<sup>(١)</sup>. انتهى

قلت: قوله: «خلافاً للسنة التي مَضَى عليها العمل» صريح في أن ما تركه النبي ﷺ ولم يعمل به فالسنة هي ترْكَه، ومنْ فَعَلَه كان مبتدعاً مذموماً مهجوراً.

٧ - الإمام أبو المظفر السمعاني (٤٢٦ - ٤٨٩ هـ):

قال في كتابه «قواطع الأدلة في الأصول» في علم أصول الفقه: (إذا ترك النبي ﷺ شيئاً من الأشياء، وَجَبَ عَلَيْنَا مُتَابَعَتِه فِيهِ)<sup>(٢)</sup>. انتهى

٨ - أبو الوفاء ابن عقيل (٤٣١ - ٤٥١ هـ):

قال في كتابه «الواضح» في أصول الفقه - في بيان الفرق بين فعله وترْكِه:

(إن تَرَكَ في خلال فِعلِ ما يشاكل ذلك الفعل، أو فَعَلَ فِعلًا في مكان أو مع شخص، وترَكَه في مكان آخر ومع شخص آخر، دَلَّ على وجوب تَجنبِه).

مثل أنْ وقف بعرفة وتجنب عُرْنة، وأجباب شخصاً دعاه، ولم يستجب لآخر، وقصر الصلاة في سفر، ولم يقصرها في سفر، كان ما ترَكَه واجباً ترْكَه، كما أن ما فَعَله واجب فِعلَه ..

(١) الاستذكار الجامع لمذاهب فقهاء الأمصار (٦٧ / ٢)، تأليف: أبي عمر يوسف بن عبد الله بن عبد البر، الناشر: دار الكتب العلمية - بيروت - ٢٠٠٠م، الطبعة: الأولى، تحقيق: سالم محمد عطا-محمد علي معرض .

(٢) قواطع الأدلة في الأصول (٣١١ / ١)، تأليف: أبي المظفر منصور بن محمد السمعاني، تحقيق: محمد حسن، نشر: دار الكتب العلمية - بيروت، الطبعة: ١٩٩٧م.

### الباب الثالث

قد اعتذر عليه عن الترك ببيان علة الترك، حيث لم يأكل الضب، ثم قال: «إني أجدني أعاذه، لأنه لم يكن في أرض قومي» واعتذر عن ترك فسخ الحج إلى العمرة بسوقه للهدي، وهذا يعطي أن تركه يجب الاقتداء به ..

فقد بان الفرق بين الفعل والترك في حقه عليه<sup>(١)</sup>. انتهى

٩ - أبو الوليد بن رشد (٤٥٠ - ٤٥٢ هـ):

قال في موسوعته الفقهية «البيان والتحصيل»: (لا يصح أن تتوفر دواعي المسلمين على ترك نقل شريعة من شرائع الدين وقد أieroوا بالتبليغ. وهذا أصل من الأصول<sup>(٢)</sup>، وعما يأتى إسقاط الزكاة من الخضر والبقول .. لأننا نترك نقل أحد النبي عليه الزكاة منها كالسنة القائمة في أن لا زكاة فيها. وكذلك ننزل ترك نقل السجود عن النبي عليه في الشكر كالسنة القائمة في أن لا سجود فيها)<sup>(٣)</sup>. انتهى

قلت: إنما نتكلّم عن القاعدة الأصولية التي ذكرها الإمام ابن رشد وصرح بها؛

(١) الواضح (٤ / ١٣٩ - ١٤٠)، تأليف: أبي الوفاء علي بن عقيل، تحقيق: د. عبد الله عبد المحسن التكريكي، نشر: مؤسسة الرسالة، ١٩٩٩ م.

(٢) هكذا نقلها محمد علي بن حسين (١٢٨٧ - ١٣٦٧ هـ) - مفتى المالكية بمكة - في كتابه «تهدیب الفروع والقواعد السنّة في الأسرار الفقهية»، قال: (قال ابن رشد: .. وهذا أصل من الأصول).

والذى في كتاب «البيان والتحصيل، ١ / ٣٩٣» المطبع هكذا: (وهذا أيضًا من الأصول).

(٣) البيان والتحصيل (١ / ٣٩٣)، تأليف: أبي الوليد بن رشد، الناشر: دار الغرب الإسلامي، بيروت، ١٩٨٨ م.

وهي أن ترك النبي ﷺ لشيء من العبادات - يدل على أن هذا الترك هو السنة، وهذا الترك تعلمه إذا لم يُنقل عن النبي ﷺ أنه فعل هذا الشيء.

ولا يهمنا هنا المسائل الفرعية التي ذكرها الإمام ابن رشد؛ فهي تتوقف على ثبوت أو عدم ثبوت النقل عن النبي ﷺ في كل مسألة بخصوصها.

١٠ - فخر الدين الرازي (٥٤٤ - ٦٠٦ هـ):

قال في كتابه «معالم أصول الفقه»: (قوله تعالى: ﴿لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أَسْوَأُ حَسَنَةً لِمَنْ كَانَ يَرْجُوا اللَّهَ وَالْيَوْمَ الْآخِرَ وَذَكَرَ اللَّهَ كَثِيرًا﴾ [الأحزاب: ٢١] وهذا الكلام يجري مجرى الوعيد لمن ترك التأسيي به، ولا معنى للتأنسي به إلا أن يأتي الإنسان بمثل ما أتى به في الفعل والترك ..

قوله ﷺ: «عليكم بستي .. وإياكم ومحدثات الأمور؛ فإن كل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلاله»، والاستدلال بهذا الخبر من ثلاثة أوجه:

الأول: أن السنة عبارة عن «الطريقة» وهي تتناول: الفعل والقول والترك.

وقوله عليه السلام: «عليكم» للوجوب؛ وهذا يدل على وجوب متابعته في أفعاله وأقواله وتروكه ..

والثالث: قوله عليه السلام: «إياكم ومحدثات الأمور» .. المراد منه: ما يأتي به الإنسان مع أنه - عليه السلام - لم يأتي بمثله، وذلك متناول للفعل والترك .. وكل ما تركه الرسول - عليه السلام - كان فعله بدعة. فلما حكم على البدعة بأنها ضلاله؛ علمنا بأن متابعة الرسول - عليه السلام - في كل الأمور واجبة؛ إلا ما خصه الدليل

قوله عليه السلام: «مَنْ تَرَكَ سُتْرِي فَلِيُسْ مِنِّي» والسنّة: الطريقة؛ فكان ذلك متناولاً للأقوال، والأفعال والتروك<sup>(١)</sup>. انتهى

١١ - الإمام مُوقِّعُ الدِّينِ ابنُ قدَّامَةَ (٥٤١ - ٥٦٢ هـ):

قال في موسوعته الفقهية «المغني» عن صلاة العيد: (اعقاد الإجماع .. على أنه لا يُسن لها أذانٌ ولا إقامةٌ .. وَقَدْ ثَبَّتَ أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ كَانَ يُصَلِّي الْعِيدَ بِغَيْرِ أَذَانٍ وَلَا إِقَامَةٍ .. وَسُنَّةُ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ أَحَقُّ أَنْ يُتَبَعَ) <sup>(٢)</sup>. انتهى

قلتُ: فقد صرخ الإمام ابن قدامة أن ترك الرسول ﷺ للأذان والإقامة هو سنّة الرسول ﷺ، فالترك قسم من أقسام السنّة النبوية.

١٢ - سيف الدين الأَمْدِي (٥٥١ - ٦٣١ هـ):

قال في «الإحکام في أصول الأحكام»: (إِذَا فَعَلَ النَّبِيُّ ﷺ فَعْلًا .. أَنَا مُتَّبِّعُونَ بالتأسیی به في فعله .. ودليله النص والإجماع .. وأما الإجماع: فهو أن الصحابة كانوا مُجْمِعِينَ على الرجوع إلى أفعاله .. وسُكُونُ أنفسهم إليها والاعتماد عليها .. وعلى ما ذكرناه في فعله يكون الحكم في تركه) <sup>(٣)</sup>. انتهى

(١) مطبوع مع شرح العالم في أصول الفقه (٢٠-٢٥). / ٢

(٢) المغني (٢/١١٧)، تأليف: عبد الله بن أحمد بن قدامة المقدسي أبي محمد، دار النشر: دار الفكر - بيروت - ١٤٠٥ هـ، الطبعة: الأولى

(٣) الإحکام في أصول الأحكام (١/٢٤٣-٢٤٤)، تأليف: علي بن محمد الأَمْدِي، الناشر: دار الكتاب العربي - بيروت، تحقيق: سيد الجميلي، الطبعة: الأولى - ١٤٠٤ هـ.

وقال الأَمْدِي أَيْضًا: (أَمَا التَّأْسِي بِالغَيْرِ فَقَدْ يَكُونُ فِي الْفَعْلِ وَالْتَّرْكِ .. وَأَمَا التَّأْسِي فِي التَّرْكِ فَهُوَ تَرْكٌ أَحَدُ الشَّخْصِينِ مِثْلُ مَا تَرْكَ الْآخَرُ مِنَ الْأَفْعَالِ عَلَى وَجْهِهِ وَصِفَتِهِ مِنْ أَجْلِ أَنَّهُ تَرْكٌ) <sup>(١)</sup>. انتهى

### ١٣- الشِّيخُ الْعَلَامَةُ ابْنُ بَازُ (١٣٣٠ - ١٤٢٠ هـ) رئيْسُ هَيَّةِ كِبَارِ الْعُلَمَاءِ:

قال في رسالته «حُكْمُ الاحتفال بالموْلَدِ النَّبُوِيِّ»: (لا يجوز الاحتفال بموْلَدِ الرَّسُولِ وَلَا غَيْرِهِ؛ لِأَنَّ ذَلِكَ مِنَ الْبَدْعِ الْمَحْدُثَةِ فِي الدِّينِ؛ لِأَنَّ الرَّسُولَ لَمْ يَفْعُلْهُ وَلَا خَلَفَأُوهُ الرَّاشِدُونَ .. وَهُمْ أَعْلَمُ النَّاسَ بِالسُّنَّةِ .. وَقَدْ ثَبَّتَ عَنِ النَّبِيِّ أَنَّهُ قَالَ: «مَنْ أَحْدَثَ فِي أُمْرِنَا هَذَا مَا لَيْسَ مِنْهُ فَهُوَ رَدٌّ» أَيْ: مَرْدُودٌ عَلَيْهِ. وَقَالَ فِي حَدِيثٍ آخَرَ: «عَلَيْكُمْ بَسْتِي .. وَإِيَاكُمْ وَمَحْدُثَاتُ الْأُمُورِ؛ فَإِنَّ كُلَّ مَحْدُثَةٍ بَدْعَةٌ، وَكُلَّ بَدْعَةٍ ضَلَالٌ»).

ففي هذين الحديثين تحذير شديد من إحداث البدع والعمل بها ..

وإحداث مثل هذه المرواد يُفْهَمُ منه أنَّ اللَّهَ سُبْحَانَهُ لَمْ يُكْمِلِ الدِّينَ هَذِهِ الْأُمَّةَ، وَأَنَّ الرَّسُولَ ﷺ لَمْ يُلْعَمْ مَا يَنْبَغِي لِلْأُمَّةِ أَنْ تَعْمَلَ بِهِ حَتَّى جَاءَ هُؤُلَاءِ الْمُتَأْخِرُونَ فَأَحَدَثُوا فِي شَرْعِ اللَّهِ مَا لَمْ يَأْذَنْ بِهِ، زَاعِمِينَ أَنَّ ذَلِكَ مَا يَقْرَبُهُمْ إِلَى اللَّهِ، وَهَذَا - بِلَا شَكٍ - فِيهِ خَطَرٌ عَظِيمٌ وَاعْتِرَاضٌ عَلَى اللَّهِ سُبْحَانَهُ وَعَلَى رَسُولِهِ ﷺ، وَاللَّهُ سُبْحَانَهُ قَدْ أَكْمَلَ لِعَبَادِهِ الدِّينَ، وَأَتَمَ عَلَيْهِمِ النِّعْمَةَ.

والرسول قد بلَّغَ الْبَلَاغَ الْمُبِينَ، وَلَمْ يَتَرَكْ طَرِيقًا يَوْصِلُ إِلَى الْجَنَّةِ وَيَبْعَدُ مِنَ النَّارِ

(١) الإِحْكَامُ فِي أَصْوَلِ الْأَحْكَامِ (١/٢٢٦-٢٢٧).

### الباب الثالث

إلا بَيْنَه لِلأُمَّةِ كَمَا ثَبَتَ فِي الْحَدِيثِ الصَّحِيفَ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ وَرَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «مَا بَعَثَ اللَّهُ مِنْ نَبِيٍّ إِلَّا كَانَ حَقًّا عَلَيْهِ أَنْ يَدْلِيلُ أُمَّتَهُ عَلَى خَيْرٍ مَا يَعْلَمُهُ لَهُمْ، وَيَنْذِرُهُمْ شَرَّ مَا يَعْلَمُهُ لَهُمْ». رواه مسلم في صحيحه ..

فَلَوْ كَانَ الاحتفالُ بِالموالِدِ مِنَ الدِّينِ الَّذِي يَرْضَاهُ اللَّهُ سُبْحَانَهُ الرَّسُولُ ﷺ لِلأُمَّةِ أَوْ فَعَلَهُ فِي حَيَاتِهِ .. فَلَمَّا لَمْ يَقُعْ شَيْءٌ مِنْ ذَلِكَ عِلْمٌ أَنَّهُ لَيْسَ مِنَ الإِسْلَامِ فِي شَيْءٍ؛ بَلْ هُوَ مِنَ الْمَحَدُثَاتِ الَّتِي حَذَّرَ الرَّسُولُ ﷺ مِنْهَا أُمَّتُهُ كَمَا تَقَدَّمَ ذِكْرُ ذَلِكَ فِي الْحَدِيثَيْنِ السَّابِقَيْنِ ..

وَلَيْسَ هَذَا الاحتفالُ مَا جَاءَ بِهِ الرَّسُولُ ﷺ؛ فَيَكُونُ لَيْسَ مِنَ الدِّينِ الَّذِي أَكْمَلَهُ اللَّهُ لَنَا وَأَمْرَنَا بِاتِّبَاعِ الرَّسُولِ ﷺ فِيهِ، وَقَدْ رَدَّدْنَا ذَلِكَ أَيْضًا إِلَى سُنْنَةِ الرَّسُولِ، فَلَمْ نَجِدْ فِيهَا أَنَّهُ فَعَلَهُ وَلَا أَمْرَ بِهِ .. فَعَلِمْنَا بِذَلِكَ أَنَّهُ لَيْسَ مِنَ الدِّينِ؛ بَلْ هُوَ مِنَ الْبَدْعِ الْمَحَدُثَةِ .. وَبِذَلِكَ يَتَضَعَّ لِكُلِّ مَنْ لَهُ أَذْنٌ بِصِيرَةٍ وَرَغْبَةٍ فِي الْحَقِّ وَإِنْصَافٍ فِي طَلْبِهِ أَنَ الاحتفالُ بِالموالِدِ لَيْسَ مِنْ دِينِ الإِسْلَامِ؛ بَلْ هُوَ مِنَ الْبَدْعِ الْمَحَدُثَاتِ الَّتِي أَمْرَ اللَّهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى وَرَسُولُهُ بِتَرْكِهَا وَالْحَذْرُ مِنْهَا) <sup>(١)</sup>. انتهى

١٤ - شمس الدين أبو عبد الله الأصفهاني (٦١٦ - ٦٨٨ هـ):

قال في كتابه «الكافش عن المحسوب في علم الأصول»: (تنبيه: اعلم أنه لا بد من تفسير ألفاظ تستعمل في هذا الكتاب، فنقول:

التَّأْسِيَ بِهِ قَدْ يَكُونُ فِي فَعْلِهِ، وَقَدْ يَكُونُ فِي تَرْكِهِ ..

(١) رسائل في حكم الاحتفال بالمواليد التبوi (ص ٥٧-٦١)، لمجموعة من العلماء، الناشر: دار العاصمة - السعودية - ١٤١٩ هـ - ١٩٩٨ م، الطبعة الأولى.

والتأسي به في الترك: وهو أن ترك مثل ما ترك على الوجه الذي ترك؛ لأجل أنه ترك<sup>(١)</sup>. انتهى

١٥ - الإمام تقى الدين ابن تيمية (٦٦١-٧٢٨هـ):

قال في كتابه «القواعد النورانية الفقهية»: (الترك الراتب سُنَّةً كِمَا أَنَّ الْفَعْلَ الراتب سُنَّةً .. فَأَمَّا مَا تَرَكَهُ مِنْ جُنْسِ الْعَبَادَاتِ .. فَيُجِبُ القَطْعُ بِأَنَّ فِعْلَهُ بَدْعَةً وَضَلَالَةً)<sup>(٢)</sup>.

وقال الإمام ابن تيمية أيضًا في كتابه «شرح العمدة في الفقه»: (تَرَكَهُ اللَّهُ سُنَّةً كِمَا أَنَّ فِعْلَهُ سُنَّةً)<sup>(٣)</sup>. انتهى

وقال الإمام ابن تيمية في كتابه «اقتضاء الصراط المستقيم لخلافة أصحاب الجحيم»: (تَرَكَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ عَلَيْهِ الْأَصْلَحَ مَعَ وُجُودِ مَا يُعْتَقَدُ مُقْتَضِيًّا وَزِوَالِ المَانِعِ - سُنَّةً، كِمَا أَنَّ فِعْلَهُ سُنَّةً)<sup>(٤)</sup>. انتهى

(١) الكافش عن المحسول في علم الأصول (٥/١٥٤-١٥٥)، تأليف: أبي عبد الله محمد بن محمود الأصفهاني، تحقيق: عادل عبد الموجود وعلي معوض، الناشر: دار الكتب العالمية - بيروت، الطبعة: الأولى ١٤١٩هـ ١٩٩٨م.

(٢) القواعد النورانية الفقهية (ص ١٠٢)، تأليف: أحمد بن عبد الخليل بن تيمية الحراني أبي العباس، دار النشر: دار المعرفة - بيروت، الطبعة: ١٣٩٩هـ، تحقيق: محمد حامد الفقي.

(٣) شرح العمدة في الفقه (٤/١٠٠)، تأليف: الإمام أحمد بن تيمية، تحقيق: د. سعود صالح العطيشان، نشر: مكتبة العبيكان - الرياض، الطبعة: الأولى - ١٤١٣هـ.

(٤) اقتضاء الصراط المستقيم لخلافة أصحاب الجحيم (ص ٢٨٠).

## ١٦ - الإمام ابن القيم (٦٩١ - ٧٥١ هـ):

قال في موسوعته الأصولية «إعلام الموقعين عن رب العالمين»: (وَأَمَّا تَقْلِيلُهُمْ لِتَرْكِهِ فَهُوَ نَوْعًا، وَكَلَّاهُمَا سُنَّةً .. فَإِنْ تَرَكَهُ سُنَّةً كَمَا أَنَّ فِعْلَهُ سُنَّةً، فَإِذَا اسْتَحْبَبْنَا فِعْلَ مَا تَرَكَهُ كَمَا نَظَرَ اسْتِحْبَابِنَا تَرْكَ مَا فَعَلَهُ، وَلَا فَرْقٌ) <sup>(١)</sup>. انتهى

وقال أيضا الإمام ابن القيم في كتابه «زاد المعاد»: (فَإِنَّ السُّنَّةَ مَا كَانَ ثَابِتًا عَنْ قَبْلِهِ مِنْ قَوْلٍ أَوْ فِعْلٍ .. هَيْدَأَ لَمْ يَفْعَلْهُ وَلَمْ يَشْرُعْهُ، كَمَا تَرَكَهُ هُوَ السُّنَّةُ) <sup>(٢)</sup>. انتهى

## ١٧ - الإمام أبو إسحاق الشاطبي (المتوفى ٧٩٠ هـ):

قال في موسوعته الأصولية «الموافقات» في أصول الشرعية: (كُلُّ مَنْ خَالَفَ الْإِجْمَاعَ فَهُوَ مُخْطَبٌ، وَأَمَّةُ مُحَمَّدٍ لَا تَجْتَمِعُ عَلَى ضَلَالٍ، فَمَا كَانُوا عَلَيْهِ مِنْ فِعْلٍ أَوْ تَرْكٍ؛ فَهُوَ السُّنَّةُ وَالْأَمْرُ الْمُعْتَبَرُ، وَهُوَ الْمَهْدِي .. فَكُلُّ مَنْ خَالَفَ السَّلْفَ الْأَوَّلِينَ فَهُوَ عَلَى خَطَا) <sup>(٣)</sup>. انتهى

## ١٨ - بدر الدين العيني (٧٦٢ - ٨٥٥ هـ):

قال: (إِنَّ التَّرْكَ مَعَ حِرْصِهِ عَلَى إِحْرَازِ فَضْيَلَةِ النَّفْلِ - دَلِيلُ الْكُرَايَةِ) <sup>(٤)</sup>.

(١) إعلام الموقعين عن رب العالمين (٢/٣٨٩ - ٣٩٠).

(٢) زاد المعاد (١/٤٣٢)، تأليف: محمد بن أبي بكر ابن قيم الجوزية، تحقيق: شحيب الأرناؤوط وعبد القادر الأرناؤوط، نشر: مؤسسة الرسالة، مكتبة المنار الإسلامية، ١٩٨٦ م.

(٣) المAAFAT (٣/٧١)، تحقيق: عبد الله دراز، نشر: دار المعرفة - بيروت.

(٤) تعلمه عنه أبو الطيب شمس الحق العظيم آبادي (١٢٧٣ - ١٣٢٩ هـ) في كتابه (إعلام أهل العصر بأحكام ركعتي الفجر)، ص ٩٧، الناشر: مكتبة الثقافة الدينية - القاهرة.

١٩ - الإمام علاء الدين المرداوي (٨١٧ - ٨٨٥ هـ):

قال في كتابه «التحبير شرح التحرير» في أصول الفقه: (نبأه: من الفعل - أيضًا - عمل القلب، والترك ..

وإذا نُقل عنه بِكَلِيلٍ أنه ترك كذا، كان - أيضًا - من السُّنَّة الفعلية، كما وردَ أنه بِكَلِيلٍ لما قدم إليه الضب، فأمسك عنْهُ، وترك أكله، أمسك الصحابة رضي الله عنهم وتركوه حتى يَبَيَّن لهم أنه حلال؛ ولكنَّه يعافه) <sup>(١)</sup> . انتهى

وقال الإمام المرداوي أيضًا: (فائدةتان:

الأولى: «التأسي»: فعلك كما فعل بِكَلِيلٍ لأجل أنه فعل.

وكذا الترك؛ فالتأسي فيه: تركك له كما ترك؛ لأجل أنه تركه.

هذا في الفعل وتركه) <sup>(٢)</sup> . انتهى

٢٠ - تاج الدين السبكي (٧٢٧ - ٧٧١ هـ): قال في كتابه «الإيهاج في شرح المنهاج على منهاج الوصول إلى علم الأصول»: (تطلق السُّنَّة على ما صدرَ عن النبي بِكَلِيلٍ من الأقوال والأفعال التي ليست للإعجاز .. والكافُّ فعل) <sup>(٣)</sup> . انتهى

وقال أيضًا: (نبأه: الترك منه عليه السلام كال فعل .. فإنها لم يذكر المصنف الترك؛ للدخوله في قسم «الفعل») <sup>(٤)</sup> . انتهى

(١) التحبير شرح التحرير (٣/١٤٣٠-١٤٣٢).

(٢) التحبير شرح التحرير (٣/١٤٨٤-١٤٨٥).

(٣) الإيهاج في شرح المنهاج (٢/٢٨٨).

(٤) الإيهاج في شرح المنهاج (٢/٢٣٣).

قلتُ: فإذا كفَّ النبي ﷺ عن شيء ما - يعني تركه ولم يفعله - فهذا يدخل في السنّة النبوية في قسم الأفعال.

٢١ - الإمام بدر الدين الزركشي (٧٤٥ - ٧٩٤ هـ):

قال في كتابه «تشنيف المسامع بجمع الجواجم» في أصول الفقه: (السنّة: وهي أقوال محمد ﷺ وأفعاله .. ويدخل في الأفعال التقرير .. والكفُّ فعل)<sup>(١)</sup>. انتهى

٢٢ - الإمام شهاب الدين القسطلاني (٨٥١ - ٩٢٣ هـ):

نقل في كتابه «المواهب اللدنية بالمنح المحمدية» القول بأن الترْك سنّة ولم ينكره فجاء فيما نقله: (تركه ﷺ سنّة كما أن فعله سنّة).<sup>(٢)</sup> انتهى  
ثم أتبعه القسطلاني بقوله: (فليتتأمل).

٢٣ - تقي الدين ابن النجاشي (٨٩٨ - ٩٧٢ هـ):

قال في كتابه «الكوكب المنير شرح مختصر التحرير» في أصول الفقه: (ومن الفعل أيضاً: عمل القلب والترک ..

وإذا نقلَ عن النبي ﷺ أنه تركَ كذا، كانَ أيضاً من السنّة الفعلية، كما وردَ أنه ﷺ لما قدمَ إلينه الضَّبُّ فآمسَكَ عَنْهُ وَرَكَ أَكْلَهُ؛ آمسَكَ الصَّحَابَةُ رضيَ اللهُ عنْهُمْ وَرَكُوكُهُ

(١) تشنيف المسامع بجمع الجواجم (٤٤٦/١)، تأليف: بدر الدين الزركشي، تحقيق: أبي عمرو الحسيني، نشر: دار الكتب العلمية - بيروت، الطبعة: الأولى - ٢٠٠٠ م.

(٢) المواهب اللدنية بالمنح المحمدية (٣/١٤٠)، الناشر: دار الكتب العلمية - بيروت، تحقيق: مأمون الجنان، الطبعة: الأولى/١٤١٦ هـ - ١٩٩٦ م.

حَتَّى يَئِنْ لَهُمْ أَنَّهُ حَلَالٌ ، وَلَكِنَّهُ يَعَافُهُ) <sup>(١)</sup>.

٢٤ - شهاب الدين ابن حجر الهيثمي (٩٠٩ - ٩٧٤ هـ):

قال في كتابه «الفتاوى الحديبية»: (وكذا ما تركه بِرَأْيِهِ مع قيام المُفْتَضِي؛ فيكون تَرْكُهُ سُنَّةً، وَفِعْلُهُ بدعة مذمومة) <sup>(٢)</sup>. انتهى

٢٥ - الشيخ ملا أحمد بن عبد القادر الرومي (المتوفى ١٠٤١ هـ):

قال في كتابه « المجالس الأبرار و مسائلك الأخيار»: (وأما ما كان المقتضي لِفَعْلِهِ في عهده عليه السلام موجوداً من غير وجود المانع منه ومع ذلك لم يفعله عليه السلام - فإن حداثه تغيير للدين الله تعالى؛ إذ لو كان فيه مصلحة لَفَعَلَهُ عليه السلام أو حتى عليه، ولَمَّا لم يفعله عليه السلام ولم يمحث عليه عُلِّم أنه ليس فيه مصلحة؛ بل هو بدعة قبيحة سيئة).

مثاله: الأذان في العيدين، فإنه لما أحدهُهُ بعض السلاطين أنكره العلماء .. قالوا: كما أن فعل ما فَعَلَهُ عليه السلام كان سُنَّةً - كذلك تَرْكُ ما تركه عليه السلام - مع وجود المقتضي وعدم المانع منه - كان سُنَّةً أيضاً؛ فإنه عليه السلام لما أمر بالآذان في الجمعة دون العيدين كان تَرْكُ الأذان فيها سُنَّةً، وليس لأحد أن يزيله ويقول: «هذا زيادة العمل الصالح لا يضر زيادته»؛ إذ يُقال له: هكذا تَغَيَّرت أديان الرسل وتَبَدَّلت شرائعهم؛ فإن الزيادة في الدين لو جازت لَجَازَ أن يُصَلِّي الفجر أربع ركعات والظهر ست ركعات ويقال: «هذا زيادة عمل صالح لا يضر زيادته»، لكن

(١) الكوكب المنير شرح مختصر التحرير (٢/١٦٥).

(٢) الفتاوى الحديبية (ص ٢٠٠).

ليس لأحد أن يقول ذلك؛ لأن ما يُبَدِّيه المبتدع من المصلحة والفضيلة إنْ كان ثابتاً في حُضْرَه عليه السلام ومع هذا لم يفعله عليه السلام - فيكون تَرْك مثل هذا الفعل مُسْتَنَّة<sup>(١)</sup>. انتهى كلام الشيخ ابن عبد القادر الرومي.

٢٦ - الإمام محمد بن إسماعيل الأمير الصناعي (١٠٩٩ - ١١٨٢ هـ) صاحب «سبل السلام»:

قال في كتابه «إجابة السائل شرح بغية الآمل» في علم أصول الفقه: (واعلم أن الشَّنَّة لُغَةُ الطريقة المعتادة .. وَتُطْلَقُ فِي عُرْفِ المشرعين .. على ما صَدَرَ عَنْهُ اللَّهُ مِنْ أقواله وأفعاله وتقريراته، وهذا هو المراد هنا كما يفيده قوله: ..

**فِإِنَّمَا الْأَقْوَالُ وَالْأَفْعَالُ كَذَلِكَ التَّقْرِيرُ فِي الْأَقْوَالِ**

فإنَّه اشتمل النظم على ذِكر أقسامها الثلاثة، وهكذا عَدَّ أقسامها أكثر أئمَّة الأصول، ولم يذكروا التَّرْك؛ لأن التَّرْك داخلة في الأفعال؛ لأنَّها كف، والكف فِعل

كان التَّأْسِي واجباً علينا ورَسَّمه فِيمَا انتهى إلينا فِعلَك أو تَرْكَك فِعلَ الغير مُتَابِعاً في الوجه والتصوير «الأسوة» لغَةُ القدوة .. فقوله: «فِعلَك أو تَرْكَك»؛ لأنَّه يَجْرِي التَّأْسِي في التَّرْك. وقوله: «فِعلَ الغير» أي: مِثْل فِعلِ الغير<sup>(٢)</sup>. انتهى

(١) مجالس الأبرار ومسالك الأخيار (ص ١٣٢-١٣٦)، مطبوع مع ترجمته «خزينة الأسرار - ١٢٨٣ هـ».

(٢) إجابة السائل شرح بغية الآمل (ص ٨١-٨٦).

قلت: فقد صرّح الإمام الصناعي بأن أكثر أئمّة أصول الفقه قالوا بأنّ السنة النبوية تنقسم إلى: فعل، وقول، وتقرير. ولم يذكروا «الترك»، وذلك لأنّ الترك قسم من أقسام الفعل، فالفعل يشمل الترك.

فقولهم: «السنة قول وفعل» هذا يشمل الترك؛ لأنّ الفعل يشمل الترك، فأفعال الرسول ﷺ تشمل كلّ ما أتى به النبي ﷺ وكلّ ما تركه.

وبذلك يتضح قبح تدليس الغماري وبشاعة تضليله لل المسلمين حين قال: (إن الأصوليين عرفوا السنة بأنّها قول الرسول ﷺ و فعله وتقريره، ولم يقولوا: «وتركه»، لأنّه ليس بدليل). انتهى كلامه.

## ٢٧ - الإمام الشوكاني (١١٧٣ - ١٢٥٠ هـ):

قال في كتابه «إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول»: (تركه ﷺ للشيء كفّعله له في التأسي به فيه. قال ابن السمعاني: «إذا ترك الرسول ﷺ شيئاً، وجب علينا متابعته فيه»<sup>(١)</sup>). انتهى

وقال الإمام الشوكاني في موسوعته «نيل الأوطار»: (عَنْ عَائِشَةَ أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ قَالَ: «مَنْ عَمِلَ عَمَلاً لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدٌّ» .. وَهَذَا الْحَدِيثُ مِنْ قَوَاعِدِ الدِّينِ؛ لِأَنَّهُ يَنْدِرُجُ حَتَّى مِنْ الْأَحْكَامِ مَا لَا يَأْتِي عَلَيْهِ الْخَضْرُ .. فَعَلَيْكِ إِذَا سَمِعْتَ مَنْ يَقُولُ: «هَذِهِ بِدْعَةٌ حَسَنَةٌ» بِالْقِيَامِ فِي مَقَامِ الْمَنْعِ مُسِنِدًا لَهُ بِهِذِهِ الْكُلْلِيَّةِ وَمَا يُشَاهِدُهَا مِنْ نَحْوِ قَوْلِهِ ﷺ: «كُلُّ بِدْعَةٍ ضَلَالٌ» ..

(١) إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول (ص ٨٣).

وَمِنْ مَوَاطِنِ الإِسْتِدْلَالِ لِهَذَا الْحَدِيثِ: كُلُّ فِعْلٍ أَوْ تَرْكٍ وَقَعَ الْإِتْفَاقُ بَيْنَكَ وَبَيْنَ حَضْمِكَ عَلَى أَنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَمْرِ رَسُولِ اللَّهِ .. إِنَّمَا فِي حَدِيثِ الْبَابِ مِنَ الْعُمُومِ الْمُجِيظِ بِكُلِّ فَرِيدٍ مِنْ أَفْرَادِ الْأُمُورِ الَّتِي لَيْسَتْ مِنْ ذَلِكَ الْقَيْلِ؛ قَائِلاً: هَذَا أَمْرٌ لَيْسَ مِنْ أَمْرِهِ، وَكُلُّ أَمْرٍ لَيْسَ مِنْ أَمْرِهِ رَدٌّ؛ فَهَذَا رَدٌّ، وَكُلُّ رَدٌّ بَاطِلٌ؛ فَهَذَا بَاطِلٌ.

فَالصَّلَاةُ مَثَلًا الَّتِي تُرَكَ فِيهَا مَا كَانَ يَفْعَلُهُ رَسُولُ اللَّهِ، أَوْ فُعْلٌ فِيهَا مَا كَانَ يَتَرَكُهُ - لَيْسَتْ مِنْ أَمْرِهِ، فَتَكُونُ بَاطِلَةً بِنَفْسِ هَذَا الدَّلِيلِ .. فَلَيْكُنْ مِنْكُمْ هَذَا عَلَى ذِكْرِ(١). انتهى كلام الإمام الشوكاني.

## ٢٨ - علاء الدين الأسمدي السمرقandi (٤٨٨-٤٥٢ هـ):

قال في كتابه «بَذْلُ النَّظَرِ فِي الْأَصْوَلِ»: (اعْلَمْ أَنَا مَتَى تُبَعِّدُنَا بِالتَّأْسِيِّ وَاتِّبَاعِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ السَّلَام .. فَيُوجِبُ ذَلِكَ أَنْ نَذْكُرَ هَذِهِ الْأَلْفَاظَ وَتَعْلُقُهَا، فَنَقُولُ:

التَّأْسِيُّ قَدْ يَكُونُ فِي الْفَعْلِ، وَقَدْ يَكُونُ فِي التَّرْكِ.

أَمَا التَّأْسِيُّ فِي الْفَعْلِ: فَهُوَ أَنْ نَفْعَلَ مِثْلَمَا فَعَلَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ السَّلَام ..

وَأَمَا التَّأْسِيُّ فِي التَّرْكِ: فَهُوَ أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهِ السَّلَامُ إِذَا تَرَكَ الصَّلَاةَ عَنْ طَلْوعِ الشَّمْسِ، فَإِذَا تَرَكْنَا عَلَى الْوَجْهِ الَّذِي تَرَكَ؛ لِأَجْلِ أَنَّهُ تَرَكَ، كُنَّا مُتَأْسِينَ بِهِ عَلَيْهِ السَّلَامِ(٢). انتهى

(١) نيل الأوطار (٢/٦٩-٧٠)، تأليف: محمد بن علي الشوكاني، الناشر: دار الجليل - بيروت، الطبعة: ١٩٧٣ م.

(٢) بَذْلُ النَّظَرِ فِي الْأَصْوَلِ (ص ١-٥٠٢)، تأليف: محمد بن عبد الحميد الأسمدي، تحقيق: د. محمد زكي عبد البر، نشر: دار التراث، مصر، ١٩٩٢ م.

٢٩ - الإمام ابن كثير (٧٠٠ - ٧٧٤ هـ):

قال في تفسيره: (باب القراءات يقتصر فيه على النصوص، ولا يتصرّف فيه بأنواع الأقىسة والأراء)<sup>(١)</sup>. انتهى

قلتُ: فهذا تصريح من الإمام ابن كثير بأن أي شيء يراه الإنسان قرية ولم يأت فيه نص بذلك، فإنه لا يصح أن يعتقد الإنسان قرية، ولا يصح أن يقيس ويختهد برأيه ليستنبط أنه قرية.

وهذا معناه أن الإمام ابن كثير يرى أن ما تركه النبي ﷺ ولم يبين أنه قرية بقوله ﷺ أو بفعله - فإنه ليس من القراءات.

٣٠ - شمس الدين ابن أمير حاج (٨٢٥ - ٨٧٩ هـ):

قال في كتابه «التقرير والتحبير» في أصول الفقه: (مِثْل التَّائِسِيِّ فِي الْفِعْلِ: التَّائِسِيُّ فِي التَّرْكِ؛ وَهُوَ تَرْكُ الشَّخْصِ فِعْلًا مِثْلَ مَا تَرَكَهُ الْآخَرُ .. لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أَسْوَأَ حَسَنَةً) .. (قُلْ إِنْ كُثُّمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُخْبِتُكُمُ اللَّهُ) <sup>(٢)</sup>.

قلتُ: فقد صرّح بأن اتباع الرسول ﷺ والاقتداء به يكون بأن ترك ما تركه ﷺ، فالتأسي بالرسول ﷺ يكون في الفعل وفي الترك أيضاً.

(١) تفسير ابن كثير (٤/٢٥٩)، تأليف: إسماعيل بن عمر بن كثير، الناشر: دار الفكر - بيروت - ١٤٠١ هـ.

(٢) التقرير والتحبير (٢/٤٠٤)، تأليف: ابن أمير الحاج، دار النشر: دار الفكر - بيروت - ١٤١٧ هـ - ١٩٩٦ م.

## ٣١ - القاضي عبد الوهاب (٣٦٢ - ٤٢٢ هـ):

قال في منع صلاة الجمعة في أكثر من مسجد: (والدليل على ذلك أن النبي ﷺ لم يُقمها إلا في مسجد واحد، ولو جازت في أكثر منه لَيْسَهُ فَوْلًا وَفَعْلًا .. ولم يُقِمْها عليه السلام ولا الخلفاء بعده إلا في مسجد واحد، وكانت تُغلق المساجد، ولو جاز ذلك لم يُعطّلوا المساجد .. ولو كانت إقامتها في مسجدين جائزًا لَفَعْلَهُ ولو مَرَّةً واحدة؛ حتى يُشعر بجوازه)<sup>(١)</sup>. انتهى

قلتُ: فهذا تصريح منه بأن ما تركه ﷺ فإنه لا يجوز فعله؛ لأنَّه لو كان جائزًا لَفَعَلَهُ ﷺ ولو مرة واحدة.

٣٢ - الإمام أبو الحسن الماوردي (٤٥٠ - ٣٦٤ هـ): قال في موسوعته الفقهية «الحاوي الكبير»: (لَا تَنْعَقِدُ جُمُعَتَانِ فِي مِصْرِ، وَلَا يَجُوزُ إِقَامَتُهَا إِلَّا فِي مَسْجِدٍ وَاحِدٍ .. وَالدَّلَالَةُ عَلَى صِحَّةِ مَا ذَهَبْنَا إِلَيْهِ: أَنَّ الْجُمُعَةَ وَشَرَائطَهَا مُرْتَبِطٌ بِفَعْلِ النَّبِيِّ ﷺ .. فَلَا يُتَجَاهُوْزُ حُكْمُهَا عَنْ شَرْطِهِ وَفِعْلِهِ، فَكَانَ إِمَّا وَصَفَ بِهِ الْجُمُعَةُ وَجَعَلَهُ شَرْطاً لَهَا أَنْ عَطَّلَهَا الْجَمِاعَاتِ وَأَقَامَهَا فِي مَسْجِدٍ وَاحِدٍ .. وَلَوْ جَازَتِ فِي مَوْضِعَيْنِ لَا يَبْلُغُ ذَلِكَ وَلَوْ مَرَّةً وَاحِدَةً إِمَّا بِقَوْلِهِ أَوْ بِفَعْلِهِ)<sup>(٢)</sup>. انتهى

قلتُ: فهذا تصريح منه بأن ما تركه ﷺ فإنه لا يجوز فعله؛ لأنَّه لو كان جائزًا

(١) نَقَلَهُ عَنْهُ أَبُو الْعَبَّاسِ الْوَنْشَرِيِّيِّ (٨٣٤ - ٩١٤ هـ) فِي كِتَابِهِ (الْمُعيَارُ الْمُعْرِبُ عَنْ فَتاوِيِّ عَلَمَاءِ إِفْرِيقِيَّةِ وَالْأَنْدَلُسِ وَالْمَغْرِبِ)، (٢٣٩ / ١).

(٢) الْحاَوَيُ الْكَبِيرُ (٤٤٧ / ٢)، تَأْلِيفُ: عَلَيْ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ حَبِيبِ الْمَاوَرِدِيِّ، النَّاشرُ: دَارُ الْكِتَبِ الْعَلَمِيَّةِ - بَيْرُوتُ، الطَّبْعَةُ: الْأُولَى / ١٤١٩ هـ - ١٩٩٩ م، تَحْقِيقُ: عَلَيْ مَعْوَضَ - عَادِلُ أَحْمَدُ.

لَفَعَلَهُ ﷺ وَلَوْ مَرَةً وَاحِدَةً أَوْ لَكَانَ نَبَّهَ - بِالْقَوْلِ - عَلَى جَوَازِهِ.

٣٣ - الإمام أبو سليمان الخطابي (٣١٩ - ٣٨٨ هـ):

قال في «الغنية عن الكلام وأهله»: (فَلَمْ يَتُرَكْ [ﷺ] شَيْئاً مِنْ أَمْرِ الدِّينِ قَوَاعِدُهُ وَأَصْوَلُهُ وَشَرَائِعُهُ وَفَصُولُهُ إِلَّا بَيَّنَهُ وَيَلْعَجَهُ عَلَى كُلِّهِ وَتَامَهُ .. وَلَوْ عَرَفُوا أَنَّ مَعْنَى «أَشَهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً رَسُولَ اللَّهِ» طَاعَتِهِ .. وَأَنَّ لَا يَعْبُدُوا اللَّهَ إِلَّا بِمَا شَرَعَ؛ لَا بِالْأَهْوَاءِ وَالْبَدْعِ وَتَأْمِلُوا .. قَوْلُهُ ﷺ: «مَنْ عَمِلَ عَمَلاً لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدٌّ»، وَقَوْلُهُ: .. «عَلَيْكُمْ بِسْتِي .. وَإِيَّاكُمْ وَمَحدثَاتُ الْأَمْرُورِ؛ فَإِنَّ كُلَّ مُحَدَّثَةٍ بَدْعَةٌ، وَكُلَّ بَدْعَةٍ ضَلَالٌ» .. لَعِلْمُوا أَنَّ كَثِيرًا مِنْ صَلَواتِهِمْ وَأَدْعِيَتِهِمْ وَأَذْكَارِهِمْ وَأَحْزَابِهِمْ - مَا ابْتَدَعَهُ بَعْضُ الْفَقِيهَاءِ الْجَامِدِينَ أَوَ الْمُتَصْوِفَةِ الْمُبَطِّلِينَ - أَنَّهَا مِنَ الْبَدْعِ وَالضَّلَالَاتِ التِّي مَا أَنْزَلَ اللَّهُ بِهَا مِنْ سُلْطَانٍ .. مِثْلُ حَلَقِ الْمَرِيدِينَ اجْتَمَاعُهُمْ فِي حِلَقَاتِ الَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ يَذْكُرُونَ اللَّهَ بِمَثْلِ هَذِهِ الْأَذْكَارِ الْمُخْتَرَعَةِ، وَكَصْلَاهُ الرَّغَائِبِ .. وَابْتِهَالَاتِ وَصَلَواتِ وَمُنْاجَاةِ وَإِنْشَادِ قَصَائِدِ فِي مَدْحِ النَّبِيِّ ﷺ فَوْقَ الْمَنَابِرِ قَبْلَ الْفَجْرِ وَفِي لَيْلَةِ الْجَمْعَةِ وَيَوْمَهَا، وَبَعْضُ صَيْغَ صَلَواتِهِ عَلَى الرَّسُولِ لَمْ تَرِدْ السُّنْنَةَ بِهَا؛ مِثْلُ قَوْلِهِمْ: «اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ عَدْدَ مَا فِي عِلْمِ اللَّهِ صَلَاةً دَائِمَةً بِدَوْامِ مَلْكِ اللَّهِ»، وَكَقَوْلِهِمْ: «اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ كَلِمَ ذِكْرَ الذاكِرُونَ وَغَفَلَ عَنْ ذِكْرِ الْغَافِلُونَ» ..

وَالصَّيْغُ الْوَارِدَةُ فِي الصَّلَاةِ عَلَى الرَّسُولِ ﷺ مُدَوَّنَةٌ فِي كُتُبِ السُّنْنَةِ، لَا حَاجَةٌ إِلَى الْاخْتَرَاعِ وَالابْتَدَاعِ فِي صَيْغِهَا؛ لِأَنَّ الصَّلَاةَ عَلَيْهِ ﷺ عِبَادَةٌ، وَالْعِبَادَةُ مَبْيَنَةٌ عَلَى التَّوْقِيفِ). انتهى كلام الإمام الخطابي.

قلت: هذا استدلال صريح بالترك، ويدعية فعل ما تركه النبي ﷺ في التعبدات.

٣٤ - العز بن عبد السلام (٥٧٧ - ٥٦٠ هـ):

جاء في كتاب «الفتاوى» للعز بن عبد السلام أنه قال: (الخير كله في اتباع الرسول .. ولا يُستحب رفع اليد في القنوت كما لا يرفع في دعاء الفاتحة، ولا في الدعاء بين السجدين، ولم يصح في ذلك حديث .. ولا يُستحب رفع اليدين في الدعاء إلا في المواطن التي رفع فيها رسول الله ﷺ يديه .. ولم تصح الصلاة على رسول الله ﷺ في القنوت، ولا ينبغي أن يُزاد على صلاة رسول الله في القنوت شيء ولا ينقص) <sup>(١)</sup>. انتهى

قلت: ها هو العز عبد السلام يُعلن صراحةً أن ما تركه رسول الله ﷺ في العبادات فهو غير مشروع، ولا يقترب إلى الله به.

فهذا صريح قوله: (ولا يستحب رفع اليدين في الدعاء إلا في المواطن التي رفع فيها رسول الله ﷺ يديه). انتهى

فلم يُقل: ترفع اليدان في الدعاء فيسائر المواطن قياساً على المواطن التي رفع فيه ﷺ يديه.

وكذلك قال العز: (ولم تصح الصلاة على رسول الله ﷺ في القنوت، ولا ينبغي أن يُزاد على صلاة رسول الله في القنوت شيء ولا ينقص). انتهى

قلت: فلم يُقل: تستحب الصلاة على النبي في القنوت استدلاً بعموم قوله تعالى: ﴿صُلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا وَسَلِّمًا﴾ [الأحزاب: ٥٦].

(١) الفتوى (ص ٤٧)، الناشر: دار المعرفة، الطبعة: الأولى / ١٤٠٦ هـ - ١٩٨٩ م.

فطالما أن النبي ﷺ ترك الصلاة عليه في القنوت؛ فلا يصح أن نقرب نحن إلى الله تعالى بالصلاحة عليه في القنوت.

### المطلب الثالث: بيان أن أصحاب رسول الله ﷺ ساروا على أن الترک سُنة:

ثبتَ في «صحيح البخاري» عَنْ زَيْدِ بْنِ ثَابِتٍ، قَالَ: (بَعَثَ إِلَيَّ أَبُو بَكْرٍ لِّيُقْتَلِ أَهْلَ الْيَمَامَةِ وَعِنْدَهُ عُمَرُ، فَقَالَ أَبُو بَكْرٍ: إِنَّ عُمَرَ أَتَانِي فَقَالَ: إِنَّ الْقَتْلَ قَدْ اسْتَحْرَرَ يَوْمَ الْيَمَامَةِ بِقُرَاءِ الْقُرْآنِ، وَإِنِّي أَخْشَى أَنْ يَسْتَحْرَرَ الْقَتْلُ بِقُرَاءِ الْقُرْآنِ فِي الْمَوَاطِنِ كُلُّهَا، فَيَذْهَبَ قُرْآنٌ كَثِيرٌ، وَإِنِّي أَرَى أَنْ تَأْمُرَ بِجَمْعِ الْقُرْآنِ) قُلْتُ: «كَيْفَ أَفْعُلُ شَيْئًا لَمْ يَفْعَلْهُ رَسُولُ اللهِ ﷺ؟!» فَقَالَ عُمَرُ: «هُوَ وَاللهِ خَيْرٌ» فَلَمْ يَزُلْ عُمَرُ مُرَاجِعُنِي فِي ذَلِكَ حَتَّى شَرَحَ اللَّهُ صَدْرِي لِلَّذِي شَرَحَ لَهُ صَدْرَ عُمَرَ، وَرَأَيْتُ فِي ذَلِكَ الَّذِي رَأَى عُمَرُ.

قَالَ زَيْدُ: قَالَ أَبُو بَكْرٍ: «وَإِنَّكَ رَجُلٌ شَابٌ عَاقِلٌ .. فَتَتَسَبَّعُ الْقُرْآنَ، فَاجْمَعُهُ» .. قُلْتُ: كَيْفَ تَفْعَلَانِ شَيْئًا لَمْ يَفْعَلْهُ رَسُولُ اللهِ ﷺ؟! قَالَ أَبُو بَكْرٍ: «هُوَ وَاللهِ خَيْرٌ» فَلَمْ يَزُلْ يَحْثُثُ مُرَاجِعَتِي حَتَّى شَرَحَ اللَّهُ صَدْرِي لِلَّذِي شَرَحَ اللَّهُ لَهُ صَدْرَ أَبِي بَكْرٍ وَعُمَرَ، وَرَأَيْتُ فِي ذَلِكَ الَّذِي رَأَيَا) (١).

قلتُ: الحديث صريح في أن الأصل عند أبي بكر وزيد - رضي الله عنهم - أن الترک سُنة، فيترکان ما تركه رسول الله ﷺ، ويستنكران فعل ما تركه ﷺ.

وعمر بن الخطاب لم ینكروا عليهم هذا الأصل الذي صرّحا به، وإنما راجعواهما ببيان أن الواقع الذي يواجهونه مختلف عن واقع النبي ﷺ، فالمعنى لهذا الفعل لم يكن

(١) صحيح البخاري (حدث رقم: ٦٧٦٨).

موجوداً في عَهْد الرسول ﷺ، فأصبح فعله الآن فيه تحصيل خير ودفع مفسدة، والرسول ﷺ إنما تركه لعدم وجود هذا المُقتضي، أو لوجود مانع وهو عدم اكتهال التنزيل واحتمال تَسْخِيْن تلاوة آيات نزلت.

قال الحافظ ابن حجر في كتابه «فتح الباري شرح صحيح البخاري»: (قوله): «قُلْتُ لِعُمَرَ .. هُوَ كَلَامٌ مَنْ يُؤْثِرُ الْإِتْبَاعَ وَيَنْفُرُ مِنَ الْإِبْتَدَاعِ .. وَقَالَ الْحَطَّابُ وَغَيْرُهُ: «يُكْتَمِلُ أَنْ يَكُونَ إِنَّمَا لَمْ يَجْمِعَ الْقُرْآنَ فِي الْمُضْبَحَ لِمَا كَانَ يَرْقِبُهُ مِنْ وُرُودِ نَاسِخٍ لِيَعْصِي أَحْكَامِهِ أَوْ تِلَاقِهِ، فَلَمَّا انْقَضَى نُزُولُهُ بِوَفَاتِهِ ﷺ أَهْمَمَ اللَّهُ الْخُلْفَاءُ الرَّأْشِدِينَ ذَلِكَ ..» ..

قال ابن بطال: إنما نَهَرَ أَبُو بَكْرٍ أَوْ لَا ثُمَّ رَيْدُ بْنُ ثَابِتٍ ثَانِيَاً لِأَنَّهُمَا لَمْ يَجِدَا رَسُولَ الله ﷺ فَعَلَهُ .. فَلَمَّا تَبَاهُمَا عُمَرُ عَلَى فَائِدَةِ ذَلِكَ .. رَجَعَا إِلَيْهِ) <sup>(١)</sup>. انتهى كلام الحافظ.

وقال أبو الحسن بن بطال (المتوفى ٤٤٩هـ) في شرحه لـ « صحيح البخاري »: (قال أبو بكر بن الطيب: إنْ قال قائل من الرافضة: كيف جاز لأبي بكر جمع القرآن ولم يجمعه النبي ﷺ؟

قيل: يجوز أن يفعل الفاعل ما لم يفعله النبي ﷺ إذا كان في ذلك مصلحة في وقته واحتياط للدين) <sup>(٢)</sup>. انتهى

(١) فتح الباري شرح صحيح البخاري (٩/١٢).

(٢) شرح صحيح البخاري (٨/٢٦٥)، الناشر: مكتبة الرشد، الطبعة: الثانية.

## القاعدة الأصولية الثانية

**يستحيل أن يخلو عصر من ناطق بالحق**

**تنبيه مهم:**

هذه القاعدة - والتي بعدها - تحتاج إليهما لبيان فساد رَعْمَ مَنْ زَعَمَ احتلال  
ضياع العِلْم عن جميع السَّابِقِينَ.

الكلام هنا في ثلاثة مطالب:

**المطلب الأول:** أمرَنا الله تعالى أن نَأْمُرَ بكل مَعْرُوفٍ وَنَنْهَايَ عن كل مَنْكَرٍ.

**المطلب الثاني:** قيام جماعات من الأُمَّةِ - في كل عَصْرٍ من العصور - بواجب  
الأمر بكل مَعْرُوفٍ والنَّهَايَ عن كل مَنْكَرٍ.

**المطلب الثالث:** بيان أنَّ ما اتَّفَقَ السَّلَفُ على تَرْكِهِ فَإِنَّهُ لَا يُعْمَلُ به.

**المطلب الرابع:** تطبيق هذه القاعدة على قيام ابن عمر وابن مسعود بالنَّهَايَ عن  
الابتداع في العبادات - يُؤكِّدُ أنَّ الصَّحَّابَةَ مُتَّفِقُونَ على ذلك.

والليكم تفصيل ذلك:

**المطلب الأول:** أمرَنا الله تعالى أن نَأْمُرَ بكل مَعْرُوفٍ وَنَنْهَايَ عن كل مَنْكَرٍ:

أَمَرَنَا اللَّهُ تَعَالَى بِالْأَمْرِ بِكُلِّ مَعْرُوفٍ وَنَهَايَ عَنْ كُلِّ مَنْكَرٍ يَدْعُونَ إِلَيْهِ  
الْخَنَزِيرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْعَرُوفِ وَيَنْهَايُونَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴿٦﴾ [آل

عمران: ١٠٤.]

وإليكم تصریحات کبار أهل العلم:

١ - الإمام الحافظ ابن كثير (٧٠٠ - ٧٧٤هـ): قال في تفسيره: (ومقصود من هذه الآية أن تكون فرقة من الأمة متصدية لهذا الشأن، وإن كان ذلك واجبا على كل فرد من الأمة بحسبه .. قال الإمام أحمد: .. النبي ﷺ قال: «وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَتَأْمُرُنَّ بِالْمَعْرُوفِ وَلَا تَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ، أَوْ لَيُؤْشِكَنَ اللَّهُ أَنْ يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عِقَابًا مِنْ عِنْدِهِ، ثُمَّ لَتَدْعُنَهُ فَلَا يَسْتَجِيبُ لَكُمْ». ورواه الترمذى .. وقال الترمذى: «حسن» .. والأحاديث في هذا الباب كثيرة مع الآيات الكريمة<sup>(١)</sup>. انتهى كلام ابن كثير.

٢ - الإمام أبو الخطاب الكلوذاني (٤٣٢ - ٤٥١هـ): قال في كتابه «التمهيد في أصول الفقه»: (قوله: ﴿ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَنَهَايُونَ عَنِ الْمُنْكَرِ ﴾) يقتضي كونهم كذلك في كل حال؛ لأنهم لو أمروا ببعض المعروف ونهوا عن بعض المنكر في حال دون حال لئلا كانوا خيراً أمة أخرى جرت للناس؛ لأن الأمم السالفة أمرروا بكثير من المعروف ونهوا عن كثير من المنكر في حال دون حال؛ وهذا أمروا بالتوحيد والعدل واتباع الأنبياء، ونهوا عن الإلحاد وتکذيب الأنبياء ، فثبتت أن الآية تريد الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر كله في جميع الحالات)<sup>(٢)</sup>. انتهى

٣ - الإمام ابن تيمية (٦٦١-٧٢٨هـ): قال في «مجموع الفتاوى»: (هذا وصف

(١) تفسير ابن كثير (١/٣٩١).

(٢) التمهيد في أصول الفقه (٣)، تأليف: أبي الخطاب الكلوذاني، تحقيق: د. مفيد محمد أبو عمضة، نشر: مركز البحث العلمي، جامعة أم القرى، الطبعة الأولى، ١٩٨٥ م.

لهم بأنهم يأمرون بكل معروف ، وينهون عن كل منكر<sup>(١)</sup>. انتهى  
وقال الإمام ابن تيمية أيضا: (إجماع هذه الأمة حجة؛ لأن الله تعالى أخبر أنهم  
يأمرون بكل معروف وينهون عن كل منكر .. الآية تقتضي أن ما لم تأمر به الأمة  
فليس من المعروف، وما لم تنه عنه فليس من المنكر، وإذا كانت آمرة بكل معروف،  
ناهية عن كل منكر، فكيف يجوز أن تأمر كلها بمنكر أو تنهى كلها عن  
معروف؟<sup>(٢)</sup>. انتهى

٤ - العلامة علاء الدين البخاري (المتوفى ٧٣٠هـ): قال في كتابه «كشف  
الأسرار شرح أصول البزدوي» في أصول الفقه:

(وَجْهُ التَّمَسُّكِ بِهِ - عَلَى مَا هُوَ الْمَذْكُورُ فِي عَامَةِ الْكُتُبِ - أَنَّهُ تَعَالَى أَخْبَرَ عَنْ  
خَيْرِتِهِمْ بِأَنَّهُمْ يَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ ، وَلَمْ يَتَعَرِّفْ فِي اسْمِ  
الْجِنْسِ يَقْتَضِي الإِسْتِغْرَافَ؛ فَيَدْلُلُ عَلَى أَنَّهُمْ أَمْرُوا بِكُلِّ مَعْرُوفٍ وَنَهَا عَنْ كُلِّ  
مُنْكَرٍ)<sup>(٣)</sup>.

٥ - الإمام شهاب الدين القرافي (المتوفى: ٦٨٤هـ): قال في كتابه «شرح تنقیح  
الفصول»: (ذَكَرُهُمْ فِي سِيَاقِ الْمَدْحِ .. لِأَنَّهُ تَعَالَى وَصَفَهُمْ بِأَنَّهُمْ يَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ،  
وَالْأَلْفُ وَاللَّامُ لِلْعُومَمِ، فَيَأْمُرُونَ بِكُلِّ مَعْرُوفٍ؛ فَلَا يَفْوَتُهُمْ حَقٌّ؛ لِأَنَّهُ مِنْ جَمِيلِ  
الْمَعْرُوفِ، وَلِقُولِهِ تَعَالَى: ﴿وَيَنْهَا عَنِ الْمُنْكَر﴾، وَالْمُنْكَرُ بِاللَّامِ يَفِيدُ أَنَّهُمْ يَنْهَا عَنْ

(١) مجموع الفتاوى (١٩/١٧٧).

(٢) مجموع الفتاوى (٢٨/١٢٥).

(٣) كشف الأسرار (٣/٢٥٥).

كل منكر فلا يقع الخطأ بينهم ويافقوا عليه لأنه منكر . والعمدة الكبرى: أن كل نص من هذه النصوص مضموم للاستقراء التام من نصوص القرآن والسنة وأحوال الصحابة ، وذلك يفيد القطع عند المطلع عليه، وأن هذه الأمة معصومة من الخطأ، وأن الحق لا يفوتها فيما بيته شرعاً، فالحق واجب الاتباع، فقولهم واجب الاتباع<sup>(١)</sup>.

٦ - علاء الدين السمرقندى (المتوفى ٤٥٠هـ): قال في كتابه «ميزان الأصول»: (الله تعالى مدح أمة النبي ﷺ بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وشهد لهم بذلك، فلا يجوز ترك النهي عن المنكر من جماعتهم، فيؤدي إلى الخلل في خبره وشهادته، تعالى الله عن ذلك . ولأنه إذا كان خطأ ولم يرددوا، فقد وجد الاجتماع على الخطأ والضلال)<sup>(٢)</sup>. انتهى

وروى الإمام أحمد وغيره - بإسناد صحيح - أن النبي ﷺ قال:

(إن الناس إذا رأوا المنكر فلم يغيّروه؛ أُوشكَ أَنْ يَعْمَلُوكُمُ اللَّهُ بِعِقَابٍ)<sup>(٣)</sup>.

(١) شرح تنقية الفصول (ص ٣٠١)، تأليف: أحمد ابن إدريس القرافي ، تحقيق: محمد عبد الرحمن الشاغول، نشر: المكتبة الأزهرية للتراث- مصر، ٢٠٠٤ م.

(٢) ميزان الأصول (ص ٥١٦)، تأليف: علاء الدين أبي بكر السمرقندى، تحقيق: د. محمد زكي عبد البر، نشر: دار التراث، مصر، ١٩٩٧ م.

(٣) رواه ابن ماجه (رقم ٤٠٠٥)، وقال الشيخ الألباني: «صحيح» ، وصححه في مشكاة المصايح (برقم: ٥١٤٢)، ورواه الإمام أحمد في مسنده (رقم ١).

## المطلب الثاني: قيام جماعات من الأمة – في كل عصر من العصور - بواجب الأمر بكل معروف والنهي عن كل منكر:

قامت جماعات من الأمة الإسلامية بواجب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر؛ لذلك وصفهم الله تعالى بأنها خير أمة، فقال تعالى: ﴿كُنْتُمْ حَيْرَةً أُخْرِجْتُ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَنَهَاوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ﴾ [آل عمران: ١١٠].

قال الإمام ابن كثير في تفسيره: (ينبئ تعالى عن هذه الأمة المحمدية بأنهم خير الأمم .. وال الصحيح أن هذه الآية عامة في جميع الأمة، كل قرن بحسبه، وخير قرونهم الذين بعث فيهم رسول الله ﷺ، ثم الذين يللونهم، ثم الذين يللونهم) <sup>(١)</sup>. انتهى

وقد أخبر الرسول ﷺ بأن القيام بهذا الواجب لا يقطع من الوجود أبداً، فلا بد حتى من استمرار وجود طائفة من الأمة ظاهرة قائمة بأمر الله ويشرعاها، ولا بد أن يستمر أمر هذه الأمة مستقيماً.

فقد روى الإمام البخاري <sup>(٢)</sup> ومسلم <sup>(٣)</sup> – واللفظ مسلم – أن رسول الله ﷺ قال: (لا تزال طائفة من أمتي ظاهرين على الحق لا يضرهم من خذلهم حتى يأتي أمر الله وهم كذلك).

---

**ورواه الإمام مسلم <sup>(٤)</sup> أيضاً بلفظ: (لا تزال طائفة من أمتي قائمة بأمر الله لا**

(١) تفسير ابن كثير (١/٣٩٢).

(٢) صحيح البخاري (حديث رقم: ٦٨٨١).

(٣) صحيح مسلم (رقم: ١٩٢٠).

(٤) صحيح مسلم (رقم: ١٠٣٧).

يضرهم من خذلهم أو خالفهم حتى يأتي أمر الله وهم ظاهرون على الناس).

وروى الإمام البخاري<sup>(١)</sup> أيضاً أن النبي ﷺ قال:

(من يُرِدَ اللَّهُ بِهِ خَيْرًا يَفْقَهُ فِي الدِّينِ، وَإِنَّمَا أَنَا قَاسِمٌ، وَيَعْطِي اللَّهُ، وَلَنْ يَزَالْ أَمْرُ هَذِهِ الْأُمَّةِ مُسْتَقِيمًا حَتَّى تَقُومَ السَّاعَةُ، أَوْ حَتَّى يَأْتِي أَمْرُ اللَّهِ).

والمقصود بالطائفة الظاهرة على الحق: العلماء.

قال عنهم الإمام البخاري في صحيحه: (هُمْ أَهْلُ الْعِلْمِ)<sup>(٢)</sup>. انتهى

وقال الإمام النووي (٦٣١ - ٦٧٦هـ): (وجملة العلماء أو جمهورهم على أنهم حملة العلم)<sup>(٣)</sup>. انتهى

قلتُ: فلفظ «لا يزال» صريح في استمرار وجود من يقوم بالحق ويظهر به، وصريح في استمرار استقامة حال هذه الأمة، وهذا صريح في أنه يستحيل أن يخلو عصر من الأعصار من ناطق بالحق، فلابد في كل عصر من ظهورِ مَنْ ينطق بالحق في كل مسألة من مسائل الشرع.

وإليكم تصريحات كبار أهل لعلم:

١ - الإمام النووي: قال في شرح حديث الإمام مسلم المذكور: (وفي هذا الحديث معجزة ظاهرة؛ فإنَّ هذا الوصف ما زال بحمد الله تعالى من زمن النبي ﷺ

(١) صحيح البخاري (رقم: ٧١).

(٢) صحيح البخاري، باب (قول النبي ﷺ: لا تزال طائفة من أمتي ظاهرين على الحق).

(٣) تهذيب الأسماء واللغات (٤٥ / ١).

إلى الآن، ولا يزال حتى يأتي أمر الله المذكور في الحديث<sup>(١)</sup>. انتهى  
وبيان ذلك: أنه إذا قال بعض العلماء في مسألة ما: إن حكمها التحرير أو  
الكرابة، وكان الحق أنها مما يحبه الله تعالى، فحيثند يكون قوله هذا منكراً؛ لأن فيه  
تحرر ما يحبه الله تعالى .

فيستحيل حينئذ خلُو عَضْرِهِمْ من يُنكر عليهم قولهم هذا، وبين الحكم  
الشرعى الذى يرضاه الله تعالى؛ إذ إنه لو خلا العصر من ناطق بالحق في هذه المسألة،  
فلن يكون أمر الأمة مستقيماً في هذه المسألة؛ وذلك لأن الأمة انقسمت فيها قسمين:  
ناطق بالمنكر، وساكت عن المنكر، فتحرر ما يحبه الله يُعَدُّ من أكبر المنكرات .  
وسيمكن العصر - حينئذ - قد خلا من يُنكر هذا المنكر، وهذا مستحيل؛ لأن الله  
تعالى قد أخبر - وَخَبَرَهُ صِدْقٌ - بأن هذه الأمة - حَتَّمَا - تنهى عن المنكر .

٢ - القاضي أبو يعلى الفراء (٣٨٠ - ٤٥٨ هـ): قال في كتابه «العدة» في أصول  
الفقه: (هذا يؤدي إلى خروج الحق عن أهل العصر، وهذا لا يجوز .. لأن ذلك يؤدي  
إلى خطأ الجميع في الاجتهاد، وعدولهم عن طريق الصواب، وهذا لا يجوز)<sup>(٢)</sup>.

وقال أيضاً في «العدة»: (وهو أن الإجماع لا يجوز أن يقع مشرطاً؛ لأن وجود  
الشرط فيه يفضي إلى أن تُعرى الحادثة عن حكم الله تعالى . ولا يجوز أن يُعرى العصر  
عن ذلك؛ لأن الله تعالى لم يُخلِّ وقتاً من حق)<sup>(٣)</sup>. انتهى

(١) شرح صحيح مسلم ، للإمام الترمذى (٦٧ / ١٣).

(٢) العدة (٢ / ٢٣٠)، تأليف: أبي يعلى محمد بن الحسين الفراء، تحقيق: محمد عبد القادر عطا، نشر:

دار الكتب العلمية، ٢٠٠٢ م.

(٣) العدة في أصول الفقه (٢ / ٢٠١).

### الباب الثالث

٣ - الإمام أبو إسحاق الشيرازي (٣٩٣ - ٤٧٦ هـ): قال في كتابه «شرح اللمع» في أصول الفقه: (هذا يؤدي إلى خلو الوقت عن قائم الله - تعالى - في الأرض بحجته .. وإذا أخطأ الواحد وسكت الباقيون وتركوا الاجتهداد؛ فقد فقد هنا القائم الله بحجته، وذلك لا يجوز)<sup>(١)</sup>. انتهى

وقال أيضاً: (فإن العصر لا يخلو من قائم الله بحجته)<sup>(٢)</sup>. انتهى

٤ - أبو الوفاء ابن عقيل (٤٣١ - ٤٥٥ هـ): قال في كتابه «الواضح في أصول الفقه»: (فلا يخلو زمان من طائفة قائمة بالحق، مُبْطِلة بالحجج شَبَهَ أهل الرزغ والبدع والضلال)<sup>(٣)</sup>. انتهى

٥ - أبو الوليد الباقي (٤٠٣ - ٤٧٤ هـ): قال في كتابه «أحكام الفصول في أحكام الأصول»:

(هذه أخبار كلها متواترة على المعنى، وإن كل عصر من الأعصار التي توجد فيها أمته لا يخلو من قائم فيها بالحق)<sup>(٤)</sup>. انتهى

٦ - الإمام ابن حزم (٣٨٤ - ٤٥٦ هـ): قال في كتابه «النبذة الكافية» في أصول الفقه: (ضمان الله تعالى حفظ الذكر النازل من عنده الذي أوحاه إلى نبيه ﷺ، ومع

(١) شرح اللمع (٦٩٦ / ٢).

(٢) شرح اللمع (٧٠٠ / ٢).

(٣) الواضح في أصول الفقه (١١٩ / ٥).

(٤) إحكام الفصول في أحكام الأصول (ص ٤٢١)، تأليف: أبي الوليد سليمان الباقي، تحقيق: د. عبد الله الجبورى، نشر: مؤسسة الرسالة - بيروت، ١٩٨٩ م.

ضمانه تعالى أنه لم يَضِعْ من الدين شيءً أصلًا ولا يُضيّع أبدًا، ولا بد أن يكون مع كل عصر من العلماء من يضبط ما خَفِيَ عن غيره منهم، ويضبط غيره أيضاً ما خَفِيَ عنه؛ فيبقى الدين محفوظاً إلى يوم القيمة ولا بد<sup>(١)</sup>. انتهى

٧ - الإمام ابن الجوزي (٥٥٠٨ - ٥٩٧هـ) : قال في كتابه «الموضوعات» :  
 (فأنشأ الله - عز وجل - علماء يذبون عن النقل ، ويوضخون الصحيح ويفضحون  
 القبيح ، وما يخلل الله - عز وجل - منهم عصراً من العصور)<sup>(٢)</sup> . انتهى

٨ - الإمام موفق الدين ابن قدامة (٥٤١ - ٦٢٠هـ) : قال في كتابه «روضة  
 الناظر» في أصول الفقه :

(لا يخلو الإنسان من خطأً ومعصية ، والخطأ موجود من جميع الأمة ، وليس  
 محالاً ، إنما المُحال: الخطأ بحيث يُضيّع الحق حتى لا تقوم به طائفة)<sup>(٣)</sup> . انتهى

(١) النبذة الكافية في أصول الفقه (ص ٣٥)، تأليف: أبي محمد بن حزم، تحقيق: محمد أحمد عبد العزيز، نشر: دار الكتب العلمية- بيروت، ١٤٠٥هـ.

(٢) الموضوعات (١/٣١)، تحقيق: عبد الرحمن محمد عثمان، نشر: دار الكتب العلمية .

(٣) روضة الناظر (١/٢٩٤)، تأليف: موفق الدين أبي محمد المقدسي، نشر: مكتبة الكليات الأزهرية، ١٩٩١م.

### المطلب الثالث: بيان أنَّ ما اتفق السَّلْفُ على ترْكِهِ فَإِنَّهُ لَا يُعْمَلُ بِهِ:

قال الإمام الحافظ شمس الدين محمد بن عبد الهادي (٧٠٥ - ٧٤٤ هـ) في كتابه «الصَّارِمُ المُنْكِي في الرَّدِّ عَلَى السُّبْكِي»:

(وَلَا يَجُوزُ إِحْدَاثُ تَأْوِيلٍ فِي آيَةٍ أَوْ سُنْنَةٍ لَمْ يَكُنْ عَلَى عَهْدِ السَّلْفِ وَلَا عُرِفَوْهُ وَلَا بَيَّنُوهُ لِلْأُمَّةِ؛ فَإِنَّ هَذَا يَضْمُنُ أَنَّهُمْ جَهَلُوا الْحَقَّ فِي هَذَا وَضَلُّوا عَنْهُ وَاهْتَدَى إِلَيْهِ هَذَا الْمُعْتَرِضُ الْمُسْتَأْخِرُ، فَكَيْفَ إِذَا كَانَ التَّأْوِيلُ يَخْالِفُ تَأْوِيلَهُمْ وَيَنْاقِضُهُ؟!)<sup>(١)</sup>.

وقال الإمام الحافظ زين الدين ابن رجب (٧٣٦ - ٧٩٥ هـ) في كتابه «فضْلُ عِلْمِ السَّلْفِ عَلَى عِلْمِ الْخَلَفِ»: (فَأَمَّا الْأَئمَّةُ وَفَقَهَاءُ أَهْلِ الْحَدِيثِ فَإِنَّهُمْ يَتَبعُونَ الْحَدِيثَ الصَّحِيحَ إِذَا كَانَ مَعْمُولاً بِهِ عِنْدِ الصَّحَابَةِ وَمَنْ بَعْدَهُمْ أَوْ عِنْدَ طَائِفَةٍ مِّنْهُمْ، فَأَمَّا مَا اتَّفَقَ السَّلْفُ عَلَى تَرْكِهِ فَلَا يَجُوزُ الْعَمَلُ بِهِ؛ لِأَنَّهُمْ مَا تَرَكُوهُ إِلَّا عَلَى عِلْمٍ أَنَّهُ لَا يُعْمَلُ بِهِ، قَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عُمَرُ بْنُ عَبْدِ الْعَزِيزِ رَحْمَةُ اللَّهِ: «خُذُوا مِنَ الرَّأْيِ مَا يَوْافِقُ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ؛ فَإِنَّهُمْ كَانُوا أَعْلَمُ مِنْكُمْ...»)<sup>(٢)</sup>. انتهى

وقال الحافظ ابن رجب أيضًا في كتابه «جامع العلوم والحكمة»: (فَلَا يُبَدِّلُ فِي الْأُمَّةِ مِنْ عَالَمٍ يُوَافِقُ الْحُقْقَ، فَيَكُونُ هُوَ الْعَالَمُ بِهَذَا الْحُكْمِ، وَغَيْرُهُ يَكُونُ الْأَمْرُ مُشْتَبِهًا عَلَيْهِ وَلَا يَكُونُ عَالَمًا بِهَذَا، فَإِنَّ هَذِهِ الْأُمَّةَ لَا تَجْتَمِعُ عَلَى ضَلَالٍ، وَلَا يَظْهَرُ أَهْلُ بَاطِلٍ لَهَا

(١) الصَّارِمُ المُنْكِي في الرَّدِّ عَلَى السُّبْكِي (ص ٤٢٧)، تأليف: محمد بن عبد الهادي أبي عبد الله، دار النشر: مكتبة التوعية الإسلامية، تحقيق: إسماعيل بن محمد الأنصاري.

(٢) فضل عِلْمِ السَّلْفِ عَلَى عِلْمِ الْخَلَفِ - مطبيوع ضمن مجموعة رسائل الحافظ ابن رجب (١٧/٣)، الناشر: دار الفاروق الحديثة - القاهرة، تحقيق: طلعت فؤاد.

عَلَى أَهْلِ حَقِّهَا، فَلَا يَكُونُ الْحَقُّ مَهْجُورًا عَيْرَ مَعْمُولٍ بِهِ فِي جَمِيعِ الْأَمْصَارِ وَالْأَعْصَارِ<sup>(١)</sup>.

المطلب الرابع: تطبيق هذه القاعدة على قيام ابن عمر و ابن مسعود بالنهي عن الابتداع في العبادات – يؤكد أن الصحابة متفقون على ذلك:

سيأتي في كتابنا هذا (ص ٥١٠) بإسناد صحيح عن ابن عمر رضي الله عنه أنه قال: (كُلُّ بُدْعَةٍ ضَلَالٌ، وَإِنْ رَأَهَا النَّاسُ حَسَنَةً).

وكذلك سيأتي (ص ٥١١) بإسناد حسن عن مجاهد، قال: (كُنْتُ مَعَ ابْنِ عُمَرَ فَشَوَّبَ<sup>(٢)</sup> رَجُلٌ فِي الظَّهَرِ أَوِ الْعَصْرِ، قَالَ: «اخْرُجْ بِنَا؛ فَإِنَّ هَذِهِ بُدْعَةً».

وكذلك سيأتي (ص ٥١٣) بإسناد صحيح: (أَنَّ رَجُلاً عَطَسَ عِنْدَ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، فَقَالَ: «الْحَمْدُ لِلَّهِ، وَالسَّلَامُ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ». فَقَالَ ابْنُ عُمَرَ وَأَنَا أَقُولُ: الْحَمْدُ لِلَّهِ، وَالسَّلَامُ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ، وَلَكِنْ لَيْسَ هَذَا، عَلِمْنَا رَسُولُ اللَّهِ - إِذَا عَطَسَ أَحَدُنَا - أَنْ يَقُولَ: «الْحَمْدُ لِلَّهِ عَلَى كُلِّ حَالٍ»).

هذه الروايات الصحيحة عن ابن عمر رضي الله عنه تدل دلالة قوية على أنه كان شديد الاتّباع لِسُنَّة النبي ﷺ، لا يُحيد عنها، يقول ما قاله ﷺ، ويترك ما تركه ﷺ.

ومن قال ما لم يُقله ﷺ أو فعل ما لم يفعله ﷺ في العبادات فإن ابن عمر رضي الله عنه يرى هذا مبتداً يستحق الذم، وينكر عليه.

(١) جامع العلوم والحكم (ص ٦٩).

(٢) انظر معنى «الشوّب» في كتابنا هذا (ص ٥١٢، هامش رقم: ٢).

وكذلك سيأتي (ص ٤٦٦) بإسناد صحيح عن ابن مسعود رضي الله عنه أنه وجد قوماً من التابعين يعبدون الله بطريقة لم يفعلها النبي صلوات الله عليه وآله وسلامه، فأنكر عليهم ذلك.

### الخلاصة:

هذه الأفعال - التي أنكرها ابن عمر رضي الله عنه وابن مسعود رضي الله عنه - إذا كانت مما يحبه الله تعالى، فسيكون ابن مسعود وابن عمر وقعا في خطأ حين تهيا الناس عن هذه الأفعال التي يحبها الله تعالى.

ولأنه لا يخلو عصر من ناطق بالصواب، فلا بد أن يكون هناك من أصحاب رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه من رد على ابن مسعود وابن عمر؛ ليوضح لهم وللناس أن هذه الأفعال يحبها الله وليس مُنكرة.

فلما لم يرد عليهما أحد، علمنا أن الصحابة متفقون على أن هذه الأفعال مُنكرة وليس مشروعة.

ونختم هذا الجزء بكلام نفيس يكتب بهاء الذهب ، إنه كلام العلامة الإمام ابن القيم (٦٩١-٧٥١هـ)، حيث قال في كتابه «إعلام الموقعين عن رب العالمين»:

(قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿كُتُبْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرَجْتُ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ﴾ شَهِدَهُ كُمْ اللَّهُ تَعَالَى بِأَنَّهُمْ يَأْمُرُونَ بِكُلِّ مَعْرُوفٍ، وَيَنْهَاونَ عَنْ كُلِّ مُنْكَرٍ، فَلَوْ كَانَتِ الْحَادِثَةُ فِي زَمَانِهِمْ لَمْ يُفْتَنُ فِيهَا إِلَّا مَنْ أَخْطَأَ مِنْهُمْ ، لَمْ يَكُنْ أَحَدُ مِنْهُمْ قَدْ أَمَرَ فِيهَا بِمَعْرُوفٍ وَلَا مَهِيَ فِيهَا عَنْ مُنْكَرٍ؛ إِذ الصَّوَابُ مَعْرُوفٌ بِلَا شَكٍّ، وَالْخَطَا مُنْكَرٌ مِنْ بَعْضِ الْوُجُوهِ). انتهى

وقال الإمام ابن القيم أيضاً: (فَلَوْ كَانَ عِلْمُهُمْ أَنْ يُفْتَنَ أَحَدُهُمْ بِقُوَّى وَتَكُونُ

خَطَا مُخَالِفَةً لِحُكْمِ اللَّهِ وَرَسُولِهِ، وَلَا يُفْتَنِي غَيْرُهُ بِالْحَقِّ الَّذِي هُوَ حُكْمُ اللَّهِ وَرَسُولِهِ؛ إِمَّا مَعَ اشْتَهَارِ فَتَوْرَى الْأَوَّلِ أَوْ بِدُونِ اشْتَهَارِهَا - كَانَتْ هَذِهِ الْأُمَّةُ الْعَدْلُ الْخَيَّارُ قَدْ أَطْبَقَتْ عَلَى خِلَافِ الْحَقِّ، بَلْ انْقَسَمُوا قِسْمَيْنِ: قِسْمًا أَفْتَنَ بِالْبَاطِلِ، وَقِسْمًا سَكَتَ عَنِ الْحَقِّ، وَهَذَا مِنَ الْمُسْتَحِيلِ؛ فَإِنَّ الْحَقَّ لَا يَعْدُهُمْ وَيَخْرُجُ عَنْهُمْ إِلَى مَنْ بَعْدُهُمْ قَطْعًا). انتهى

وقال الإمام ابن القيم أيضًا: (فَمِنَ الْمُمْحَالِ أَنْ يَخْرِمُهُمْ كُلَّهُمُ الصَّوَابَ فِي مَسْأَلَةٍ فَيُفْتَنِي فِيهَا بَعْضُهُمْ بِالْخَطَا، وَلَا يُفْتَنِي فِيهَا غَيْرُهُ بِالصَّوَابِ، وَيَظْفَرُ فِيهَا بِالْمَدْى مَنْ بَعْدُهُمْ). انتهى

وقال الإمام ابن القيم أيضًا: (فَيَا سُبْحَانَ اللَّهِ، أَيُّ وَصْمَةٍ أَعْظَمُ مِنْ أَنْ يَكُونَ الصَّدِيقُ أَوْ الْفَارُوقُ أَوْ عُثْمَانُ أَوْ عَلَيْهِ أَوْ ابْنُ مَسْعُودٍ أَوْ سَلْمَانُ الْفَارِسِيُّ أَوْ عُبَادَةُ بْنُ الصَّاصَاتِ وَأَخْرَابُهُمْ - رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ - قَدْ أَخْبَرَ عَنْ حُكْمِ اللَّهِ أَنَّهُ كَيْتَ وَكَيْتَ فِي مَسَائِلَ كَثِيرَةٍ، وَأَخْطَأَ فِي ذَلِكَ، وَلَمْ يَشْتَمِلْ قَرْبَهُمْ عَلَى نَاطِقٍ بِالصَّوَابِ فِي تِلْكَ الْمَسَائِلِ حَتَّى نَبْغَ مَنْ بَعْدُهُمْ فَعَرَفُوا حُكْمَ اللَّهِ الَّذِي جَهَلَهُ أُولَئِكَ السَّادَةُ، وَأَصَابُوا الْحَقَّ الَّذِي أَخْطَأَهُ أُولَئِكَ الْأَئِمَّةَ؟ سُبْحَانَكَ هَذَا بُهْتَانٌ عَظِيمٌ<sup>(١)</sup>). انتهى كلام الإمام ابن القيم.

(١) إعلام الموقعين عن رب العالمين (٤/١٣١-١٣٦)، الناشر: دار الجليل - بيروت، الطبعة:

١٩٧٣م ، تحقيق: طه عبد الرءوف سعد . وانظر (٥/٥٧٥)، الناشر: دار ابن الجوزي.

## القاعدة الأصولية الثالثة

ضمان الله تعالى حفظ أقوال أهل العلم التي بها يحفظ الدين

تہذیبِ مفہوم

هذه القاعدة - والتي قبلها - نحتاج إليها لبيان فساد زَعْمٍ من زَعْمٍ احتمال ضياع العِلْم عن جميع السابقين.

تتقرر هذه القاعدة بأربع آيات قرآنية، وقد أكثرنا من نقل تصريحات كبار أهل العلم عند الكلام على الآية الرابعة في كتابنا «الرد على القرضاوي والجديع، باب القواعد الأصولية» عند الكلام على الإجماع، ونكتفي هنا بما يلي:

**الآية الأولى الدالة على ضمان حفظ الله أقوال العلماء التي بها يحفظ الدين:**

قال الله تعالى: ﴿وَمَن يُشَاقِقُ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَىٰ وَيَتَّسِعُ غَيْرُ سَبِيلٍ أَلْمُؤْمِنِينَ نُولِهِ مَا تَوَلَّ وَنُنْصِلِهِ جَهَنَّمُ وَسَاءَتْ مَصِيرًا﴾ [النساء: ١١٥].

وإليكم بعض نصوص أهل العلم:

١ - العلامة علاء الدين البخاري (المتوفى ٧٣٠هـ): قال في كتابه «كشف الأسرار شرح أصول البزدوي» في أصول الفقه: (الْمَذْكُورُ فِي عَامَةِ الْكُتُبِ: أَنَّهُ تَعَالَى تَوَعَّدَ عَلَى مُتَابَعَةِ غَيْرِ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ كَمَا تَوَعَّدَ عَلَى مُخَالَفَةِ الرَّسُولِ. وَالسَّبِيلُ: مَا يَخْتَارُ الْإِنْسَانُ لِنَفْسِهِ قَوْلًا وَعَمَلاً. وَلَوْلَمْ يَكُنْ ذَلِكَ مُحَرَّمًا لَمَّا تَوَعَّدَ عَلَيْهِ، وَلَمَّا حَسُنَ اجْتِمَاعُ بَيْنِهِ وَبَيْنِ مُشَاقِّ الرَّسُولِ فِي الْوَعِيدِ؛ كَمَا لَا يَحْسُنُ اجْتِمَاعُ بَيْنَ الْكُفَّارِ وَأَكْلِي

الْحُبْزُ الْمُبَاحِ فِي الْوَعِيدِ، وَإِذَا حَرَمَ اتِّبَاعُ غَيْرِ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ؛ وَجَبَ اتِّبَاعُ سَبِيلِهِمْ؛ فَيَكُونُ الْإِجْمَاعُ حُجَّةً؛ لِأَنَّهُ سَبِيلُهُمْ) <sup>(١)</sup>. انتهى

٢ - تاج الدين السبكي (٧٢٧ - ٧٧١ هـ): قال في كتابه «رفع الحاجب عن مختصر ابن الحاجب» في أصول الفقه: (وتقريره: أنه تعالى جمع بين مشاقة الرسول ﷺ وأتباع غير سبيل المؤمنين في الوعيد في قوله: ﴿لَنُؤْلِمَ مَا تَوَلَّ وَنُصَلِّمَ جَهَنَّمَ﴾ فـيـلـزـمـ تـحرـيمـ اـتـبـاعـ غـيرـ سـبـيلـ الـمـؤـمـنـينـ؛ لـأـنـ لـوـ لـمـ يـكـنـ مـحـرـمـاـ لـمـ جـمـعـ بـيـنـهـ وـيـنـ الـمـحـرـمـ الـذـيـ هوـ مشـاقـةـ الرـسـوـلـ ﷺ؛ إـذـ الجـمـعـ بـيـنـ حـرـامـ وـنـقـيـضـهـ لـاـ يـحـسـنـ فـيـ وـعـيـدـ؛ وـلـأـجـلـهـ يـسـتـقـبـحـ: «إـنـ زـنـيـتـ، وـشـرـبـتـ المـاءـ عـاقـبـتـكـ»، فـدـلـلـ عـلـىـ حـرـمـةـ اـتـبـاعـ غـيرـ سـبـيلـهـمـ .. سـبـيلـ الشـخـصـ ماـ يـخـتـارـ مـنـ قـوـلـ أوـ فـعـلـ أوـ اـعـتـقـادـ) <sup>(٢)</sup>. انتهى

٣ - أبو الوليد الباقي (٤٠٣ - ٤٧٤ هـ): قال في كتابه «أحكام الفصول في أحكام الأصول»: (الله - عز وجل - لا يأمرنا باتباع سبيل باطنة للمؤمنين؛ لأنَّه يستحيل ذلك في التكليف؛ لأنَّه لا طريق لـنـاـ إـلـىـ مـعـرـفـتـهـ، فـيـجبـ أـنـ تـحـمـلـ عـلـىـ مـاـ يـصـحـ تـكـلـيفـهـ، وـهـوـ اـتـبـاعـ مـاـ ظـهـرـ مـنـهـمـ، وـلـذـلـكـ إـذـ قـالـ الرـجـلـ لـابـنـهـ: اـتـبـاعـ سـبـيلـ فـلـانـ الصـالـحـ، وـفـلـانـ الـعـالـمـ، فـإـنـاـ يـعـنـيـ بـذـلـكـ مـاـ ظـهـرـ مـنـ أـفـعـالـهـ وـوـرـعـهـ، لـاـ مـاـ أـبـطـنـهـ مـمـاـ لـاـ سـبـيلـ إـلـىـ الـعـلـمـ بـهـ) <sup>(٣)</sup>. انتهى

٤ - علاء الدين الأسمدي السمرقandi (٤٨٨ - ٥٥٢ هـ): قال في كتابه «بذل

(١) كشف الأسرار (٢٥٣/٣).

(٢) رفع الحاجب عن مختصر ابن الحاجب (١٥٣/٢).

(٣) إحكام الفصول (ص ٣٧٥).

النظر» في أصول الفقه:

(إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى لَمَّا جَعَلَ الْإِجْمَاعَ حَجَةً وَكَلَفَنَا الْعَمَلُ بِهِ، وَذَلِكَ يَقْتَضِي أَنْ يَكُونَ لَنَا إِلَى مَعْرِفَتِهِ سَبِيلٌ، وَذَلِكَ بِأَنَّ يَكُونَ بِحَالٍ لَوْ كَانَ لَهُمْ مُخَالِفٌ - يَظْهُرُ قَوْلُهُ؛ فَإِنَّهُ يَجْرِي ذَلِكَ مُجْرِي أَنْ ضَمِنَ اللَّهُ تَعَالَى إِظْهَارَ قَوْلٍ مِنْ يُخَالِفُ لَوْ كَانَ صَوَابًا . فَلَمَّا لَمْ يَظْهُرْ ذَلِكُ؛ دَلَّ ذَلِكُ عَلَى بُطْلَانِهِ) <sup>(١)</sup>. انتهى

٥ - الإمام أبو المظفر السمعاني (٤٢٦ - ٤٨٩ هـ): قال في كتابه «قواطع الأدلة» في أصول الفقه:

(القول المتشر في أهل العصر من غير خالف دليل على الإجماع، وهذا يمكن معرفته، وهذا لأن الدليل الذي دَلَّ على أن الإجماع حجة - يوجب أن يكون سبيل من الوصول إليه، ولا وصول إلا بالقول المنتشر في الأمة، وعدم المخالف لذلك ... ولا يجوز أن يوجب علينا ما لا سبيل إلى الوصول إليه، فإذا لم يمكن إلا هذا القدر: علِمنَا أن ذلك حُجَّةٌ وأنه المَعْنَى بالإجماع الذي أوجب علينا اتباعه) <sup>(٢)</sup>. انتهى

قلتُ: يمكن عرض هذا الاستدلال هكذا:

لو وُجد مخالف، وكان قوله حَقًّا، لَكَانَ لَابْدَ مِنْ سَبِيلٍ إِلَى مَعْرِفَتِهِ وَظَهُورِهِ.

فَلَمَّا لَمْ يَظْهُرْ لَنَا إِلَّا سَبِيلٌ وَاحِدٌ، علِمنَا أَنَّهُ هُوَ السَّبِيلُ الَّذِي وَجَبَ عَلَيْنَا اتِّبَاعُهُ، وَعَلِمنَا أَنَّهُ هُوَ الْحَقُّ الَّذِي شَهَدَ بِهِ الْعُلَمَاءُ الْعَدُولُونَ، وَعَلِمنَا أَنَّهُ هُوَ الْمَعْرُوفُ الَّذِي أَمْرَرَ

(١) بذل النظر (ص ٥٤٢).

(٢) قواطع الأدلة (٤٦٩/١).

به علماء خير أمة أخرجت للناس، و علمنا أنه من الدين الذي ارتضاه الله تعالى لنا؛ لأنّه هو القول الذي تمّ له التمكين بظهوره و انتشاره دون أن يظهر له مخالف، فكان ما سواه كالعدم .

فإذا تابع أهل العلم المعروفون - مع تطاول الزمان - على الإفتاء بحكم شرعى واحد في مسألة ما، و اشتهر هذا الحكم بحيث لا يعلم خلافه، وبحيث لم يُنقل لمن بعدهم إلا هذا الحكم الشرعى، وبحيث نجد غير واحد من أهل العلم - مع شدة بحثهم - يصرّحون بأنّهم لا يعلمون في هذا الحكم الشرعى خلافاً؛ فحيثئذ يتضح أن سبيل المؤمنين في هذه المسألة هو هذا الحكم الشرعى، فيجب اتباعه و تحريه مخالفته. فحيثئذ تقطع بأنّ هذا الحكم هو الحق الذي يرضاه الله تعالى ، لأنّ هذا الحكم هو الذي تمّ له التمكين بظهوره و انتشاره و تقليله من عصر إلى عصر، و علمنا أنّ ما سواه باطل قطعاً، وليس من سبيل المؤمنين في شيء؛ إذ لو كان ما سواه هو الحق: لكان لابد أن يظهر ويستقر و يُنقل إلينا؛ ليتضح به سبيل المؤمنين في هذه المسألة.

### الآية الثانية الدالة على ضمان حفظ الله أقوال العلماء التي بها يحفظ

الدين:

قال الله تعالى: ﴿وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي الْأَرْضِ كَمَا آسَتْخَلَفَ الظَّالِمُونَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ دِيَنَهُمُ الَّذِي أَرَتَصَنِّ لَهُمْ﴾ [النور: ٥٥].

قال أبو زيد الدبوسي في كتابه «تقويم الأدلة» في أصول الفقه: (قال: ﴿وَلَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ دِيَنَهُمُ الَّذِي أَرَتَصَنِّ لَهُمْ﴾، والذي ارتضاه الله تعالى لنا هو الذي هو

حقٌّ عنده دُون الخطأ<sup>(١)</sup>. انتهى

وقال الإمام السرخسي (المتوفى: ٤٨٣هـ) في كتابه في أصول الفقه المشهور بـ«أصول السرخسي»: (وقال تعالى: ﴿وَلَيَمْكِنَنَّ لَهُمْ دِيَنَهُمُ الَّذِي أَرْتَضَنَّ لَهُمْ﴾ وفيه تنصيص على أن المرضي عند الله ما هم عليه حقيقة، ومعلوم أن الارتضاء مطلقاً لا يكون بالخطأ وإن كان المخطئ معذوراً، وإنما يكون بها هو الصواب، فعُرِفْنَا أن الحق مطلقاً فيما اجتمعوا عليه<sup>(٢)</sup>). انتهى

قلت: فإذا ترك رسول الله ﷺ شيئاً من العبادات<sup>(٣)</sup>، وتتابع أصحابه بعده والتابعون من بعدهم على تركه أيضاً، فحيثند نقطع بأن هذا الشيء ليس من الدين الذي ارتضاه الله لنا، وعلمنا أنه ليس من الدين الذي أراد الله له التمكين.

تأملوا قول الإمام السرخسي: (وقال تعالى: ﴿وَلَيَمْكِنَنَّ لَهُمْ دِيَنَهُمُ الَّذِي أَرْتَضَنَّ لَهُمْ﴾ وفيه تنصيص على أن المرضي عند الله ما هم عليه حقيقة). انتهى

فنحن نقطع بأن ما هم عليه حقيقة هو المرضي عند الله تعالى، لأن هذا هو الذي تم له التمكين بظهوره وانتشاره ونقله من عصر إلى عصر ، فعلمنا قطعاً أنه من الدين الذي ارتضاه الله تعالى لنا . وعلمنا أن ما سواه باطل قطعاً ، وليس من

(١) تقويم الأدلة (ص ٢٦)، تأليف: أبي زيد الدبوسي، تحقيق: خليل محي الدين الميس، نشر: الكتب العلمية، بيروت، ٢٠٠١م.

(٢) أصول السرخسي (١/٢٩٧)، تأليف: أبي بكر محمد بن أبي سهل السرخسي، تحقيق: د. رفيق العجم، نشر: دار المعرفة - بيروت، ١٩٩٧م.

(٣) ضوابط الترك الذي نتكلم عنه - تجدها مذكورة تفصيلاً في كتابنا هذا (ص ١٤٣).

الدين الذي ارتضاه الله تعالى لنا .

### الأية الثالثة الدالة على ضمان حفظ الله أقوال العلماء التي بها يحفظ

الدين:

قال الله تعالى: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الْكِتَابَ وَإِنَّا لَهُ مَحْفُوظُونَ﴾ [الحجر: ٩].

والحفظ ليس المقصود به حفظ اللفظ فقط من التحريف، وإنما يقصد به أيضاً حفظ اللفظ من تحريف معناه . وبالتالي يقصد به حفظ الأحكام الشرعية التي يدل عليها اللفظ .

فلا بد أيضاً من حفظ أقوال العلماء (الموافقة للحق) في تفسير القرآن، أو أن يحفظ منها ما يتم به وصول الحق إلينا؛ لأن حفظها هو حفظ الكتاب من تحريف معانيه، فكما نعلم أن هناك بعض النصوص في التوراة والإنجيل لم يتم تحريف ألفاظها؛ فقاموا بتحريف معانيها ، وقد ضمن الله تعالى أن يحفظ القرآن من مثل ذلك .

فقد روى الإمام البخاري في صحيحه (برقم: ٣٤٣٦) عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما أنه قال: (إِنَّ الْيَهُودَ جَاءُوا إِلَى رَسُولِ اللَّهِ قَدَّرُوا لَهُ أَنَّ رَجُلًا مِنْهُمْ وَامْرَأً رَزَّيَا، فَقَالَ لَهُمْ رَسُولُ اللَّهِ: مَا تَحِدُّونَ فِي التَّوْرَاةِ فِي شَأْنِ الرَّاجِمِ؟ فَقَالُوا: تَفْصِحُهُمْ وَيُجْلِدُونَ . قَالَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ سَلَامٍ: كَذَبْتُمْ، إِنَّ فِيهَا الرَّاجِمَ . فَأَتَوْا بِالتَّوْرَاةِ فَنَسَرُوهَا، فَوَضَعَ أَحَدُهُمْ يَدَهُ عَلَى آيَةِ الرَّاجِمِ، فَقَرَأَ مَا قَبْلَهَا وَمَا بَعْدَهَا . فَقَالَ لَهُ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ سَلَامٍ: ارْفَعْ يَدَكَ . فَرَفَعَ يَدَهُ، فَإِذَا فِيهَا آيَةُ الرَّاجِمِ..) الحديث .

قال الحافظ ابن حجر (٧٧٣ - ٨٥٢هـ) في شرحه: (قال الباجي: ظاهر الأمر

أَنْتُمْ قَصَدُوا فِي جَوَابِهِمْ تَحْرِيفَ حُكْمِ التَّوْرَاةِ<sup>(١)</sup>. انتهى  
قلتُ: وقد ضمنَ الله تعالى ألا يحدث ذلك في ديننا الذي ارتضاه لنا، فقد ضمن  
تعالى ألا يضيع الحق في أي مسألة. وضمن ألا يضيع المعنى الذي أراده من نصوص  
القرآن والسنّة.

وننقل إليكم في ذلك تصريحات كبار أهل العلم:

١ - الإمام ابن حزم (٣٨٤ - ٤٥٦هـ): قال في كتابه «الإحکام في أصول  
الأحكام» في قوله تعالى ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الْذِكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَفِظُونَ﴾: (والحفظ يكون  
بتبلیغ المعنی)<sup>(٢)</sup>. انتهى

وقال أيضاً في كتابه «النبذة الكافية في أحكام أصول الدين»: (من الممتنع أن  
يجوز أن لا تردد شريعة حق إلا من هذه الطريقة مع ضمان الله تعالى حفظ الذكر النازل  
من عنده الذي أوحاه إلى نبيه ﷺ، ومع ضمانه تعالى أنه لم يضط من الدين شيء أصلاً،  
ولا يضيع أبداً ولا بد أن يكون مع كل عصر من العلماء من يضبط ما خفي عن غيره  
منهم، ويضبط غيره أيضاً ما خفي عنه، فيبقى الدين محفوظاً إلى يوم القيمة ولا  
بد)<sup>(٣)</sup>. انتهى

قلتُ: وهذا لا يمكن تحقيقه إلا بحفظ أقوال العلماء السابقين ، أو أن يحفظ منها  
ما يتم به وصول الحق إلينا؛ إذ كيف يمكن للعالم في عصرنا أن يضبط ما خفي عن

(١) فتح الباري (١٢/١٦٨).

(٢) الإحکام في أصول الأحكام (٤/٤٦٦).

(٣) النبذة الكافية (ص ٣٥).

غيره إلا بعد أن يقوم هو بتحصيل العلم الشرعي، فيتعلم الأصول والقواعد ولغات العرب والتركيب اللغوي ودلالات الألفاظ، وكل ذلك يتعلمه من خلال مصنفات أهل العلم السابقين، فإذا تصورنا ضياع كل كتب اللغة، وكتب الأصول وغيرها، وبقي القرآن فقط والأحاديث: فكيف يزعم إنسان أنه يستطيع فهم النصوص مع جهله باللغة التي نزلت بها هذه النصوص الشرعية؟!!

فظهر بذلك وجوب حفظ أقوال أهل العلم السابقين (الموافقة للحق)، أو أن يُحفظ منها ما يتم به وصول الحق إلينا.

أي: يُحفظ منها ما يتحقق به حفظ الدين في كل مسألة من مسائله.

٢ - الإمام أحمد بن حنبل (١٦٤ - ٢٤١ هـ) إمام أهل السنة:

قال عبد الله بن أحمد بن حنبل في كتاب «الرد على الزنادقة والجهمية»:

(هذا ما أخرجه أبي - رحمه الله - في الرد على الزنادقة والجهمية، فيما شَكَّتْ فيه من متشابه القرآن وتَأوْلِه على غير تأويله).

قال أحمد بن حنبل رحمة الله تعالى ورضي عنه: الحمد لله الذي جعل في كل زمان فترة من الرسل بقايها من أهل العلم .. ينفون عن كتاب الله تحريفَ الغالين وانتهالَ المبطلين وتأويلَ الجاهلين<sup>(١)</sup>). انتهى

٣ - الإمام ابن تيمية (٦٦١-٧٢٨ هـ): قرر هذا المعنى في عدة مواضع من كتبه.

(١) الرد على الزنادقة والجهمية (ص ٥)، للإمام أحمد بن حنبل، تحقيق: محمد حسن راشد، نشر: المطبعة السلفية، القاهرة ١٣٩٣ هـ.

فقال في كتابه «الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح»: (هذه الأمة حفظ الله لها ما أنزله كما قال تعالى: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الْذِكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَفِظُونَ﴾، فما في تفسير القرآن أو تأْكِيل الحديث أو تفسيره من غلط؛ فإن الله يُقيِّم له مِنَ الْأُمَّةِ مَنْ يُبَيِّنُهُ ويذكر الدليل على غلط الغالط وكذب الكاذب؛ فإنَّ هذه الأُمَّةَ لا تجتمع على ضلالَةٍ، ولا يزال فيها طائفة ظاهرة على الحق حتى تقوم الساعة؛ إذ كانوا آخر الأمم، فلا نبي بعد نبيهم، ولا كتاب بعد كتابهم. وكانت الأمم قبلهم إذا بدلوا وغَيَّروا، بعث الله نبيًّا يبين لهم ويأمرهم وينهاهم، ولم يكن بعد محمد ﷺ نبيٌّ، وقد ضمن الله أن يحفظ ما أنزله من الذكر، وأن هذه الأُمَّةَ لا تجتمع على ضلالَةٍ، بل أقام الله لهذه الأُمَّةِ في كل عصر من يحفظ به دينه من أهل العلم والقرآن، وينفي به تحريف الغالين وانتحال المضلين وتأويل الجاهلين)<sup>(١)</sup>. انتهى

وقال في «مجموع الفتاوى»: (وَكَثِيرًا مَا يُضِيِّعُ الْحَقَّ بَيْنَ الْجَهَالِيَّةِ وَبَيْنَ الْمُحْرِفِينَ لِلْكَلْمَمِ .. كَمَا أَخْبَرَ سَبَّاحَهُ عَنْ أَهْلِ الْكِتَابِ .. وَهَذَا مِنْ بَعْضِ أَسْبَابِ تَغْيِيرِ الْمَلَلِ؛ إِلَّا أَنَّ هَذَا الدِّينَ مَحْفُوظٌ كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الْذِكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَفِظُونَ﴾، وَلَا تَزَالُ فِيهِ طائفةٌ قَائِمَةٌ ظَاهِرَةٌ عَلَى الْحَقِّ؛ فَلَمْ يَتَلَهُ مَا نَالَ غَيْرُهُ مِنَ الْأَدِيَانِ مِنْ تَحْرِيفٍ كُتُبَهَا وَتَغْيِيرٍ شَرائِعُهَا مَطْلَقاً؛ لَمَّا يُنْطَقُ اللَّهُ بِهِ الْقَائِمِينَ بِحَجَّةِ اللَّهِ وَبِبَيْنَهُمْ؛ الَّذِينَ يَحْيُونُ بِكِتَابِ اللَّهِ الْمُؤْتَمِ، وَيُبَصِّرُونَ بِنُورِهِ أَهْلَ الْعُمَى، فَإِنَّ الْأَرْضَ لَنْ تَخْلُو مِنْ قَائِمٍ لِلَّهِ بِحَجَّةِ لِكِيلًا تَبْطِلُ حَجَّاجَ اللَّهِ وَبِبَيْنَهُمْ)<sup>(٢)</sup>. انتهى

(١) الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح (٣٩/٣)، تأليف: الإمام أحمد بن تيمية، تحقيق: مجموعة، نشر: دار العاصمة - الرياض، ١٤١٤ هـ.

(٢) مجموع الفتاوى (٢٥/١٢٩).

٤ - الإمام أبو إسحاق الشاطئي (المتوفى: ٧٩٠ هـ): قال في كتابه «الموافقات في أصول الشرعية» في بيان العلم القطعي: (والشريعة المباركة المحمدية مُنْزَلَةٌ على هذا الوجه، ولذلك كانت محفوظة في أصولها وفروعها، كما قال الله تعالى: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَرَأَنَا الَّذِكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَفِظُونَ﴾<sup>(١)</sup>). انتهى

وقال أيضًا في كتابه هذا: (إن هذه الشريعة المباركة معصومة، كما أن صاحبها <sup>صلوات الله عليه</sup> معصوم، وكما كانت أمته فيها اجتمعت عليه معصومة).

ويتبين ذلك بوجهين:

أحدهما: الأدلة الدالة على ذلك تصریحًا وتلویحًا كقوله تعالى: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَرَأَنَا الَّذِكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَفِظُونَ﴾ .. فهذه الجملة تدلّك على حفظ الشريعة وعصمتها عن التغيير والتبديل

والثاني: اعتبار الوجودي الواقع من زمن رسول الله <sup>صلوات الله عليه</sup> إلى الآن، وذلك أن الله - عز وجل - وَقَرَرَ دواعي الأمة للذبّ عن الشريعة والمناضلة عنها بحسب الجملة والتفصيل.

أما القرآن الكريم فقد قَيَضَ الله له حَفَظَةً بحيث لو زِيدَ فيه حرفٌ واحدٌ لا يخرجه آلاف من الأطفال الأصغر فضلاً عن القراء الأكابر.

وهكذا جرى الأمر في جملة الشريعة ، فقيض الله لكل علم رجالاً حفظه على

(١) المAAFAT فی أصول الفقه (١/٧٧)، المؤلف: الشاطئي؛ إبراهيم بن موسى اللخمي الغرناطي المالكي ، تحقيق: عبد الله دراز ، الناشر: دار المعرفة - بيروت .

أيديهم ، فكان منهم قوم يُذهبون الأيام الكثيرة في حفظ اللغات والتسميات الموضوعة على لسان العرب حتى قرروا لغات الشريعة من القرآن والحديث ، وهو الباب الأول من أبواب فقه الشريعة؛ إذ أوحى الله إلى رسوله على لسان العرب .

ثم قيس الحقُّ سبحانه رجالاً يبحثون عن الصحيح من حديث رسول الله ﷺ، وعن أهل الثقة والعدالة من النقلة، حتى ميزوا بين الصحيح والسقيم، وتعرفوا التوارييخ وصحة الدعاوى في الأخذ لفلان عن فلان، حتى استقر الثابت المعمول به من أحاديث رسول الله ﷺ.

وكذلك جعل الله العظيمُ لبيان السنة عن البدعة ناساً من عبيده بحثوا عن أغراض الشريعة كتاباً وسنةً، وعما كان عليه السلف الصالحون وداموا عليه الصحابةُ والتابعون، ورددوا على أهل البدع والأهواء حتى تميّز أتباع الحق عن أتباع الموى ..

ثم قيض الله تعالى ناساً ينضلون عن دينه ويدفعون الشبه ببراهينه .. فإنْ عارض دين الإسلام معارضٌ أو جادل فيه خصمٌ منافقٌ؛ غبروا في وجه شبهاته بالأدلة القاطعة، فهم جند الإسلام وحماة الدين .

وبعث الله من هؤلاء سادة فهموا عن الله وعن رسول الله ﷺ ، فاستنبتوا أحكاماً فهموا معانها من أغراض الشريعة في الكتاب والسنّة، تارة من نفس القول، وتارة من معناه، وتارة من علة الحكم؛ حتى نزلوا الواقع التي لم تذكر على ما ذكر، وسهّلوا لمن جاء بعدهم طريق ذل ، وهكذا جرى الأمر في كل علم توقف فهم الشريعة عليه أو احتجج في إيضاحها إليه . وهو عين الحفظ الذي تضمنته الأدلة المنسولة<sup>(١)</sup>. انتهى كلام الإمام الشاطبي

قلتُ: فلا بد قطعاً من حفظ أقوال أئمة الجرح والتعديل (الموافقة للحق) في الراوي، لأنها إن ضاعت فكيف يمكن لمن بعدهم تمييز الصحيح من الضعيف في الحديث؟!!

ولا بد قطعاً من حفظ أقوال أهل اللغة (الموافقة للسان العربي فعلاً) أو أن يحفظ منها ما يتم به وصول الحق إلينا؛ لأنها إن ضاعت: فكيف يمكن لنا فهم لغة القرآن والأحاديث النبوية وكيفية دلالة كل منها على الأحكام الشرعية؟!!.

ولا بد أيضاً من حفظ أقوال العلماء (الموافقة للحق) في تفسير القرآن أو أن يُحفظ منها ما يتم به وصول الحق إلينا؛ لأن حفظها هو حفظ الكتاب من تحريف معانيه .

فإنه إذا ضاعت أقوالهم الموافقة للحق؛ ثم نُقل إلينا فقط أقوالهم المخالفة للحق: فكيف يتحقق - حيثـ - حفظ القرآن من تحريف معانيه؟!!

(١) الموقفات (٢/٥٨ - ٦١)

ولابد من حفظ أقوال العلماء (الموافقة للحق) في تفسير حديث الرسول ﷺ، أو أن يحفظ منها ما يتم به وصول الحق إلينا .

فإنه إذا ضاعت أقوالهم الموافقة للحق، ثم نقل إلينا فقط أقوالهم المخالفة للحق:  
فكيف يتحقق - حيث - حفظ كلام النبي ﷺ من تحريف معانيه ، وهو المبين  
للقرآن الكريم؟ !!

٥ - الإمام النووي (٦٣١ - ٦٧٦ هـ): قال في كتابه «تهذيب الأسماء واللغات»:  
(وأما تابعو التابعين ومن بعدهم .. فلهم في أنفسهم فضائل ظاهرة، وفي حفظ العلم  
آياتٌ باهرة .. وفي الحديث الآخر: «يحمل هذا العلم من كل خلف عدو له ينفون عنه  
تحريف الغالين، وانتحال المبطلين، وتأويل الجاهلين». وهذا إخبار منه بصيانته  
العلم وحفظه وعدالة ناقليه، وأن الله تعالى يُوفّق له في كل عصر خلفاءٍ من العدول  
يحملونه وينفون عنه التحريف وما بعده فلا يضيع، وهذا تصريح بعدالة حامليه في  
كل عصر، وهكذا وقع والله الحمد، وهذا من أعلام النبوة)<sup>(١)</sup>. انتهى

قلتُ: والحديث الذي استشهد به الإمام النووي هو حديث معاذ بن رفاعة، وقد صححه الإمام أحمد بن حنبل<sup>(٢)</sup>، ونعلم جميعاً أن الإمام أحمد هو إمام أئمة

(١) تهذيب الأسماء واللغات (٤٥/١).

(٢) قال الحافظ ابن حجر في كتابه «السان الميزان، ١/٧٧»: (قال مهنا: قلت لأحمد: حديث معان بن رفاعة: كأنه كلام موضوع . قال: لا ، بل هو صحيح). انتهى

وذكره الخطيب البغدادي في كتابه «شرف أصحاب الحديث»، ص ٣٠ عن مهني بن يحيى، قال: (سأّلتُ أَمْدَدَ - يَعْنِي ابْنَ حَنْبِلٍ - عَنْ حَدِيثِ مَعَانِي بْنِ رِفَاعَةَ .. قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

الجرح والتعديل، وهو إمام علم علل الحديث . وقد صححه أيضاً الشيخ الألباني في «مشكاة الصابيح ، برقم: ٢٤٨».

وقد صرَّح الإمام النووي بأنَّ مضمون هذا الحديث قد تحقق في الواقع؛ حيث قال: (وهكذا وقع والله الحمد، وهذا من أعلام النبوة). انتهى

عليه وسلم: «يَحْمِلُ هَذَا الْعِلْمَ مِنْ كُلِّ حَلَفِ عُدُولَهُ ، يَنْفُونَ عَنْهُ تَحْرِيفَ الْجَاهِلِينَ وَأَنْتَخَالَ الْمُبْطِلِينَ، وَأَوْيَلَ الْغَالِينَ».

فَقُلْتُ لِأَخْمَدَ: كَانَهُ كَلَامٌ مَوْضُوعٌ. قَالَ: لَا، هُوَ صَحِيحٌ . فَقُلْتُ لَهُ: مَنْ سَمِعْتَهُ أَنْتَ ؟ قَالَ: مِنْ عَيْرٍ وَاحِدٍ. انتهى، تحقيق: د. محمد سعيد خطبي، نشر: دار إحياء السنّة - أنقرة.

## القاعدة الأصولية الرابعة

**اتفاق علماء الأمة على أن الإجماع السكوتـي حـجـة قـطـعـيـة في حالة المسـأـلةـ**  
**المـتـكـرـرـةـ - مع تـطاـولـ الزـمانـ**

لقد اتفق علماء الأمة على أن الإجماع السكوتـي حـجـة قـطـعـيـة في حالة المسـأـلةـ  
 المـتـكـرـرـةـ - مع تـطاـولـ الزـمانـ.

وقد نقلنا - فيما سبق - تصريحات كبار أئمة أصول الفقه (انظر كتابنا هذا :  
 ص ٦٥).

ومن هذه التصريحات يتضح لكم معنى الإجماع السكوتـي الذي اتفقا على أنه  
 حـجـةـ.

## القاعدة الأصولية الخامسة

### إجماع الصحابة وعلماء المسلمين على حصول نسخ التلاوة

تم شرح هذه القاعدة وإثباتها في كتابنا هذا (الباب الرابع) بعنوان: (كشف جهالات الغماري في كتابه «ذوق الحلاوة بيان امتناع نسخ التلاوة»).

وتجدون فيه ستة مطالب، منها:

- بيان تصریح رسول الله ﷺ بحصول نسخ تلاوة آيات.
- بيان إجماع أصحاب رسول الله ﷺ على حصول نسخ التلاوة.
- بيان إجماع علماء المسلمين - على مدار التاريخ الإسلامي - على حصول نسخ التلاوة.
- بيان الحِكْمَة من نسخ تلاوة بعض الآيات.

انظر تفصيل ذلك في كتابنا هذا (الباب الرابع).

## القاعدة السادسة

### إجماع العلماء على أن الأصل في العبادات التوقف

اتفق أئمة المسلمين على أن الأصل في العبادات التوقف، فالمسلم يتوقف ولا يعبد الله إلا بما شرعه الله له.

قال الإمام أبو جعفر الطحاوي في كتابه «شرح معاني الآثار»: (قَدْ أَجْمَعُوا أَنَّهُ لَيْسَ لِلرَّجُلِ أَنْ يَتَشَهَّدَ بِمَا شَاءَ مِنَ التَّشَهِيدِ غَيْرَ مَا رُوِيَّ مِنْ ذَلِكَ) <sup>(١)</sup>. انتهى

وقال الإمام ابن تيمية في «مجموع الفتاوى»: (كَانَ الْمُسْلِمُونَ مُتَفَقِّينَ عَلَى أَنَّهُ لَا يَجُوزُ لِأَحَدٍ أَنْ يَعْتَقِدَ أَوْ يَقُولَ عَنْ عَمَلٍ: «إِنَّهُ قُرْبَةٌ وَطَاعَةٌ وَبِرٌّ وَطَرِيقٌ إِلَى اللَّهِ وَاجِبٌ أَوْ مُسْتَحِبٌ» إِلَّا أَنْ يَكُونَ إِمَامًا أَمَرَ اللَّهَ بِهِ وَرَسُولُهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) <sup>(٢)</sup>. انتهى

وقال الإمام ابن كثير في تلخيصه لكتاب «الاستغاثة - الرد على البكري»: (وقد اتفق المسلمون على أنه ليس لأحد أن يعبد الله بما سمح له وأحبه ورأه؛ بل لا يعبد إلا بالعبادة الشرعية) <sup>(٣)</sup>. انتهى

وقال الإمام ابن تيمية في «مجموع الفتاوى»: (كَانَ أَحْمَدَ وَغَيْرُهُ مِنْ فُقَهَاءِ أَهْلِ

(١) شرح معاني الآثار (٢٦٥ / ١)، تأليف: أحمد بن محمد أبي جعفر الطحاوي، الناشر: دار الكتب العلمية - بيروت - ١٣٩٩ هـ، الطبعة: الأولى، تحقيق: محمد زهربي.

(٢) مجموع الفتاوى (٤٥١ / ١١).

(٣) تلخيص كتاب الاستغاثة (١٧٤ / ١)، الناشر: مكتبة الغرباء الأثرية، تحقيق: محمد عجال.

الحاديـث يـقولونـ: إـنـ الـأـصـلـ فـيـ الـعـبـادـاتـ التـوـقـيفـ، فـلـاـ يـشـرـعـ مـنـهـاـ إـلـاـ مـاـ شـرـعـهـ اللهـ تـعـالـاـيـ) (١). انتهى

وقال أيضـاـ فيـ «الفتاوىـ الكـبرـىـ»: (كـانـ أـصـلـ أـحـمـدـ وـغـيرـهـ مـنـ فـقـهـاءـ الـحـدـيـثـ: إـنـ الـأـصـلـ فـيـ الـعـبـادـاتـ التـوـقـيفـ، فـلـاـ يـشـرـعـ مـنـهـاـ إـلـاـ مـاـ شـرـعـهـ اللهـ تـعـالـاـيـ وـإـلـاـ دـخـلـنـاـ فـيـ مـعـنـىـ قـوـلـهـ: ﴿أَمْ لَهُمْ شَرَكُوا شَرَعُوا لَهُمْ مِنَ الْدِينِ مَا لَمْ يَأْذِنْ بِهِ اللَّهُ﴾ [الـشـورـىـ: ٢١].

وـالـعـادـاتـ الـأـصـلـ فـيـهـاـ الـعـقـوـ، فـلـاـ يـخـطـرـ مـنـهـاـ إـلـاـ مـاـ حـرـمـهـ اللهـ وـإـلـاـ دـخـلـنـاـ فـيـ مـعـنـىـ قـوـلـهـ: ﴿قُلْ أَرَيْتُمْ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ لَكُمْ مِنْ رِزْقٍ فَجَعَلْتُمْ مِنْهُ حَرَامًا وَحَلَالًا﴾ [يـونـسـ: ٥٩] (٢). انتهى

وـجـاءـ فـيـ «مـجمـوعـ الفـتاـوىـ»: (وـسـئـلـ - رـحـمـهـ اللهـ - عـمـنـ يـقـولـ: «أـنـ أـعـقـدـ أـنـ مـنـ أـحـدـتـ شـيـئـاـ مـنـ الـأـذـكـارـ - غـيرـ مـاـ شـرـعـهـ رسولـ اللهـ ﷺـ وـصـحـ عـنـهـ - أـنـهـ قـدـ أـسـاءـ وـأـخـطـأـ؛ إـذـ لـوـ اـرـتـضـىـ أـنـ يـكـوـنـ رسولـ اللهـ ﷺـ يـبـيـهـ وـإـمـامـهـ وـدـلـيـلـهـ لـاـ كـتـفـىـ بـهـ صـحـ عـنـهـ مـنـ الـأـذـكـارـ، فـعـدـولـهـ إـلـىـ رـأـيـهـ وـاخـتـرـاعـهـ - جـهـلـ وـتـرـيـنـ مـنـ الشـيـطـانـ، وـخـلـافـ لـلـسـنـةـ؛ إـذـ الرـسـوـلـ ﷺـ يـرـعـكـ خـيـراـ إـلـاـ دـلـنـاـ عـلـيـهـ وـشـرـعـهـ لـنـاـ ..»، فـهـلـ الـأـمـرـ كـذـلـكـ أـمـ لـاـ؟).

فـاجـابـ: الـحـمـدـ لـلـهـ، لـاـ رـيـبـ أـنـ الـأـذـكـارـ وـالـدـعـوـاتـ مـنـ أـفـضـلـ الـعـبـادـاتـ

(١) مـجمـوعـ الفـتاـوىـ (٢٩/٢٩).

(٢) الفـتاـوىـ الكـبرـىـ (٣/٤١٢)، تـأـلـيـفـ: أـبـيـ الـعـبـاسـ تـقـيـ الدـيـنـ أـحـمـدـ بـنـ عـبـدـ الـحـلـيمـ بـنـ تـيـمـيـةـ الـحـرـانـيـ، دـارـ النـشـرـ: دـارـ الـمـعـرـفـةـ - بـيـرـوـتـ، تـحـقـيقـ: قـدـمـ لـهـ حـسـنـيـ مـحـمـدـ مـخـلـوفـ.

وَالْعِبَادَاتُ مَبْنَاهَا عَلَى التَّوْقِيفِ وَالإِتْبَاعِ، لَا عَلَى الْهَوَى وَالْإِبْتَدَاعِ ..

وَلَمَّا يَأْكُدُ أَنْ يَسْعَنَ لِلنَّاسِ نَوْعًا مِنَ الْأَذْكَارِ وَالْأَذْعِيَّةِ غَيْرِ الْمَسْنُونَ، وَيَجْعَلُهَا عِبَادَةً رَاتِبَةً يُواظِبُ النَّاسُ عَلَيْهَا كَمَا يُواظِبُونَ عَلَى الصَّلَواتِ الْحَمْسِ؛ بَلْ هَذَا إِبْتَدَاعٌ دِينٌ لَمْ يَأْذِنَ اللَّهُ بِهِ؛ بِخِلَافِ مَا يَدْعُونَ بِهِ الْمَرْءُ أَحْيَانًا مِنْ غَيْرِ أَنْ يَجْعَلَهُ لِلنَّاسِ سُنَّةً .. وَهَذَا كَمَا أَنَّ الْإِنْسَانَ عِنْدَ الْفَرْوَرَةِ يَدْعُو بِأَذْعِيَّةٍ تُفْتَحُ عَلَيْهِ ذَلِكَ الْوَقْتَ فَهَذَا وَأَمْثَالُهُ قَرِيبٌ. وَأَمَّا الْخَادُ وِرْدٌ غَيْرِ شَرِيعٍ وَاسْتِنَانٌ ذِكْرٌ غَيْرِ شَرِيعٍ؛ فَهَذَا مِمَّا يُنْهَى عَنْهُ.

وَمَعَ هَذَا فَيَقْرِئُ الْأَذْعِيَّةُ الشَّرِيعَةَ وَالْأَذْكَارُ الشَّرِيعَةَ غَایَةُ الْمَطَالِبِ الصَّحِيحَةِ وَنِهَايَةُ الْمَقَاصِدِ الْعَلِيَّةِ، وَلَا يَعْدِلُ عَنْهَا إِلَى غَيْرِهَا مِنَ الْأَذْكَارِ الْمُحْدَثَةِ الْمُبْتَدَعَةِ إِلَّا جَاهِلٌ أَوْ مُفَرِّطٌ أَوْ مُتَعَدِّدٌ<sup>(١)</sup>. انتهى

(١) مجموع الفتاوى (٢٢/٥١٠-٥١١).

# البَابُ الْأَرْبَعُونُ

كَشْفُ أَكَاذِيبِ وجَهَالَاتِ الْغَمَارِيِّ فِي كِتَابِهِ :

« ذوقُ الْحَلَوَةِ بِبِيَانِ امْتِنَاعِ نَسْخِ التَّلَوَةِ »

## الباب الرابع

ألف الغماري رسالة صغيرة بعنوان «ذوق الحلاوة ببيان امتناع نسخ التلاوة» امتلأت بيلايا ومصائب وخلط وخط، كما سيتضح ما يلي.

قال عبد الله الغماري في كتابه «ذوق الحلاوة ببيان امتناع نسخ التلاوة»، ص ٣-٨: (فهذا بحث لم أسبق إليه - والحمد لله - ولا عُلِّبَت - والمنة لله - عليه، وهو يتعلق بنسخ تلاوة آية من القرآن؛ أي نسخ لفظها .. وهذا هو ما خالفت فيه علماء الأصول قاطبة، ومعهم المتخصصون في علوم القرآن الكريم .

وكتب هذا الجزء لبيان ما ذهبت إليه، والاحتجاج له بدلائل قطعية لا تُبْقِي شَكًا في صحة قوله، ولو تفطن لها المتقدمون، ما عدلوا عنها .. قال الأمدي في «الإحکام»: اتَّفَقَ الْعُلَمَاءُ عَلَى جَوَازِ نَسْخِ التَّلَاوَةِ دُونَ الْحُكْمِ، وَبِالْعُكْسِ، وَنَسْخِهَا مَعًا خَلَافًا لِطَائِفَةٍ شَادَّةٍ مِنَ الْمُعْتَزَلَةِ). انتهى كلام الغماري .

قلتُ: إنما وضع الغماري فيها الأدلة القطعية على ضلاله - والعياذ بالله تعالى - وعلى شدة جهله وضعف عقله؛ حيث تَبَيَّنَ مُفْتَحًا بأنه خالف علماء الأصول قاطبة وعلماء علوم القرآن، وأنه خالف إجماع السابقين؛ حيث صرَّح بأنه لم يَسْتَقِمْ أحد من أهل العلم إلى إنكار «نسخ التلاوة» على مدار التاريخ الإسلامي !!

وبيان ذلك في ستة مطالب:

**المطلب الأول:** بيان تصريح رسول الله ﷺ بحصول نسخ تلاوة آيات.

**المطلب الثاني:** بيان إجماع أصحاب رسول الله ﷺ على حصول نسخ التلاوة.

**المطلب الثالث:** بيان إجماع علماء المسلمين - على مدار التاريخ الإسلامي - على حصول نسخ التلاوة.

**المطلب الرابع:** بيان ضلال الغماري؛ لِمُخالفته إجماع علماء المسلمين.

**المطلب الخامس:** بيان الحِكْمَة من نَسْخِ تِلَوَةِ بعض الآيات.

**المطلب السادس:** بيان أن استدلالات الغماري تدل على شدة جَهْلِه وَضَعْفِ

عَقْلِهِ وَسُقُمِ فِكْرِهِ.

وَإِلَيْكُمْ تَفْصِيلُ ذَلِكَ:

## المطلب الأول

### بيان تصريح رسول الله ﷺ بحصول نسخ تلاوة آيات

رواه الإمام الطبراني - بإسناد صحيح - في «مسند الشاميين»<sup>(١)</sup>، وأبو نعيم في «معرفة الصحابة»<sup>(٢)</sup>، والإمام أبو جعفر الطحاوي في «مشكل الآثار»<sup>(٣)</sup>، والإمام أبو بكر البهقي في «دلائل النبوة»<sup>(٤)</sup>، والإمام ابن الجوزي في «نواسخ القرآن»<sup>(٥)</sup>.  
 قال الإمام أبو نعيم في كتابه «معرفة الصحابة»: (حَدَّثَنَا سُلَيْمَانُ<sup>(٦)</sup>، حَدَّثَنَا أَبُو

(١) مسند الشاميين (٤ / ١٦١)، تأليف: سليمان بن أحمد أبي القاسم الطبراني، دار النشر: مؤسسة الرسالة - بيروت - ١٤٠٥ - ١٩٨٤، الطبعة: الأولى، تحقيق: حمدي بن عبد المجيد السلفي.

(٢) معرفة الصحابة (٦ / ٣٠٩٠)، الناشر: دار الوطن - الرياض، الطبعة: الأولى / ١٤١٩ هـ - ١٩٩٨ م.

(٣) شرح مشكل الآثار (٥ / ٢٧٢)، تأليف: أبي جعفر أحمد بن محمد الطحاوي، دار النشر: مؤسسة الرسالة - بيروت - ١٤٠٨ هـ - ١٩٨٧، الطبعة: الأولى، تحقيق: شعيب الأرنؤوط.

(٤) دلائل النبوة (٧ / ١٥٧).

(٥) نواسخ القرآن (ص ٣٣)، تأليف: عبد الرحمن بن علي بن محمد بن الجوزي أبي الفرج، دار النشر: دار الكتب العلمية - بيروت - ١٤٠٥ هـ، الطبعة: الأولى.

(٦) قال الإمام الذهبي في كتابه «سير أعلام النبلاء»، (١٦ / ١١٩): (الطَّبَرَانِيُّ أَبُو القَاسِمِ سُلَيْمَانُ بْنُ أَحْمَدَ بْنِ أَبْيَوبَ: هُوَ الْإِمَامُ، الْحَافِظُ، الشَّفِيعُ .. مُحَدِّثُ الْإِسْلَامِ).

زُرْعَةَ الدَّمْشِقِيِّ<sup>(١)</sup>، حَدَّثَنَا أَبُو الْيَمَانُ<sup>(٢)</sup>، أَخْبَرَنَا شُعَيْبُ بْنُ أَبِي حَمْزَةَ<sup>(٣)</sup>، عَنِ الزُّهْرِيِّ<sup>(٤)</sup>، قَالَ: حَدَّثَنِي أَبُو أُمَّامَةَ بْنَ سَهْلٍ بْنَ حُنَيْفٍ<sup>(٥)</sup>، أَنَّ رَهْطًا مِنَ الْأَنْصَارِ مِنْ أَصْحَابِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَخْبَرُوهُ أَنَّهُ قَامَ مِنْهُمْ رَجُلٌ فِي جَوْفِ الْلَّيلِ، يُرِيدُ أَنْ يَفْتَحَ سُورَةً قَدْ كَانَ وَعَاهَا، فَلَمْ يَقْدِرْ عَلَى شَيْءٍ مِنْهَا إِلَّا «بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ»، فَاتَّى بَابَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حِينَ أَصْبَحَ، لِيَسْأَلَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنْ ذَلِكَ، ثُمَّ جَاءَ آخَرُ وَآخَرُ حَتَّى اجْتَمَعُوا، فَسَأَلَ بَعْضُهُمْ بَعْضًا؛ مَا جَمَعَهُمْ؟ فَأَخْبَرَ بَعْضُهُمْ بَعْضًا بِشَأنِ تِلْكَ السُّورَةِ، ثُمَّ أَذِنَ لَهُمْ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَأَخْبَرَهُمْ خَبَرَهُمْ، وَسَأَلُوهُ عَنِ السُّورَةِ، فَسَكَتَ سَاعَةً لَا يَرْجِعُ إِلَيْهِمْ شَيْئًا، ثُمَّ قَالَ: «نُسِخَتِ الْبَارَحةُ، فَنُسِخَتْ مِنْ صُدُورِكُمْ، وَمِنْ كُلِّ شَيْءٍ كَانَ فِيهِ».

قال الإمام أبو عبيد القاسم بن سلام في كتابه «الناسخ والمنسوخ»: (فَقَدْ تَبَيَّنَ

(١) قال الحافظ ابن حجر في كتابه «تقريب التهذيب»، ص ٣٤٧: (أبو زرعة الدمشقي ثقة حافظ).

(٢) قال الحافظ ابن حجر في كتابه «تقريب التهذيب»، ص ١٧٦: (الحكم بن نافع .. أبو اليمان .. ثقة، ثبت).

(٣) قال الحافظ ابن حجر في كتابه «تقريب التهذيب»، ص ٢٦٧: (شعيب بن أبي حمزة .. ثقة، عابد، قال ابن معين: من أثبت الناس في الزهرى).

(٤) قال الحافظ ابن حجر في كتابه «تقريب التهذيب»، ص ٥٠٦: (محمد بن مسلم .. الزهرى أبو بكر الفقيه، الحافظ، متفق على جلالته وإنقاذه).

(٥) قال الإمام الذهبي في كتابه «سير أعلام النبلاء»، ٣/٥١٧: (أبو أُمَّامَةَ بْنَ سَهْلٍ بْنَ حُنَيْفِ الْأَنْصَارِيِّ .. الْفَقِيْهُ، الْمُعَمِّرُ، الْحُجَّةُ .. وُلِّدَ فِي حَيَّةِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَرَآهُ - فِيمَا قِيلَ - وَكَانَ أَحَدَ الْعُلَمَاءِ .. وَقَالَ الزُّهْرِيُّ: أَخْبَرَنِي أَبُو أُمَّامَةَ، وَكَانَ مِنْ عِلْمِيَّةِ الْأَنْصَارِ وَعُلَمَائِهِمْ، وَمِنْ أَبْنَاءِ الْبَدْرِيِّينَ). انتهى

في هذا الحديث أن النسخ هو رفع السورة<sup>(١)</sup>. انتهى  
وقال الإمام أبو بكر البهقي في كتابه «دلائل النبوة»: (وفي هذا دلالة ظاهرة  
من دلالات النبوة، وأماماً ما لم ينسخ رسمه، فإنّه بقى - بِحَمْدِ الله وَنِعْمَتِه - محفوظاً  
إلى الآن، وَبَقَى مَا بَقَى الدَّهْرُ كَذَلِكَ حَفْظُهَا)<sup>(٢)</sup>. انتهى

## المطلب الثاني

### بيان إجماع أصحاب رسول الله ﷺ على حصول نسخ التلاوة

ثبتت أحاديث صحيحة في ذلك، نذكر منها:

١ - عمر بن الخطاب رضي الله عنه صاحب النبي ﷺ وخليفة المسلمين وأمير المؤمنين:  
ثبت في «صحيح مسلم» عن عبد الله بن عباس، قال: قال عمر بن الخطاب  
وهو جالس على منبر رسول الله ﷺ:  
(إِنَّ اللَّهَ قَدْ بَعَثَ مُحَمَّداً رَّسُولَهُ بِالْحُكْمِ، وَأَنْزَلَ عَلَيْهِ الْكِتَابَ، فَكَانَ إِنَّمَا أُنْزِلَ عَلَيْهِ آيَةُ  
الرَّجْمِ، قَرَأْنَا هَا وَوَعَيْنَا هَا وَعَقْلَنَا هَا، فَرَجَمَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ وَرَجَمْنَا بَعْدَهُ، فَأَخْشَى إِنْ  
طَالَ بِالنَّاسِ زَمَانٌ أَنْ يَقُولَ قَائِلٌ: «مَا نَجِدُ الرَّجْمَ فِي كِتَابِ اللَّهِ»؛ فَيَضْلُّوا بِتَرْكِ  
فِرِيضَةٍ أَنْزَلَهَا اللَّهُ، وَإِنَّ الرَّجْمَ فِي كِتَابِ اللَّهِ حَقٌّ عَلَى مَنْ رَأَى إِذَا أَحْصَنَ مِنَ الرِّجَالِ

(١) الناسخ والنسخ (١٥/١).

(٢) دلائل النبوة (١٥٧-١٥٨/٧).

وَالنِّسَاءِ إِذَا قَامَتْ أَبْيَنَةً، أَوْ كَانَ الْحَبْلُ، أَوْ الْإِعْرَافُ<sup>(١)</sup>.

قال الإمام أبو العباس القرطبي في شرحه لـ«صحيح مسلم»: (قول عمر: «كان مما أنزل الله تعالى على نبيه ﷺ آية الرَّاجم، فقرأها، ووعيناها، وعقلناها» هذا نصٌ من عمر رضي الله عنه على أنَّ هذا كان قرآنًا يُتلَى. وفي آخره ما يدلُّ على أنَّه نسخٌ كُوئِّها من القرآن، وبقي حُكْمُها معمولاً به، وهو الرَّاجم. وقال ذلك عمر بمحضر الصحابة - رضي الله عنهم ... وشاعت هذه الخطبة في المسلمين، وتناولها الرُّكبان، ولم يسمع في الصحابة - ولا فيمن بعدهم - مَنْ أَنْكَرَ شِيئاً مِمَّا قاله عمر، ولا راجعه في حياته ولا بعد موته؛ فكان ذلك إجماعاً منهم على صحة هذا النوع من النسخ؛ وهو نسخ التلاوة مع بقاء الحُكْم)<sup>(٢)</sup>. انتهى

وكذلك ذكر الإمام البهقي هذا الحديث وغيره في كتابه «السنن الكبرى»، ثم قال: (فِي هَذَا وَمَا قَبْلَهُ دَلَالَةٌ عَلَى أَنَّ آيَةَ الرَّاجِمِ حُكْمُهَا ثَابِتٌ، وَتَلَاوَتْهَا مَنْسُوَّخَةٌ، وَهَذَا مِمَّا لَا أَعْلَمُ فِيهِ خِلَافًا)<sup>(٣)</sup>. انتهى

## ٢ - البراء بن عازب رضي الله عنه صاحب رسول الله ﷺ:

ثبتت في «صحيح مسلم» عن البراء بن عازب، قال: (نَزَّلْتُ هَذِهِ الْآيَةَ: حَفِظُوا

(١) صحيح مسلم (حديث رقم: ١٦٩١).

(٢) المفہوم شرح صحيح مسلم (٨٥ / ٥)، تأليف: أبي العباس القرطبي، الناشر: دار ابن كثير - بيروت / دار الكلم الطيب - بيروت، الطبعة: الأولى / ١٤١٧ هـ - ١٩٩٦ م.

(٣) السنن الكبرى (٢١١ / ٨)، تأليف: أحمد بن الحسين بن علي بن موسى أبي بكر البهقي، تحقيق: محمد عبد القادر عطا، الناشر: مكتبة دار ال�از - مكة المكرمة، ١٤١٤ - ١٩٩٤ م.

عَلَى الْصَّلَوَاتِ وَصَلَاةِ الْعَصْرِ»، فَقَرَأْنَاهَا مَا شَاءَ اللَّهُ، ثُمَّ تَسْخَهَا اللَّهُ، فَنَزَّلَتْ: ﴿ حَفِظُوا عَلَى الصَّلَوَاتِ وَالصَّلَاةِ الْوُسْطَى ﴾ [البقرة: ٢٣٨].

فَقَالَ رَجُلٌ كَانَ جَالِسًا عِنْدَ شَيْقِيقِ لَهُ: هِيَ إِذْنُ صَلَاةِ الْعَصْرِ؟

فَقَالَ الْبَرَاءُ: قَدْ أَخْبَرْتُكَ كَيْفَ نَزَّلْتَ، وَكَيْفَ تَسْخَهَا اللَّهُ<sup>(١)</sup>.

٣ - أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها:

ثَبَّتَ فِي «صَحِيفَ مُسْلِمٍ» عَنْ عَائِشَةَ، أَمَّهَا قَالَتْ: (كَانَ فِيهَا أَنْزِلَ مِنَ الْقُرْآنِ عَشْرَ رَضَعَاتٍ مَعْلُومَاتٍ يُحَرَّمُ مِنَهُ، ثُمَّ تُسْخَنَ بِخَمْسٍ مَعْلُومَاتٍ، فَتُؤْتَى رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَهُنَّ فِيهَا يُفْرَأُ مِنَ الْقُرْآنِ)<sup>(٢)</sup>.

وَقَالَ الْإِمَامُ النُّوْوَيِّ فِي شِرْحِهِ لِ«صَحِيفَ مُسْلِمٍ»: (قَوْلُهَا: «فَعُوْيَّ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَهُنَّ فِيهَا يُفْرَأُ» .. وَمَعْنَاهُ أَنَّ النَّسْخَ بِخَمْسِ رَضَعَاتٍ تَأْخِرُ إِنْزَالَهُ جِدًّا حَتَّى أَنْهُ يُفْرَأَ .. وَبَعْضُ النَّاسِ يَقْرَأُ خَمْسَ رَضَعَاتٍ وَيَجْعَلُهَا قُرْآنًا مَتَّلِّعًا؛ لِكَوْنِهِ لَمْ يَتْلُغُهُ النَّسْخَ؛ لِقُرْبِ عَهْدِهِ، فَلَمَّا بَلَغُهُمُ النَّسْخَ بَعْدَ ذَلِكَ رَجَعُوا عَنْ ذَلِكَ، وَأَجْمَعُوا عَلَى أَنَّ هَذَا لَا يُتَّلِّعُ . وَالنَّسْخُ ثَلَاثَةُ أَنْوَاعٍ: أَحَدُهَا: مَا تُسْخَنَ حُكْمَهُ وَتَلَاؤَتْهُ؛ كَعَشْرِ رَضَعَاتٍ.

وَالثَّانِي: مَا تُسْخَنَتْ تِلَاؤَتْهُ دُونَ حُكْمِهِ؛ كَخَمْسِ رَضَعَاتٍ ..

وَالثَّالِثُ: مَا تُسْخَنَ حُكْمَهُ وَبَقِيَّتْ تِلَاؤَتْهُ، وَهَذَا هُوَ الْأَكْثَرُ<sup>(٣)</sup>. انتهى

(١) صحيح مسلم ( الحديث رقم: ٦٣٠).

(٢) صحيح مسلم ( الحديث رقم: ٦٣٠).

(٣) شرح النووي على صحيح مسلم (٢٩/١٠).

٤ - أَنَسُ بْنُ مَالِكَ صَاحِبِ رَسُولِ اللَّهِ :

ثَبَّتَ فِي «صَحِيحِ الْبَخَارِيِّ» عَنْ قَتَادَةَ، عَنْ أَنَسَ بْنِ مَالِكٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: (أَنَّ النَّبِيَّ أَتَاهُ رِعْلُ، وَذَكْوَانُ .. وَبَنُو لَخْيَانَ، فَرَعَمُوا أَمْمَهُمْ قَدْ أَسْلَمُوا، وَاسْتَمْدُوهُ عَلَى قَوْمِهِمْ، فَأَمَدَّهُمُ النَّبِيُّ بِسْبَعينَ مِنَ الْأَنْصَارِ.. فَانْطَلَقُوا إِلَيْهِمْ، حَتَّى بَلَغُوا بِتُرْ مَعُونَةَ، عَدَرُوا إِلَيْهِمْ وَقَاتَلُوهُمْ، فَقَتَّلَ شَهْرًا يَدْعُونَ عَلَى رِعْلٍ، وَذَكْوَانَ، وَبَنَيِّ لَخْيَانَ).  
قَالَ قَتَادَةُ: (وَحَدَّثَنَا أَنَسٌ أَنَّهُمْ قَرَءُوا إِلَيْهِمْ قُرْآنًا: «أَلَا بَلَغُوا عَنَّا قَوْمَنَا، يَا أَنَا قَدْ لَقِينَاهُنَا، فَرَضِيَ عَنَّا وَأَرْضَانَا»، ثُمَّ رُفِعَ ذَلِكَ بَعْدُ) <sup>(١)</sup>.

وَفِي «صَحِيحِ الْبَخَارِيِّ» أَيْضًا بِلِفْظِ: (قَالَ أَنَسٌ: فَأَنْزَلَ اللَّهُ تَعَالَى لِنَبِيِّهِ فِي الَّذِينَ قُتِلُوا أَصْحَابٍ بِتِرْ مَعُونَةَ قُرْآنًا قَرَأْنَاهُ، حَتَّى نُسِخَ بَعْدُ) <sup>(٢)</sup>.

وَقَالَ الْحَافِظُ ابْنُ حَجْرٍ فِي «فَتحِ الْبَارِيِّ شَرْحِ صَحِيحِ الْبَخَارِيِّ»: (قَوْلُهُ: «قَالَ أَنَسٌ: فَقَرَأْنَا فِيهِمْ قُرْآنًا، ثُمَّ إِنَّ ذَلِكَ - أَيِّ الْقُرْآنَ - رُفِعَ» أَيْ: نُسِخَ تِلَاقُهُ) <sup>(٣)</sup>.

٥ - عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ صَاحِبِ رَسُولِ اللَّهِ :

ثَبَّتَ بِإِسْنَادٍ صَحِيفٍ - أَوْ حَسَنٍ - فِي «فَضَائِلِ الْقُرْآنِ» لِإِلَامِ أَبِي عَبْدِ الْقَاسِمِ بْنِ سَلَامَ، قَالَ الْإِمامُ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ: (حَدَّثَنَا إِسْمَاعِيلُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ <sup>(٤)</sup>، عَنْ

(١) صَحِيفَ الْبَخَارِيِّ (حَدِيثُ رقم: ٢٨٩٩).

(٢) صَحِيفَ الْبَخَارِيِّ (حَدِيثُ رقم: ٣٨٦٩).

(٣) فَتحُ الْبَارِيِّ شَرْحُ صَحِيفَ الْبَخَارِيِّ (٣٨٧ / ٣).

(٤) قَالَ الْحَافِظُ ابْنُ حَجْرٍ فِي كِتَابِهِ «تَقْرِيبُ التَّهْذِيبِ»، ص: ١٠٥: (إِسْمَاعِيلُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ .. الْمُعْرُوفُ بِ«ابْنِ عُلَيَّةَ» ثَقَةُ حَافِظِهِ).

أيوب<sup>(١)</sup>، عن نافع<sup>(٢)</sup>، عن ابن عمر، قال: لا يقولنَّ أَحَدُكُمْ: «قَدْ أَخْذَتُ الْقُرْآنَ كُلَّهُ»، وَمَا يُذْرِيهِ مَا كُلَّهُ؟ قَدْ ذَهَبَ مِنْهُ قُرْآنٌ كَثِيرٌ. وَلَكِنْ لِيَقُولُ: قَدْ أَخْذَتُ مِنْهُ مَا ظَهَرَ مِنْهُ<sup>(٣)</sup>.

٦ - أبو موسى الأشعري<sup>رض</sup> صاحب رسول الله ﷺ:

ثبت في «صحيحة مسلم» عن أبي موسى الأشعري أنه: (بعث إلى قراءة أهل البصرة، فدخل عليه ثلاثة رجول قد قرأوا القرآن، فقال: أنت خيار أهل البصرة وقواؤهم، فأتلوه، ولا يطولنَّ عليكم الأمد فتفسسو قلوبكم، كما قست قلوب من كان قبلكم، وإننا كنا نقرأ سورة، كنا نشبهها في الطول والشدة براءة، فأنسيتها، غير آني قد حفظت منها: «لَوْ كَانَ لِابْنِ آدَمَ وَادِيَانَ مِنْ مَالٍ، لَأَبْتَغَى وَادِيَا ثَالِثًا، وَلَا يَمْلأ جوفَ ابن آدم إِلَّا التُّرَابُ».

وَكُنَّا نَقْرَأُ سُورَةً، كُنَّا نُشَبِّهُهَا بِإِحْدَى الْمُسَبِّحَاتِ، فَأَنْسَيْتُهَا، غَيْرَ آنِي حَفِظْتُ منها: «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ، فَتَكْتُبُ شَهَادَةٍ فِي أَعْنَاقِكُمْ، فَتُسْأَلُونَ عَنْهَا يَوْمَ الْقِيَامَةِ»<sup>(٤)</sup>.

(١) قال الحافظ ابن حجر في كتابه «تقريب التهذيب»، ص ١١٧: (أيوب بن أبي تميمة .. ثقة، ثبت، حجّة، من كبار الفقهاء العباد).

(٢) قال الحافظ ابن حجر في كتابه «تقريب التهذيب»، ص ٥٥٩: (نافع أبو عبد الله المداني مولى ابن

البيهقي ...

(٣) فضائل القرآن (ص ٣٢٠).

(٤) صحيح مسلم (حدث رقم: ١٠٥٠).

وفي «شرح مشكل الآثار» للإمام أبي جعفر الطحاوي عن أبي موسى الأشعري بلفظ: قال: نَزَّلْتُ سُورَةً فَرَغَتْ، وَحُفِظَ مِنْهَا: «لَوْ أَنَّ لَابْنِ آدَمَ وَادِيَّيْنِ مِنْ مَا لَبَثَّنَ إِلَيْهِمَا ثَالِثًا، وَلَا يَمْلأُ جَوْفَ ابْنِ آدَمَ إِلَّا التُّرَابُ، وَيَتُوبُ اللَّهُ عَلَى مَنْ تَابَ»<sup>(١)</sup>.

قال الشيخ الألباني في «سلسلة الأحاديث الصحيحة»، رقم: ٢٩١٢: (هذا إسناد جيد).

وقال الإمام جلال الدين السيوطي في شرحه لـ«صحيح مسلم»: (هذا من المنسوخ تلاوة، الذي أشير إليه بقوله تعالى: ﴿مَا نَسَخْ مِنْ آيَةٍ أَوْ نُنَسِّها﴾ [البقرة: ١٠٦]، فكان الله ينسيه الناس بعد أن حفظوه، ويمحوه من قلوبهم، وذلِك في زمان النبي ﷺ خاصة)<sup>(٢)</sup>. انتهى

قلت: ثلاثة رجال قد قرأوا القرآن، وهم خيار أهل البصرة وقرأوْهُمْ، لم يُنْكِر أحد منهم ما أعلنه أبو موسى الأشعري أمامهم من حصول سُنْخ تلاوة آيات من القرآن الكريم.

### ٧ - أَبُو بَنْ كَعْبٌ صَاحِبُ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ:

ثبتت في « الصحيح البخاري »: (عَنْ ابْنِ شِهَابٍ، قَالَ: أَخْبَرَنِي أَبُو مَالِكٍ: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «لَوْ أَنَّ لَابْنِ آدَمَ وَادِيَّا مِنْ ذَهَبٍ أَحَبَّ أَنْ يَكُونَ لَهُ وَادِيَّا، وَلَكِنْ

(٢) الديجاج على شرح صحيح مسلم (١٢٩/٣)، تأليف: عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي، دار النشر: دار ابن عفان - الخبر - السعودية - ١٤١٦ - ١٩٩٦، تحقيق: أبي إسحاق الحموي.

## الباب الرابع

يَمْلأُ فَاهٍ إِلَّا التُّرَابُ، وَيَتُوبُ اللَّهُ عَلَى مَنْ تَابَ» وَقَالَ لَنَا أَبُو الْوَلِيدِ: حَدَّثَنَا حَمَادُ بْنُ سَلَمَةَ، عَنْ ثَابِتٍ، عَنْ أَنَسٍ، عَنْ أَبِيِّ، قَالَ: «كُنَّا نَرَى هَذَا مِنَ الْقُرْآنِ حَتَّى نَزَّلْتُ: ﴿أَلَهُمْ أَلْكَاثِر﴾»<sup>(١)</sup>.

وثَبَتَ - بِإِسْنَادِ حَسَنٍ - فِي «مُسْنَدِ أَبِي دَاوُدِ الطِّيَالِسِيِّ» قَالَ الْإِمَامُ أَبُو دَاوُدَ: (حَدَّثَنَا شُعْبَةُ)<sup>(٢)</sup>، قَالَ: أَخْبَرَنِي عَاصِمٌ بْنُ بَهْدَلَةَ<sup>(٣)</sup>، عَنْ زَرِّ بْنِ حُبَيْشٍ<sup>(٤)</sup>، عَنْ أَبِيِّ بْنِ كَعْبٍ، أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ قَالَ: «إِنَّ اللَّهَ أَمْرَنِي أَنْ أَفْرَأَ عَلَيْكَ الْقُرْآنَ ..» وَقَرَأَ عَلَيْهِ: «لَوْ كَانَ لَابْنِ آدَمَ وَادٍ لَابْتَغَى إِلَيْهِ ثَانِيَا .. وَيَتُوبُ اللَّهُ عَلَى مَنْ تَابَ».

وَأَخْرَجَهُ الْإِمَامُ التَّرمِذِيُّ، ثُمَّ قَالَ: (هَذَا حَدِيثُ حَسَنٍ صَحِيحٌ).

وَقَالَ الْحَافِظُ ابْنُ حَمْرَاءَ فِي كِتَابِهِ «فَتْحُ الْبَارِيِّ شَرْحُ صَحِيحِ الْبَخَارِيِّ»<sup>(٥)</sup>: (أَخْرَجَهُ التَّرمِذِيُّ مِنْ طَرِيقِ زَرِّ بْنِ حُبَيْشٍ، عَنْ أَبِيِّ بْنِ كَعْبٍ .. وَسَنَدُهُ جَيِّدٌ)<sup>(٦)</sup>.

(١) صحيح البخاري (حدیث رقم: ٦٠٧٥).

(٢) قال الحافظ ابن حجر في كتابه «تقریب التهذیب»، ص ٢٦٦: (شعبة بن الحجاج .. ثقة حافظ مُقین).

(٣) قال الإمام الذهبي في كتابه «تاريخ الإسلام» في ترجمة عاصم: (رَوَى لَهُ الْبُخَارِيُّ مَقْرُونًا بِغَيْرِهِ وَكَذَّلِكَ مُسْلِمٌ، وَيُصَحِّحُ التَّرمِذِيُّ حَدِيثَهُ. فَأَمَّا فِي الْقِرَاءَةِ فَبَثَتْ إِمَامٌ، وَأَمَّا فِي الْحَدِيثِ فَحَسَنٌ الْحَدِيثِ). انتهى

(٤) قال الحافظ ابن حجر في كتابه «تقریب التهذیب»، ص ٢١٥: (زَرٌ .. ثقة جليل).

(٥) حَدِيثٌ مُؤْكَدٌ - حَدِيثٌ مُؤْكَدٌ ١١٢ / ١١١ / ٢٨٨

(٦) قال الشيخ الألباني في «سلسلة الأحاديث الصحيحة»، رقم: ٢٩٠٨: (الأصل في هذا الإسناد التحسين فقط؛ للخلاف المعروف في عاصم - وهو ابن أبي النجود - في الحديث، ولكن لما كان

وَثَبَتَ - بِإِسْنَادِ حَسَنٍ - فِي «مَسْنَدِ أَحْمَدَ بْنِ حَنْبَلٍ» قَالَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ الْإِمَامِ أَحْمَدَ: (حَدَّثَنَا حَلْفُ بْنُ هِشَامٍ<sup>(١)</sup>، حَدَّثَنَا حَمَادُ بْنُ زَيْدٍ<sup>(٢)</sup>، عَنْ عَاصِمٍ بْنِ بَهْدَلَةَ، عَنْ زِرَّ، قَالَ: قَالَ لِي أُبَيُّ بْنُ كَعْبٍ: كَأَيْنَ تَقْرَأُ سُورَةَ الْأَحْزَابِ؟ أَوْ كَأَيْنَ تَعْدُهَا؟ قَالَ: قُلْتُ لَهُ: ثَلَاثًا وَسَبْعِينَ آيَةً، فَقَالَ: قَطُّ؟! لَقَدْ رَأَيْتَهَا وَإِنَّهَا لَتَعْدَلُ سُورَةَ الْبَقَرَةِ، وَلَقَدْ قَرَأْنَا فِيهَا «الشَّيْخُ وَالشَّيْخَةُ إِذَا زَرَنَا فَارْجُمُوهُمَا الْبَتَّةَ نَكَالًا مِنَ اللَّهِ ..»<sup>(٣)</sup>.

ذَكْرُ الْإِمَامِ ابْنِ كَثِيرٍ فِي تَفْسِيرِهِ، ثُمَّ قَالَ: (وَهَذَا إِسْنَادُ حَسَنٍ، وَهُوَ يَقْتَضِي أَنَّهُ كَانَ فِيهَا قُرْآنٌ ثُمَّ نُسْخَ لَفْظُهُ وَحُكْمُهُ أَيْضًا)<sup>(٤)</sup>. انتهى

#### ٨- بُرَيْدَةُ بْنُ الْحَصِيبِ صَاحِبِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ:

ثَبَتَ - بِإِسْنَادِ حَسَنٍ - فِي «مَسْنَدِ الْبَزَارِ» قَالَ الْإِمَامُ أَبُو بَكْرِ الْبَزَارِ: (حَدَّثَنَا يَحْيَى بْنُ مُحَمَّدٍ بْنِ السَّكَنِ<sup>(٥)</sup>، قَالَ: حَدَّثَنَا حِبَّانُ بْنُ هِلَالٍ<sup>(٦)</sup>، قَالَ: حَدَّثَنَا عَبْدُ

صَدْوِقًا فِي نَفْسِهِ، وَثِقَةٌ وَإِمامًا فِي القراءَةِ، وَقَرَأَ عَلَى شِيفِهِ - فِي هَذَا الْحَدِيثِ - زَرُ بْنُ حَبِيشَ، وَكَانَ الْحَدِيثُ فِي القراءَةِ، فَهُوَ إِذَا نَتَعَلَّقُ بِاِخْتِصَاصِهِ، فَالنَّفْسُ تَطمِئِنُ لِحَفْظِهِ إِيَاهُ جَيْدًا أَكْثَرُ مِنْ حَفْظِهِ لِلْأَحَادِيثِ الْأُخْرَى الَّتِي لَا تَتَعَلَّقُ بِالقراءَةِ، وَهَذَا ظَاهِرٌ جَدًّا). انتهى

(١) قَالَ الْحَافِظُ ابْنُ حَجْرٍ فِي كِتَابِهِ «تَقْرِيبُ التَّهذِيبِ»، ص١٩٤: (خَلْفُ بْنُ هِشَام .. ثَقَةٌ).

(٢) قَالَ الْحَافِظُ ابْنُ حَجْرٍ فِي كِتَابِهِ «تَقْرِيبُ التَّهذِيبِ»، ص١٧٨: (حَمَادُ بْنُ زَيْدٍ .. ثَقَةٌ، ثَبَتَ، فَقِيهٌ).

(٣) مَسْنَدُ الْإِمَامِ أَحْمَدَ (٥/١٣٢، حَدِيثُ رَقْم١٢٤٥)، النَّاشرُ: مَؤْسَسَةُ قَرْطَبَةِ - مَصْرُ.

(٤) تَفْسِيرُ ابْنِ كَثِيرٍ (٣/٦٦).

(٥) قَالَ ابْنُ حَجْرٍ فِي «تَقْرِيبِ التَّهذِيبِ»، ص٥٩٦: (يَحْيَى بْنُ مُحَمَّدٍ بْنِ السَّكَنِ .. صَدْوِقٌ).

(٦) قَالَ الْحَافِظُ ابْنُ حَجْرٍ فِي كِتَابِهِ «تَقْرِيبُ التَّهذِيبِ»، ص١٤٩: (حِبَّانُ بْنُ هِلَالٍ .. ثَقَةٌ، ثَبَتَ).

الْعَزِيزُ بْنُ مُسْلِمٍ<sup>(١)</sup>، قَالَ: حَدَّثَنَا صَبِيْحُ أَبْوَ الْعَلَاءِ<sup>(٢)</sup>، عَنِ ابْنِ بُرْيَةَ<sup>(٣)</sup>، عَنْ أَبِيهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ، يَقُولُ يَقُولُ يَقُولُ فِي الصَّلَاةِ: «لَوْ أَنَّ لَابْنِ آدَمَ وَادِيًّا مِنْ ذَهَبٍ لَا بَتَّغَى إِلَيْهِ ثَانِيًّا.. وَيَتُوبُ اللَّهُ عَلَى مَنْ تَابَ».. وَهَذَا إِمَّا كَانَ يَقُولُ فَنُسِخَ<sup>(٤)</sup>. انتهى

قال الإمام نور الدين الهيثمي في كتابه «مجمع الزوائد»: (رَوَاهُ الْبَزَّارُ، وَرِجَالُهُ رِجَالٌ الصَّحِيفُ؛ عَيْنَ صُبَيْحٍ أَبِي الْعَلَاءِ، وَهُوَ ثَقِيقٌ) <sup>(٥)</sup>. انتهى  
وقال الشيخ الألباني في «سلسلة الأحاديث الصحيحة»، رقم: ٢٩١١: (وهذا  
إسناد جيد).

(١) قال الإمام الذهبي في كتابه «الكافل»، ١/٦٥٨: (عبد العزيز بن مسلم القسملي .. ثقة عابد).

٢) قال الشيخ الألباني في «سلسلة الأحاديث الصحيحة»، رقم: ٢٩١١؛ (أخرجه الطحاوي في «مشكل الآثار»، ٤١٩ / ٢٤٤ / ٣٦٣٤) .. وهذا إسناد جيد، رجاله عند البزار كلهم رجال البخاري؛ غير صحيح أبي العلاء، وقد وثقه ابن حبان، ذكره في «ثقة التابعين» .. فهو لاء ثقات ثلاثة رواه عنه: عبد العزيز هذا، ومروان بن معاوية، وحماد بن سلمة .. وذكر له ابن أبي حاتم راوياً رابعاً). انتهى

(٣) قال الحافظ ابن حجر في كتابه «تقویت التهذیب»، ص ٢٩٧: (عبد الله بن يرثة .. ثقة).

(٤) مسند البزار - البحر الزخار (١٠ / ٣١١)، تأليف: أبي بكر أحمد بن عمرو بن عبد الخالق البزار، المنشـ . مكتبة الإمام الحـ . المـ . المـ . المـ . المـ . المـ .

(٥) مجمع الزوائد (٢٤٤ / ١٠)، تأليف: نور الدين علي بن أبي بكر الميثمي، نشر: دار الفكر، بيروت، ١٤١٢ هـ.

٩ - زَيْدُ بْنُ أَرْقَمَ صَاحِبِ رَسُولِ اللَّهِ

ثَبَّتَ - بِإِسْنَادٍ صَحِيحٍ - فِي «مَسْنَدِ الْبَزَارِ»، قَالَ الْإِمَامُ أَبُو بَكْرِ الْبَزَارِ: (حَدَّثَنَا  
الْعَبَّاسُ بْنُ الْوَلِيدِ<sup>(١)</sup>، حَدَّثَنَا الْمُعْتَمِرُ بْنُ سُلَيْمَانَ<sup>(٢)</sup>، حَدَّثَنَا يُوسُفُ بْنُ صُهَيْبٍ<sup>(٣)</sup>،  
عَنْ حَبِيبِ بْنِ يَسَارٍ<sup>(٤)</sup>، عَنْ زَيْدِ بْنِ أَرْقَمَ، قَالَ: كُنَّا نَقْرَأُ: «لَوْ أَنَّ لَابْنِ آدَمَ وَادِيًا مِنْ  
مَالٍ لَّتَمَنَّى إِلَيْهِ ثَانِيًّا، وَلَا يَمْلأُ نَفْسَ ابْنِ آدَمَ إِلَّا التُّرَابُ»)<sup>(٥)</sup>.

١٠ - جَابِرُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ صَاحِبِ رَسُولِ اللَّهِ

ثَبَّتَ بِإِسْنَادٍ - صَحِيحٍ أَوْ حَسَنٍ - فِي «فَضَائِلِ الْقُرْآنِ» لِلْإِمَامِ أَبِي عَبِيدِ  
الْقَاسِمِ بْنِ سَلَامَ، قَالَ الْإِمَامُ أَبُو عَبِيدٍ: (حَدَّثَنَا حَجَاجُ<sup>(٦)</sup>، عَنْ ابْنِ جُرَيْجٍ<sup>(٧)</sup>، قَالَ:

(١) قال الحافظ ابن حجر في «تقرير التهذيب»، ص ٢٩٤: (العباس بن الوليد بن نصر .. ثقة).

(٢) قال الحافظ ابن حجر في كتابه «تقرير التهذيب»، ص ٥٣٩: (معتمر بن سليمان .. ثقة).

(٣) قال الحافظ ابن حجر في كتابه «تقرير التهذيب»، ص ٢٩٤: (يوسف بن صهيب .. ثقة).

(٤) قال الحافظ ابن حجر في كتابه «تقرير التهذيب»، ص ١٥٢: (حبيب بن يسار .. ثقة).

(٥) مسند البزار (١٠/٢٣٨).

(٦) قال الإمام الذهبي في كتابه «تذكرة الحفاظ»، ١/٣٤٥: (حجاجُ بْنُ عَمَّارٍ الْحَافِظُ أَبُو مُحَمَّدِ الصَّيْصِيُّ الْأَعْوَرُ، أَحَدُ الْأَثَابَاتِ .. قَالَ ابْنُ مَعِينٍ: كَانَ أَثَبَتَ أَصْحَابَ ابْنِ جُرَيْجٍ. وَقَالَ أَحْمَدُ: مَا كَانَ أَضْبَطَ وَأَصْحَحَ حَدِيثَهُ وَأَشَدَّ تَعْهِدَهُ لِلْحَزْوَفِ!).

(٧) قال الإمام الذهبي في كتابه «سير أعلام النبلاء»، ٢/٣٢٥-٣٣٢: ((ابنُ جُرَيْجٍ الْأَمْوَيُّ عَبْدُ الْمَلِكِ بْنُ عَبْدِ الرَّزِيزِ بْنُ جُرَيْجٍ: الْإِمَامُ، الْعَلَامُ، الْحَافِظُ، شَيْخُ الْحَرَامِ.. الرَّجُلُ فِي نَفْسِهِ ثَقَةٌ، حَافِظٌ، لَكِنَّهُ يُدَلِّسُ بِلَفْظِهِ: عَنْ)). انتهى

قلتُ: ابن جريج في روایتنا هذه لم يُقُلْ: «عن». بل قال: «أخبرني أبو الزبير». فالإسناد متصل.

أَخْبَرَ فِي أَبُو الزُّبَيرِ<sup>(١)</sup> أَنَّهُ سَمِعَ جَابِرَ بْنَ عَبْدِ اللَّهِ، يَقُولُ: كُنَّا نَقْرَأُ: «لَوْ أَنَّ لَابْنِ آدَمَ مِلْءَ وَادِ مَا لَهُ، لَأَحَبَّ إِلَيْهِ مِثْلَهُ، وَلَا يَمْلأُ جَوْفَ ابْنِ آدَمَ إِلَّا التُّرَابُ، وَيَتُوبُ اللَّهُ عَلَى مَنْ تَابَ»<sup>(٢)</sup>.

### المطلب الثالث

#### إجماع علماء المسلمين - على مدار التاريخ - على حصول نسخ التلاوة

نكتفي بنقل بعض تصريحات كبار علماء أصول الفقه:

- ١ - الإمام أبو بكر البهقي (٣٨٤ - ٤٥٨هـ): ذكر حديث نسخ آية الرجم في كتابه «السنن الكبرى»، ثم قال: (في هذا وما قبله دلالة على أن آية الرجم حكمها ثابتة، وتلاوتها منسوخة، وهذا مما لا أعلم فيه خلافاً)<sup>(٣)</sup>. انتهى
- ٢ - سيف الدين الأدمي (٥٥١ - ٦٣١هـ): قال في «الإحکام في أصول الأحكام»: (اتفق العلماء على جواز نسخ التلاوة دون الحكم، وبالعكس، ونسخها

(١) قال الإمام الذهبي في كتابه «سير أعلام النبلاء»، ٥ / ٣٨٠: (أَبُو الزُّبَيرِ مُحَمَّدُ بْنُ مُسْلِمٍ .. الإمام، الحافظ، الصدوق). انتهى

قلت: قد صرحت في ..، اتنا هذه تأكيد سمع حارب .. عماد الله رحمه الله، فالاسناد متصلة بفضلا الله

(٢) فضائل القرآن (ص ٣٢٣).

(٣) السنن الكبرى (٨ / ٢١١).

مَعًا؛ خِلَافًا لِطَائِفَةٍ شَادَّةٍ مِنَ الْمُعْتَرِلَةِ<sup>(١)</sup>. انتهى

قلتُ: ذكر بعض علماء أصول الفقه أن هذه الطائفة الشادة من فرقة المعتزلة الضالة قالت بجواز نسخ التلاوة والحكم معًا، يعني يُنسَخ لفظ الآية وحُكمها، وإنما خالفت في نسخ أحدهما وبقاء الآخر.

وسيأتي تصریح تاج الدين السبکی بذلك وتصریح ابن الہمام وابن أمیر الحاج.

٣ - تاج الدين السبکی (٧٢٧ - ٧٧١ هـ): قال في كتابه «رفع الحاجب عن مختصر ابن الحاجب» عن نَسْخ تلاوة الآية مع حُكمها:

(نسخهما معاً .. لا يخالف فيه أحد من يُجُوز وقوع النَّسْخ في القرآن)<sup>(٢)</sup>. انتهى

٤ - الإمام كمال الدين ابن الہمام (٧٩٠ - ٨٦١ هـ): قال في كتابه «التحریر في أصول الفقه»: (ينسخ القرآن تلاوة وحُكمًا أو أحد هما، ومنع بعض المعتزلة غير الأول)<sup>(٣)</sup>. انتهى

قلتُ: يعني المعتزلة لم يمنعوا نسخ التلاوة في النوع الأول؛ وهو نسخ القرآن تلاوة وحُكمًا معاً، وإنما منعوا النوع الثاني وهو نسخ التلاوة مع بقاء الحكم، أو نسخ الحكم مع بقاء التلاوة.

٥ - العلامة ابن أمیر الحاج (٨٢٥ - ٨٧٩ هـ): قال في كتابه «التقریر والتحبیر» في أصول الفقه: (يُنسَخُ الْقُرآنُ تِلَاؤَةً وَحُكْمَيْهِ، أَوْ أَحَدُهُمَا .. أَمَّا الْأَوَّلُ فَجَائزٌ عِنْدَ كُلِّ

١١) المِحْمَمُ فِي أَصْوَلِ الْحَسَنِيِّ رَأْيُهُ ٢٠٠٠.

(٢) رفع الحاجب عن مختصر ابن الحاجب (٤/٦٩).

(٣) التحریر في أصول الفقه (ص ٣٨٩)، الناشر: مصطفى البابي الحلبي / ١٣٥١ هـ.

مَنْ قَالَ بِجَوازِ النَّسْخِ<sup>(١)</sup>. انتهى

٦ - العلامة حب الله بن عبد الشكور (توفي ١١١٩هـ): قال في كتابه «مسلم الثبوت» في أصول الفقه: (وَنَسْخُ التَّلَاوَةِ وَالْحُكْمِ مَعًا اتَّفَاقٌ)<sup>(٢)</sup>. انتهى  
قلتُ: فقد صرَّح باتفاق العلماء على جواز نسخ التلاوة والحكم معاً.

## المطلب الرابع

### بيان ضلال الغماري؛ لِمُخالفةِ إجماعِ علماء المسلمين

على الرغم من أن الغماري نقل اتفاق العلماء على حصول نسخ التلاوة؛ إلا أنه تَبَجَّحَ مُفْتَخِرًا بأنه خالف علماء الأصول قاطبة وعلماء علوم القرآن وأنه خالف إجماع السابقين؛ حيث صرَّح بأنه لم يُسْبِقْه أحد من أهل العلم - على مدار التاريخ الإسلامي - إلى بَحْثه هذا الذي رَأَى فيه أن «نَسْخَ التَّلَاوَةِ» يَسْتَحِيل عَقْلًا أن يحصل !!

فإنه حين نقل قول مَنْ لا يعتمد على خبر الواحد في نَسْخَ التَّلَاوَةِ، قال الغماري بعدها في كتابه «ذوقُ الْحَلَاوَةِ بِبَيَانِ امْتِنَاعِ نَسْخِ التَّلَاوَةِ»، ص ١٤:

(وَأَقُولُ - زِيادةً عَلَيْهِ وَإِضَافَةً إِلَيْهِ - أَنَّ نَسْخَ التَّلَاوَةِ يَقْضِيُ الْعُقْلَ باسْتِحَالَتِهِ،

(١) التقرير والتحبير (٣/٨٧).

(٢) مُسْلِمُ الثَّبُوتِ (٢/٧٣)، مطبوع مع المستصفى، الناشر: دار الفكر.

وهذا ما لم يتفطن له أحد من قالوا بالجواز .. وغفلوا عنها قرروه أن من الأحكام ما لا يجوز نسخه، وهذا منها). انتهى كلامه.

قلتُ: فَصَرَّحَ بِأَنَّهُ زادَ وَأَضَافَ مَا لَمْ يَقُلْ بِهِ أَحَدٌ مِّنَ السَّابِقِينَ - مَنْ يُعْتَدُ بِقَوْلِهِ - مِنَ الصَّحَابَةِ وَالتَّابِعِينَ وَأَئِمَّةِ الْمُسْلِمِينَ، وَغَفَلُوا عَنْهُ طَوَالَ أَلْفٍ وَأَرْبَعِمَائِةِ سَنَةٍ !!

وقال عبد الله الغماري في كتابه «ذوق الحلاوة ببيان امتناع نسخ التلاوة»، ص ٣-٨: (فهذا بحث لم أسبق إليه - والحمد لله - ولا غُلْيَتْ - ولله المَلَكُ - عليه، وهو يتعلق بنسخ تلاوة آية من القرآن؛ أي: نسخ لفظها .. وهذا هو ما خالفت فيه علماء الأصول قاطبة، ومعهم المتخصصون في علوم القرآن الكريم). انتهى كلامه.

قلتُ: فهو يرى أن الله تعالى ترك أمة المسلمين من الصحابة والتابعين - ومن بعدهم - غارقين في ضلال مبين في مسألة من أعظم مسائل الدين وهي نسخ تلاوة آيات من القرآن طوال أربعة عشر قرناً من الزمان؛ إلى أن جاء الغماري فأنفق الأمة من هذا الضلال بعد ألف وأربعين إلهاً سنة تقريباً !!

وفي مثل حال الغماري - الذي زعم أنه أدرك ما غفل عنه السابقون - يقول الإمام أبو إسحاق الشاطبي (المتوفى: ٧٩٠هـ) في كتابه «الموافقات» في أصول الشريعة:

(كُلُّ مَنِ اخْتَرَعَ بِدُعَةً أَوْ اسْتَحْسَنَ مُحَدَّثَةً لَمْ تَكُنْ فِي السَّلَفِ الصَّالِحِ .. فَخَلَطُوا وَغَلَطُوا، وَاتَّبَعُوا مَا تَشَابَهَ مِنَ الشَّرِيعَةِ ابْتِغَاءَ الْفِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ تَأْوِيلِهَا، وَهُوَ كُلُّهُ خَطَا عَلَى الدِّينِ، وَاتَّبَاعُ لِسَيِّلِ الْمُلْحِدِينَ؛ فَإِنَّ هَؤُلَاءِ الَّذِينَ أَدْرَكُوا هَذِهِ الْمَدَارِكَ، وَعَبَرُوا عَلَى هَذِهِ الْمَسَالِكَ؛ إِمَّا أَنْ يَكُونُوا قَدْ أَدْرَكُوا مِنْ فَهْمِ الشَّرِيعَةِ مَا لَمْ يَفْهَمْهُ

الأولون، أو حادوا عن فهمها، وهذا الأَخِيرُ هُوَ الصَّوَابُ؛ إِذَا مُتَقَدِّمُونَ مِنَ السَّلْفِ الصَّالِحِ هُمْ كَانُوا عَلَى الصَّرَاطِ الْمُسْتَقِيمِ، وَمَنْ يَفْهَمُوا مِنَ الْأَدَلةِ الْمَذُكُورَةِ وَمَا أَشْبَهَهَا إِلَّا مَا كَانُوا عَلَيْهِ، وَهَذِهِ الْمُحْدَثَاتُ لَمْ تَكُنْ فِيهِمْ، وَلَا عَمِلُوا بِهَا؛ فَدَلَّ عَلَى أَنَّ تِلْكَ الْأَدَلةَ لَمْ تَتَضَمَّنْ هَذِهِ الْمَعَانِي الْمُخْرَعَةِ بِحَالٍ، وَصَارَ عَمَلُهُمْ بِخَلْفِ ذَلِكَ دَلِيلًا إِجْمَاعِيًّا عَلَى أَنَّ هَؤُلَاءِ فِي اسْتِدْلَالِهِمْ وَعَمَلِهِمْ مُخْطَطُونَ وَمُخَالِفُونَ لِلْسُّنْنَةِ.

فَيَقُولُ لِمَنْ اسْتَدَلَ بِأَمْثَالِ ذَلِكَ: هَلْ وُجِدَ هَذَا الْمَعْنَى الَّذِي اسْتَبَطْتَ فِي عَمَلِ الْأَوَّلِينَ أَوْ لَمْ يُوجَدْ؟ فَإِنْ رَأَيْتَ أَنَّهُ لَمْ يُوجَدْ - وَلَا بُدَّ مِنْ ذَلِكَ - فَيَقُولُ لَهُ: أَفَكَانُوا غَافِلِينَ عَمَّا تَنَبَّهَتْ لَهُ أَوْ جَاهِلِينَ بِهِ، أَمْ لَا؟

وَلَا يَسْعُهُ أَنْ يَقُولَ بِهَذَا؛ لِأَنَّهُ فَتَحَ لِيَابِ الْفَضْيَحَةِ عَلَى نَفْسِهِ، وَخَرَقَ لِلْإِجْمَاعِ .. فَكُلُّ مَا جَاءَ مُخَالِفًا لِمَا عَلَيْهِ السَّلْفُ الصَّالِحُ؛ فَهُوَ الضَّالُّ بِعِيْنِهِ<sup>(١)</sup>. انتهى

قلتُ: لكن الغماري تجراً وارتكب الشيء الذي لم يتصوره الإمام الشاطبي وزعم أنهم كانوا غافلين، ففتح باب الفضيحة على نفسه!!

وقال الإمام أبو المظفر السمعاني في كتابه «قواطع الأدلة» في أصول الفقه: (إذا تعرَّفنا حال الأمة؛ وجدناهم متفرقين على تضليل من يخالف الإجماع وتخطئه، وَمَنْ تَزَلَّ الأمة يُنْسِبُونَ الْمُخَالِفِينَ لِلْإِجْمَاعِ إِلَى الْمَرْوِقِ وَشَقِّ الْعَصَمِ وَمُحَادَةِ الْمُسْلِمِينَ وَمُشَاقَّتِهِمْ، وَلَا يَعْدُونَ ذَلِكَ مِنَ الْأَمْوَارِ الْهَيْبَةِ، بل يَعْدُونَ ذَلِكَ مِنَ عِظَامِ الْأَمْوَارِ، وَقَبِيحِ الْأَرْتِكَابَاتِ، فَدَلَّ أَنَّهُمْ عَدُوا إِجْمَاعَ الْمُسْلِمِينَ حَجَّةً يَحْرُمُ مُخَالَفَتَهَا، وَفِي الْمَسَأَةِ دَلَائِلَ كَثِيرَةً ذَكَرَهَا الْأَصْحَابُ، وَأَوْرَدَهَا الْمُتَكَلِّمُونَ، وَالْقَدْرُ الَّذِي قَلَنَاهُ كَافٍ، وَهُوَ

(١) المواقفات (٣/٧٣).

المعتمد)<sup>(١)</sup>. انتهى

وقال الإمام الجويني - إمام الحرمين - في كتابه «التلخيص في أصول الفقه»:  
 (فَإِنَّ تَحْوِيزَ خُلُفِ الإِجْمَاعِ وَتَرْكِ اتِّبَاعِ الْأُمَّةِ مَا يَعْظُمُ حَاطِرٌ؛ إِذْ عَلَى الإِجْمَاعِ ابْنِي  
 مَعْظَمِ أَصْوَلِ الشَّرِيعَةِ)<sup>(٢)</sup>. انتهى

وقال الإمام الغزالي (٤٥٠-٥٠٥ هـ) في كتابه «المستصفى» في أصول الفقه:  
 (الْإِجْمَاعُ أَعْظَمُ أَصْوَلِ الدِّينِ)<sup>(٣)</sup>. انتهى

وقال الحافظ شمس الدين ابن عبد الهادي (٧٠٥ - ٧٤٤ هـ) في كتابه «الصَّارِمُ  
 الْمُنْكِرُ فِي الرَّدِّ عَلَى السُّبْكِيِّ»: (لا يجوز إحداث تأويل في آية أو سُنْنَة لم يكن على عَهْدِ  
 السَّلْفِ وَلَا عَرْفِهِ وَلَا يَبْيَنُهُ لِلْأُمَّةِ، فَإِنَّ هَذَا يَضْمِنُ أَنَّهُمْ جَهَلُوا الْحَقَّ فِي هَذَا وَضَلُّوا  
 عَنْهُ، وَاهْتَدَى إِلَيْهِ هَذَا الْمُعَرِّضُ الْمُسْتَأْخِرُ)<sup>(٤)</sup>. انتهى

(١) قواطع الأدلة (٤٦٩/١).

(٢) التلخيص في أصول الفقه (ص ٣٧٥)، تأليف: أبي المعالي عبد الملك بن يوسف الجويني، تحقيق: محمد حسن، نشر: دار الكتب العلمية، بيروت، ٢٠٠٣ م.

(٣) المستصفى (١٧٦/١).

(٤) الصَّارِمُ الْمُنْكِرُ فِي الرَّدِّ عَلَى السُّبْكِيِّ (ص ٤٢٧)، تأليف: محمد بن عبد الهادي أبي عبد الله، دار النشر: مكتبة التوعية الإسلامية، تحقيق: إسماعيل بن محمد الأنباري.

## المطلب الخامس

### بيان الحِكْمَة من نَسْخ تلاوة بعض الآيات

نذكر حِكمتين:

#### الحِكْمَة الأولى:

قال الشيخ محمد بن صالح العثيمين (المتوفى ١٤٢١هـ) في كتابه «شرح الأصول من علم الأصول»: (حِكْمَة نَسْخ اللفظ دُون الْحُكْمِ: اختبار الأُمَّة في العمل بما لا يجدون لفظه في القرآن، وتحقيق إيمانهم بما أنزل الله تعالى، عَكْس حال اليهود الذين حاولوا كَتْم نَص الرَّجْم في التوراة)<sup>(١)</sup>.

قلتُ: فَعَلَى الرَّغْمِ مِنْ كَوْن حُكْم الرَّجْم مُكتوبًا في التوراة إِلَّا أَنَّ الْيَهُود كَتَمُوا هَذَا الْحُكْم، وَهُنَّا تَظَهَرُ فَضْلَيَّةُ أُمَّةِ الإِسْلَام؛ حِيثُ التَّرَمُوا بِحُكْم الرَّجْم عَلَى الرَّغْم مِنْ أَنَّهُ غَيْر مُكتوب فِي الْمَصْحَفِ.

وقد سبق ذِكر قول عمر بن الخطاب رضي الله عنه: (فَأَخْشَى إِنْ طَالَ بِالنَّاسِ زَمَانٌ أَنْ يَقُولَ قَائِلٌ: «وَاللهِ مَا نَجِدُ آيَةً الرَّجْمِ فِي كِتَابِ اللهِ» فَيَضْلُلُوا بِرَبِّكَ فَرِيَاضَةً أَنْزَلَهَا اللهُ).

فَنَسْخ تلاوة آية الرَّجْم وَعدم كِتَابَتِهَا فِي الْمَصْحَفِ مَعَ تَصْرِيفِ عمر أَمَام الصَّحَابَة رَأَى قَارَاهُمْ لَهُ بِأَنْ يُعْكِرُهُ باقٍ - تَنْهَلُرُ فِيهِ حِكْمَةُ الْإِبْلَاءِ وَالْإِخْتِبَارِ لِلْعِبَادِ.

(١) شرح الأصول من علم الأصول (ص ٤١٦)، الناشر: دار البصيرة، تحقيق: نشأت المصري.

وفي ذلك يقول القاضي عياض (٤٧٦ - ٤٥٤ هـ) في كتابه «إكمال المعلم بفوائد مسلم»: (وقد كان ما خشي منه عمر رضي الله عنه من تكذيب من كذب بالرجم، وأسقط فرضه من الخوارج والمبتدعة .. وهذه الآية مما نص العلماء أنه مما نسخ لفظه ويقي معناه، وحُكْمُه ثابت .. حِكْمَةُ مِنْهُ وَآيَةُ لِعَبَادِهِ).

ألا ترى أنه لو كان باقياً لفظه لَمْ يجد المبتدع إلى التكذيب بِحُكْمِهِ سبيلاً؟<sup>(١)</sup>.

### الحكمة الثانية:

قال الشيخ محمد عبد العظيم الزرقاني (المتوفى ١٣٦٧ هـ) في كتابه «مناهيل العرفان في علوم القرآن»: (الشبهة الخامسة ودفعها: يقولون: إن نسخ التلاوة مع بقاء الحكم عبث لا يليق بالشارع الحكيم؛ لأنَّه من التصرفات التي لا تعقل لها فائدة).

ونَدْفعُ هذه الشبهة بجوابين:

أحدُهما: أن نسخ الآية مع بقاء الحكم ليس مجرداً من الحكمة، ولا خالياً من الفائدة حتى يكون عبثاً؛ بل فيه فائدة .. وهي حضر القرآن في دائرة محدودة تُيسِّر على الأمة حفظه واستظهاره، وتُسْهِلُ على سواد الأمة التحقق فيه وعرفانه، وذلك سُور مُحْكَمٌ وسياج منيع يحمي القرآن من أيدي المتلاعبين فيه بالزيادة أو النقص؛ لأنَّ الكلام إذا شاع وذاع وملأ البقاع ثم حاول أحد تحريفه، سُرِّعَانَ ما يُعرَف .. وبذلك يبقى الأصل سليماً من التغيير والتبدل مصداقاً لقوله سبحانه: «إِنَّا نَحْنُ

(١) إكمال المعلم (٥٠٧ / ٥)، تأليف: القاضي أبي الفضل عياض، الناشر: دار الوفاء، تحقيق: يحيى إسماعيل، الطبعة الأولى - ١٩٩٨ م.

نَزَّلْنَا الِّذِكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَفِظُونَ ﴿الحجر: ٩﴾.

والخلاصة أن حكمة الله قضت أن تنزل بعض الآيات في أحكام شرعية عملية، حتى إذا اشتهرت تلك الأحكام، تنسخ سبحانه هذه الآيات في تلاوتها فقط؛ رجوعاً بالقرآن إلى سيرته من الإجمال، وطرداً لعادته في عرض فروع الأحكام من الإقلال؛ تيسيراً لحفظه، وضيّاناً لصونه ﴿وَآللّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ﴾ «البقرة: ٢٣٢».

ثانيهما: أنه على فرض عدم علمنا بحكمه ولافائدة في هذا النوع من النسخ، فإن عدم العلم بالشيء لا يصلح حجة على العلم بعدم ذلك الشيء.. ثم إن الشأن في كل ما يصدر عن العليم الحكيم الرحمن الرحيم أن يصدر لحكمة أو لفائدة نؤمن بها، وإن كنا لا نعلمها على التعين، وكمن في الإسلام من أمور تعبدية استثار الله بعلم حكمتها .. ﴿وَفَوْقَ كُلِّ ذِي عِلْمٍ عَلِيمٌ﴾ «يوسف: ٧٦»، ﴿وَمَا أُوتِيتُمْ مِّنَ الْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا﴾ «الإسراء: ٨٥».

ولا بدع في هذا؛ فرب البيت قد يأمر أطفاله بما لا يدركون فائدته؛ لنقص عقولهم، على حين أنه في الواقع مفيد، وهم يأترون بأمره وإن كانوا لا يدركون فائدته.

والرئيس قد يأمر مرعوسيه بما يعجزون عن إدراك سره وحكمته، على حين أن له في الواقع سراً وحكمة، وهم ينفذون أمره، وإن كانوا لا يفهمون سره وحكمته. كذلك شأن الله مع خلقه فيما خفي عليهم من أسرار تشريعه، وفيما لم يدركوا منفائدة نسخ التلاوة دون الحكم ﴿وَلِلّهِ الْمَثُلُ الْأَعْلَىٰ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ﴾ «النحل: ٦٠»<sup>(١)</sup>. انتهى كلام الشيخ الزرقاني.

(١) مناهل العرفان في علوم القرآن (١٥٧/٢)، تأليف: محمد عبد العظيم الزرقاني، الناشر: دار

## المطلب السادس

**بيان أن استدلالات الغماري تدل على شدة جهله وضعف عقله وسُقم فكره**

فيما يلي نذكر بعض استدلالات استدل بها الغماري في كتابه هذا، وزعم أن السابقين غفلوا عنها !!

### الاستدلال الأول:

قال الغماري في كتابه «ذوق الحلاوة» بيان امتناع نسخ التلاوة، ص ١٤ : (نسخ التلاوة يقضي العقل باستحالته، وهذا ما لم يتطرق له أحد من قالوا بالجواز .. وغفلوا عما قرروه أن من الأحكام ما لا يجوز نسخه، وهذا منها). انتهى كلامه.

قلت: إنما الذي يقضي باستحالته هو عقل الغماري الضعيف، وفي فكره المريض، أما علماء أهل السنة من الصحابة والتابعين ومن بعدهم فعقولهم الصحيحة أقررت نسخ التلاوة.

وفي ذلك يقول الإمام ابن جرير الطبرى (٢٢٤-٣١٠ هـ) في تفسيره «جامع البيان في تأويل آي القرآن»: (الَّذِي ذُكِرَ عَنْ أَبِي مُوسَى الْأَشْعَرِيِّ أَنَّهُمْ كَانُوا يَقْرَءُونَ لِوَأَنَّ لَابْنِ آدَمَ وَادِيَّيْنِ مِنْ مَاِلٍ .. » ثُمَّ رُفِعَ، وَمَا أَشْبَهَ ذَلِكَ مِنَ الْأَنْبَارِ الَّتِي يَطُولُ بِإِحْصَائِهَا الْكِتَابُ . وَغَيْرُ مُسْتَحِيلٍ فِي فِطْرَةِ ذِي عَقْلٍ صَحِيحٍ وَلَا بِحُجَّةٍ خَيْرٌ أَنْ

يُنْسِيَ اللَّهُ تَبَعَّدُ بَعْضَ مَا قَدْ كَانَ أَنْزَلَهُ إِلَيْهِ، فَإِذَا كَانَ ذَلِكَ غَيْرُ مُسْتَحِيلٍ مِنْ أَحَدٍ هَذَيْنِ الْوَجْهَيْنِ، فَغَيْرُ جَائِزٍ لِقَائِلٍ أَنْ يَقُولَ: ذَلِكَ غَيْرُ جَائِزٍ.

وَأَمَّا قَوْلُهُ: ﴿وَلَئِنْ شِئْنَا لَنَذْهَبَنَّ بِالَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ﴾ [الإسراء: ٨٦] .. إِنَّمَا ذَهَبَ مِنْهُ بِهَا لَا حَاجَةَ بِهِمْ إِلَيْهِ مِنْهُ، وَذَلِكَ أَنَّ مَا نَسَخَ مِنْهُ فَلَا حَاجَةَ بِالْعِبَادِ إِلَيْهِ، وَقَدْ قَالَ اللَّهُ تَعَالَى ذِكْرُهُ: ﴿سَنُقْرِئُكَ فَلَا تَنَسَّى﴾ إِلَّا مَا شَاءَ اللَّهُ ﴿[الأعلى: ٦-٧]﴾، فَأَخْبَرَ أَنَّهُ يُنْسِي تَبَعَّدًا مِنْهُ مَا شَاءَ﴾<sup>(١)</sup>. انتهى

### الاستدلال الثاني للفماري:

قال الغماري في كتابه «ذوق الحلاوة» ببيان امتناع نسخ التلاوة، ص ١٥»: (نسخ التلاوة يقضي العقل باستحالته .. والأسباب التي اقتضت امتناع نسخ التلاوة هي:

- ١ - أنه يستلزم البداء، وهو ظهور المصلحة في حذف الآية بعد خفائها، وهو في حق الله محال. وما أبدوه من حكمـة في جوازه مجرد تمحـل وتكلـف لا يـدفع المـحال.
- ٢ - أن تغيـير الـلفـظ بـغـيرـه أو حـذـفـه بـجـمـلـته إنـما يـنـاسـبـ البـشـرـ لـنقـصـانـ عـلـمـهـ وـعـدـمـ إـحـاطـتـهـ، وـلـا يـلـيقـ بالـلـهـ الـذـيـ يـعـلـمـ السـرـ وـأـخـفـيـ). انتهى كلام الغماري.

قلت: تَخَضُّ الْجَمَلَ ثُمَّ أَنْجَبَ فَأَرَا!!

فهـذا الدـلـيلـ المـزـعـومـ هو تـقـسـهـ الدـلـيلـ الـذـيـ اـسـتـدـلـ بـهـ بـعـضـ الـيـهـودـ عـلـىـ تـفـهـيـ

الـنسـخـ فيـ أـحـكـامـ اللـهـ تـعـالـىـ، وـهـوـ تـقـسـهـ الدـلـيلـ الـمـوـهـومـ الـذـيـ سـخـرـ عـلـمـاءـ الـمـسـلـمـينـ منـ

غـباءـ قـائـلـهـ طـوـالـ التـارـيـخـ الـإـسـلـامـيـ!!

(١) تفسير الطبرى - جامع البيان فى تأويل آى القرآن (٤٧٩/١)، تأليف: محمد بن جرير الطبرى أبى جعفر، دار النشر: دار الفكر - بيروت - ١٤٠٥ هـ.

وإليكم بعض تصريحاتهم:

١ - أبو بكر الجصاص (٣٠٥ - ٣٧٠ هـ): قال في كتابه «الفصول من الأصول»: (فَإِمَّا إِلَيْهِودٌ فَإِنَّ مِنْهُمْ مَنْ أَنْكَرَ تَحْوِيلَ النَّسْخِ .. فَإِنَّهُ ذَهَبَ إِلَى أَنَّ هَذَا بَدَاءٌ وَرُجُوعٌ عَنْ إِرَادَةِ الشَّيْءِ إِلَى كَرَاهِتِهِ، وَهَذَا لَا يَكُونُ إِلَّا مِنْ كَانَ جَاهِلًا بِالْعَوَاقِبِ .. وَهَذَا الَّذِي قَالُوا جَهْلٌ مِنْهُمْ يَمْعَنِي النَّسْخِ .. وَإِنَّمَا النَّسْخُ يُبَيِّنُ أَنَّ زَمَانَ الْفَرْضِ الْأَوَّلِ قَدْ انْقَضَى، وَأَنَّ الْوَاحِدِ فِي الزَّمَانِ الْمُسْتَقْبَلِ غَيْرُ الْوَاحِدِ الَّذِي كَانَ فِي الْهَاضِي، وَهَذَا لَوْ نَصَّ عَلَيْهِ فِي خَطَابٍ وَاجِدٌ كَانَ جَائِزًا مُسْتَقِيمًا، أَلَا تَرَى أَنَّهُ لَوْ قَالَ: «تَمَسَّكُوا بِتَحْرِيرِ السَّبْتِ إِلَى مِائَةٍ سَنَةٍ ثُمَّ أَجْلُوهُ» كَانَ جَائِزًا.

وَكَذَلِكَ لَا يَمْتَنِعُ أَنْ تُطْلِقَ الْقَوْلَ بِتَحْرِيرِ السَّبْتِ ثُمَّ يُبَيِّنَ الْوَقْتُ الَّذِي انتَهَى إِلَيْهِ مُدَدُ التَّحْرِيرِ عَلَى حَسْبِ مَا عَلِمْ سُبْحَانَهُ مِنْ مَصَالِحِ الْعِبَادِ فِيهِ<sup>(١)</sup>. انتهى

قلتُ: وهذا كالطبيب الذي يعطي المريض علاجاً اليوم، ثم بعد أن تتحسن حالته يقوم بتعديل العلاج بما يتناسب مع الحالة الجديدة.

و«الْبَدَاء» معناه أنه بَدَأَ لَه وظَهَرَ مَا لَمْ يَظْهُرْ لَه مِنْ قَبْلِهِ، أي: هُوَ ظُهُورُ مَا كَانَ خَفِيًّا عَنْهُ.

٢ - الإمام ابن حزم الأندلسي (٣٨٤ - ٤٥٦ هـ): قال في كتابه «الإحکام في أصول الأحكام»: (أنكر بعض اليهود النسخ .. فيقال لهم: .. ما يُفرَقُ بين كُلِّ ما ذُكر إِلَّا عَدِيمٌ عَقْلٌ أَوْ وَقْعٌ سُخْفٌ، فَإِنْ قَالُوكُمْ أَنَّ هَذَا هُوَ الدَّاءِ لَكُمْ مِمَّا ذُكِرَ).

(١) الفصول من الأصول (٢١٣-٢١٤)، تأليف: أَحْمَدُ بْنُ عَلِيٍّ الرَّازِيِّ الْجَصَاصُ، النَّاشر: وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية - الكويت - ١٤٠٥ هـ، الطبعة الأولى، تحقيق: د. عجيل.

في كل ما ذكرنا آنفًا<sup>(١)</sup>. انتهى

٣ - الإمام أبو حامد الغزالي (٤٥٠-٥٠٥ هـ): قال في كتابه «المستصفى» في أصول الفقه: (فَلَيْسَ إِذَا فِي النَّسْخِ لُزُومُ الْبَدَاءِ، وَلَا جُلٌّ قُصُورٌ فَهُمُ الْيَهُودُ عَنْ هَذَا أَنْكَرُوا النَّسْخَ)<sup>(٢)</sup>. انتهى

٤ - الإمام الشوكاني (١١٧٣ - ١٢٥٠ هـ): قال في كتابه «إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول»: (النَّسْخُ جَائِزٌ عَقْلًا وَاقِعٌ سَمْعًا، بِلَا بِخَلَافٍ فِي ذَلِكَ يَبْيَنُ الْمُسْلِمِينَ، إِلَّا مَا يُرْوَى عَنْ أَبِي مُسْلِمِ الْأَصْفَهَانِيِّ، فَإِنَّهُ قَالَ: إِنَّهُ جَائِزٌ، غَيْرُ وَاقِعٍ. وَإِذَا صَحَّ هَذَا عَنْهُ، فَهُوَ دَلِيلٌ عَلَى أَنَّهُ جَاهِلٌ بِهَذِهِ الشَّرِيعَةِ الْمُحَمَّدِيَّةِ جَهْلًا فَظِيًعاً .. إِنَّمَا يُعْتَدُ بِخَلَافِ الْمُجْتَهِدِينَ، لَا بِخَلَافِ مَنْ بَلَغَ فِي الْجَهْلِ إِلَى هَذِهِ الْغَايَةِ)<sup>(٣)</sup>. انتهى

٥ - الإمام أبو يعلى بن الفراء (٤٥٨-٣٨٠ هـ) قال في كتابه «العدة في أصول الفقه»: (احتج منع ذلك عقلاً بأن النسخ يفضي إلى البداء ..

والجواب: إنّا لا نقول: إنه لَمَّا أَمْرَ بها أراد بقاءها على الدوام، ثم بَانَ لَهُ خلاف ذلك فنسخها، بل نقول: أَمْرَ بها أَمْرٌ به، وهو عالم بها أَمْرٌ وبِمَا يَنْهَا عنْهُ بَعْدِهِ، وَلَمْ يَظْهُرْ لَهُ شَيْءٌ كَانَ خَفِيًّا عَنْهُ، تَعَالَى عَنْ ذَلِكَ عَلُوًّا كَبِيرًا)<sup>(٤)</sup>. انتهى

(١) الإحکام في أصول الأحكام (٤ / ٤٧٠-٤٧١).

(٢) المستصفى (ص ٨٨).

(٣) إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول (ص ٣١٣).

(٤) العدة في أصول الفقه (٢ / ١٠-١١).

٦ - الإمام أبو إسحاق الشيرازي (٣٩٣ - ٤٧٦ هـ) قال في كتابه «التبصرة» في أصول الفقه: (البداء أَن يَظْهُرَ لَهُ مَا كَانَ خَفِيَا، وَنَحْنُ لَا نَقُولُ فِيمَا يَنْسَخُ إِنَّهُ ظَهَرَ لَهُ مَا كَانَ خَافِيَا عَلَيْهِ؛ بَلْ نَقُولُ: إِنَّهُ أَمْرٌ بِهِ وَهُوَ عَالَمٌ أَنَّهُ يَرْفَعُهُ فِي وَقْتِ النَّسْخِ وَإِنْ لَمْ يُطْلِعْنَا عَلَيْهِ)<sup>(١)</sup>. انتهى

قلتُ: فالله - سبحانه وتعالى - حين يأمر بشيء فإنه يعلم أنه سينتهي عن نفس الشيء بعد فترة محددة لمصلحة ما، وهذا ينطبق على نسخ حكم آية أو نسخ تلاوتها. فالطبيب يعطي خافض الحرارة للمريض وهو يعلم - في نفس اللحظة - أنه سيأمر المريض بالتوقف عن هذا العلاج بعد فترة محددة عند استقرار درجة حرارته.

ثُمَّ

قول الغماري: (وَمَا أَبْدَوْهُ مِنْ حِكْمَةٍ فِي جُوازِهِ بِمَرْدِ تَحْلِلٍ وَتَكَلُّفٍ لَا يَدْفَعُ الْمُحَالِ). انتهى

قلتُ: قد ذَكَرْنَا - في المطلب الخامس - بيان الحِكْمَة من نَسْخِ تلاوة بعض الآيات، وأهل العلم ليسوا مُكَلِّفين بإقناعك بحكمة الله تعالى في كل فعل من أفعاله عز وجل، بل عليك التسليم بما ثَبَّتَ وصح من الأدلة الشرعية على وقوع نَسْخِ التلاوة، سواء اقتنع عقلك بالحكمة من ذلك أو لم يقتنع؛ فإن لم تقنع أنت بذلك لضَعْفِ عقلك وسُقُمِ فِيْكَ، فقد اقتنع أصحاب العقول السليمة من سائر

(١) التبصرة (ص ٢٥٣)، تأليف: إبراهيم بن علي بن يوسف الفيروزآبادي الشيرازي أبي إسحاق، دار النشر: دار الفكر - دمشق - ١٤٠٣ هـ، الطبعة: الأولى، تحقيق: د. محمد حسن هيتو.

المسلمين.

وإلا فلتُخِرْنَا: أَيُّهَا أَحَقُّ بِالمسحِ عِنْدَ الوضوءِ: ظَهَرُ الْخُفُّ الْبَعِيدُ عَنِ الْأَرْضِ؟ أَمْ بِاطْنَهُ الْمَلَاصِقُ لِلأَرْضِ؟

الذِي يُفَرِّرُهُ عَقْلُكَ هُوَ أَنْ بِاطْنَ الْخُفُّ أَوْلَى بِالمسحِ؛ لِأَنَّهُ مَلَاصِقُ لِلأَرْضِ، وَهُوَ الَّذِي يَتَلَوُثُ، لَكِنَّ الَّذِي ثَبَّتَ وَصَحَّ فِي الشَّرِيعَةِ أَنَّ الْوَاجِبَ هُوَ مَسْحُ ظَهَرِ الْخُفُّ.

فَهَلْ سَتَخَالِفُ الشَّرِيعَ هُنَا لِأَنْ عَقْلَكَ لَا يَعْرِفُ حِكْمَةَ هَذَا التَّشْرِيعِ؟!

يَكْفِي لِبَيَانِ بَطْلَانِ زَعْمِهِ هَذَا أَنْ نَذْكُرَ لَكُمْ مَا قَالَهُ عَلِيُّ بْنُ أَبِي طَالِبٍ رضي الله عنه وَهُوَ أَحَدُ الْخَلْفَاءِ الرَّاشِدِينَ وَمِنْ كُبَارِ أَصْحَابِهِ رضي الله عنه، قَالَ:

(لَوْ كَانَ الدِّينُ بِالرَّأْيِ لَكَانَ أَسْفَلُ الْخُفُّ أَوْلَى بِالْمَسْحِ مِنْ أَعْلَاهُ، وَقَدْ رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ صلوات الله عليه وسلم يَمْسَحُ عَلَى ظَاهِرِ خُفَيْهِ) <sup>(١)</sup>.

وَفِي رَوَايَةِ بَلْفُوزِ: (مَا كُنْتُ أَرَى بِاطِنَ الْقَدَمَيْنِ إِلَّا أَحَقُّ بِالْغَسْلِ حَتَّى رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ صلوات الله عليه وسلم يَمْسَحُ عَلَى ظَاهِرِ خُفَيْهِ) <sup>(٢)</sup>.

قَالَ الْحَافِظُ ابْنُ حَجْرٍ فِي كِتَابِهِ «التَّلْخِيصُ الْحَبِير»: (إِسْنَادُهُ صَحِيحٌ) <sup>(٣)</sup>.

(١) سنن أبي داود (حديث رقم: ١٦٢)، تأليف: سليمان بن الأشعث أبي داود السجستاني الأزدي، دار النشر: دار الفكر -، تحقيق: محمد محيي الدين عبد الحميد.

(٢) سنن أبي داود (حديث رقم: ١٦٣).

(٣) التلخيص الحبير (١٦٠)، المؤلف: أحمد بن علي بن حجر أبو الفضل العسقلاني، تحقيق: السيد عبد الله هاشم، نشر: المدينة المنورة، ١٩٦٤ م.

### الاستدلال الثالث للفماري:

قال عبد الله الغماري في كتابه «ذوق الحلاوة ببيان امتناع نسخ التلاوة»، ص ١٥ - ١٦: (والأسباب التي اقتضت امتناع نسخ التلاوة هي: .. أنَّ ما قيل أنه كان قرآنًا ونسخ لفظه - لا نجد فيه أسلوب القرآن ولا طلاوته). انتهى كلامه.

قلتُ: هذه الشبهة أجاب عنها القاضي عياض (٤٧٦ - ٥٤٤ هـ) منذ تسعيناتة سنة تقريرًا، ثم يأتي الغماري ليُحييها اليوم، وكأنَّ أهل العلم لم يُرِدو على شيء!!

قال القاضي عياض في شرحه لـ«صحيح مسلم» المسمى «إكمال المعلم بفوائد مسلم»: (توفي النبي ﷺ وقد كمل النسخ، وحفظ جميع القرآن، ثم تأمل ما يذكره الصحابة مما نسخ من ذلك، فإنما أتوا به على المعنى وبعض اللفظ، لا على نص المعجز وسياق نظم القرآن)<sup>(١)</sup>. انتهى

قلتُ: فالصحابي عليه لا يقصد تلاوة الآية بلفظها؛ وإنما قصد ذكر ما تضمنته الآية من معنى، مع إثنانه بما تذكره من لفظها.

وذلك لأنَّ الصاحبي ليس متعبدًا - في هذه اللحظة - بتلاوة لفظ الآية، وذلك لأنَّ الله تعالى قد نسخ تلاوتها، فلا تجوز قراءتها في الصلاة، ولا تكتب في المصحف.

إضافة إلى احتمال نسيان الصاحبي عليه لفظ الآية أو بعض لفظها كما ثبت وصح فيها رواه الإمام الطبراني وغيره - بإسناد صحيح - عن أبي أمامة بن سهيل بن حنيف: (أَنَّ رَمَضَانَ الْمُصَارِبِ مِنْ أَسْبَابِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ تَامَ سِهْمٌ

(١) إكمال المعلم بفوائد مسلم (٣/٥٨٥).

رَجُلٌ فِي جَوْفِ الْلَّيْلِ، يُرِيدُ أَنْ يَفْتَحَ سُورَةً قَدْ كَانَ وَعَاهَا، فَلَمْ يَقْدِرْ عَلَى شَيْءٍ مِّنْهَا إِلَّا «بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ» .. فَأَتَى بَابَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ .. فَأَخْبَرُوهُ خَبْرُهُمْ، وَسَأَلُوهُ عَنِ السُّورَةِ .. قَالَ: «نُسِخَتِ الْبَارِحَةُ ..»). الحديث.

فلا يَبْعُدُ أَنْ يَتَسَوَّلُ الصَّاحِبُ بَعْضَ لَفْظِ الْآيَةِ وَيَتَذَكَّرُ بَعْضُهَا فِي ذِكْرِهَا بِالْمَعْنَى، خاصَّةً أَنَّهُ لِيُسَمِّي مُتَعَبِّدًا بِتَلَاقِهَا.

بَلْ لَا يَبْعُدُ أَنْ يَكُونَ الصَّاحِبُ بِهِ قَدْ ذَكَرَ الْآيَةَ بِلَفْظِهَا؛ لَكِنْ أَحَدُ رِوَاةِ الْخَبَرِ نَقَلَ بِالْمَعْنَى؛ اعْتِمَادًا مِنْهُ عَلَى أَنَّهُ لِيُسَمِّي مُتَعَبِّدًا بِتَلَاقِهَا.

كُلُّ هَذِهِ احْتِمَالَاتٍ مُمْكِنةٌ، وَلَا يَحْكُمُ الْعُقْلُ بِاسْتِحْالَتِهَا، لِذَلِكَ فَإِنَّا لَا نَجْزِمُ بِأَنَّ هَذِهِ الْفَظْوَةَ الْآيَةَ .

### وَالسُّؤَالُ الْآنُ:

فَهُلْ مِنْ الْعَقْلِ رَفْضُ كُلِّ هَذِهِ الْأَحَادِيثِ الصَّحِيحَةِ - المُذَكُورةُ فِي الْمُطَلَّبَيْنِ الثَّانِيِّ وَالثَّالِثِ - بُجُولَةً وَتَفْصِيلًا مَعَ وُجُودِ كُلِّ هَذِهِ الْاحْتِمَالَاتِ؟!!

يُجَبُ عَلَى الْغَمَارِيِّ أَوْلًَا تَجاوزُ هَذِهِ الْعَقْبَةِ؛ وَهِيَ الْجُزْمُ بِنَفِي هَذِهِ الْاحْتِمَالَاتِ، وَإِلَّا فَالاحْتِمَالُ قَائِمٌ، وَمَعَ وُجُودِ الْاحْتِمَالِ يَسْقُطُ الْاسْتِدْلَالُ.

فَإِنَّهُ لَا يَسْتَدِلُّ بِشَيْءٍ مُحْتَمِلٍ إِلَّا إِنْسَانٌ ضَعِيفُ الْعُقْلِ، مَرِيضُ الْفِكْرِ.

### ثُمَّ:

أَلِيُّسْ الْغَمَارِيُّ هُوَ نَفْسُهُ الَّذِي قَالَ فِي كِتَابِهِ «حُسْنُ التَّفْهُمِ وَالدُّرُكِ»، ص ١٣: (الْقَاعِدَةُ الأَصْوَلِيَّةُ أَنَّ مَا دَخَلَهُ الْاحْتِمَالُ سَقَطَ بِهِ الْاسْتِدْلَالُ)؟!!

فلماذا أغْمَضَ الغماري عينيه هنا عن هذه القاعدة ورماها وراء ظَهْرِه؟!!  
أمَّا الغماري - لضعف قدراته العقلية الاستدلالية - لا يُتَّقِن تطبيق القواعد  
على المسائل الفرعية؟!

### الاستدلال الرابع للغماري:

قال عبد الله الغماري في كتابه «ذوق الحلاوة ببيان امتناع نسخ التلاوة»، ص ١٩ «في أسباب امتناع نسخ التلاوة: (أنَّ السُّنَّة النَّبُوَّة وقع فيها نسخ المعنى - أي: الحكم - كما وقع في القرآن الكريم، ولم يثبت عن النبي ﷺ أنه رجع عن لفظ من ألفاظ حديثه، أو بدلَّه بغيره، أو قال للصحابَة عن حديث: لا تحفظوه، فقد نسخت لفظه أو رجعت عنه). انتهى كلامه.

قلت: والله لا أذرِي من أين يأتي الغماري بهذه الاعتراضات التافهة التي لا تخرج من عقل سليم؟!!

هل نحن نَتَّبَعَ بِتَلَوَّةِ لفظِ حديثِ النَّبِيِّ ﷺ فنحفظُه بِالْحَرْفِ، ونُصْلِّي بِهِ؟!!  
لم يَتَّبَعَنَا اللَّهُ - سبحانه وتعالى - بِذَلِكِ، وَإِنَّمَا يَتَّبَعَنَا بِحَفْظِ كَلَامِهِ هُوَ - عَزَّ وَجَلَّ - وَتَلَوَّتِهِ وَالصَّلَاةُ بِهِ.

فنُسَخَ التلاوة - وهو إلغاء التَّعَبُّد بِتَلَوَّةِ الآيَةِ وَالصَّلَاةِ بِهَا - لا يُمْكِن حصُولُه  
إِلَّا فِيمَا يَكُونُ فِيهِ التَّعَبُّد بِذَلِكِ، وَهُوَ الْقُرْآنُ فَقَطُّ.

### الاستدلال الخامس للغماري:

قال عبد الله الغماري في كتابه «ذوق الحلاوة ببيان امتناع نسخ التلاوة»، ص ١٩ «في أسباب امتناع نسخ التلاوة: (تَقَرَّرَ في علم الأصول أنَّ القرآن لا يثبت إلا بالتواتر، وما لم يتواتر لا يكون قرآنًا، والكلمات التي قيل بقرآنيتها ليست متواترة،

فهي شاذة، والشاذ ليس بقرآن، ولا تجوز تلاوته). انتهى كلامه.

قلت: نحن لم نُقل بقرآنية الكلمات التي وَرَدَتْ في الأحاديث السابقة، وإنما قلنا: يُحتمل أن الصحابي رضي الله عنه ذَكَرَها - كُلُّها أو بعضها - بالمعنى، ومع الاحتمال ينتفي القطع واليقين بقرآنيتها.

ولإنما نقول: هذه الأحاديث الصحيحة كلهَا - على كثُرَتها - اجتمعت على معنى واحد واتفقت عليه؛ وهو: حصول نَسْخ تلاوة آيات من القرآن.

هذا المعنى ثَبَتَ في حديث صحيح عن النبي ﷺ، وثبتَ عن جَمْعٍ كبيرٍ من كبار أصحاب النبي ﷺ، منهم: عُمَرُ بن الخطَّابِ، والبراء بن عازِبٍ، وأُمُّ المؤمنين عائشَةَ، وأَنَسَ بن مالِكٍ، وجَابِرٌ بن عَبْدِ اللَّهِ، وأبو مُوسَى الأَشْعَرِيُّ، وأبُو بن كعب، ويريدَةُ بْنُ الحصِيبِ، ورَيْدَةُ بْنُ أَرْقَبٍ، وجَابِرٌ بن عَبْدِ اللَّهِ، رضي الله عنهم جميعاً.

فحصل القَطْعُ واليقين بهذا المعنى الذي اتفقت عليه كل هذه الأحاديث.

ومَنْ درَسَ الفَرْقَ بَيْنَ التَّوَاتِرِ الْلُّفْظِيِّ وَالتَّوَاتِرِ الْمَعْنَوِيِّ - يَسْهُلُ عَلَيْهِ فَهُمْ ذَلِكُ.

وفي ذلك يقول الإمام أبو إسحاق الشاطبي (المتوفى: ٧٩٠هـ) في كتابه «الموافقات» في أصول الشريعة: (وَإِنَّمَا الْأَدِلَّةَ الْمُعْتَبَرَةُ هُنَّا الْمُسْتَقْرَأَةُ مِنْ جُمْلَةِ أَدِلَّةِ ظَنِيَّةٍ تَضَافَرَتْ عَلَى مَعْنَى وَاحِدٍ حَتَّى أَفَادَتْ فِيهِ الْقَطْعُ؛ فَإِنَّ لِلْاجْتِمَاعِ مِنَ الْقُوَّةِ مَا لَيْسَ لِلْإِفْرَاقِ، وَلَا جُلْهُ أَفَادَ التَّوَاتُرُ الْقَطْعُ، وَهَذَا نَوْعٌ مِنْهُ، فَإِذَا حَصَلَ مِنْ اسْتِقْرَاءِ أَدِلَّةِ الْمَسْأَلَةِ مَجْمُوعٌ يُقْيِدُ الْعِلْمَ؛ فَهُوَ الدَّلِيلُ الْمَطْلُوبُ، وَهُوَ شَيْءٌ بِالْتَّوَاتُرِ الْمَعْنَوِيِّ، بَلْ هُوَ كَالْعِلْمِ بِشَجَاعَةِ عَلَيْهِ - رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ - وَجُودِ حَاتِمِ الْمُسْتَقْدَمِ مِنْ

كَثْرَةُ الْوَقَائِعِ الْمَنْقُولَةِ عَنْهُمَا .. وَهِيَ مَعَ ذَلِكَ مُخْتَلِفَةُ الْمَسَاقِ، لَا تَرْجِعُ إِلَى بَابِ وَاحِدٍ؛ إِلَّا أَنَّهَا تَسْتَطِعُ الْمَعْنَى الْوَاحِدَ الَّذِي هُوَ الْمَفْصُودُ بِالْإِسْتِدَالِ عَلَيْهِ، وَإِذَا تَكَاثَرَتْ عَلَى النَّاظِرِ الْأَدِلَّةُ عَضَدَ بَعْضَهَا بَعْضًا، فَصَارَتْ بِمَجْمُوعِهَا مُفْيِدَةً لِلْقَطْعِ<sup>(١)</sup>. انتهى

ونقول:

لو اتفق هؤلاء على لفظ آية من الآيات المنسوبة؛ فإن ذلك يفيد القطع واليقين بأنها كانت مُنْزَلَةً بنفس هذا اللفظ من عند الله تعالى.

لماذا؟

لأن النقل بالمعنى مختلف من شخص لآخر، فيبعد جداً أن يجتهد كل واحد منهم في أن يذكر الآية بمعناها ثم يصرُّ لفظ واحد من جميعهم، فإذا نقلوها بلفظ واحد، دلَّ ذلك على أن هذا هو لفظها الذي أُنْزِلتَ به.

وأيضاً:

بمجموع هذه الأحاديث الصحيحة الثابتة عن هؤلاء الصحابة في نسخ التلاوة يثبت إجماع الصحابة على حصول نسخ التلاوة، وهو الإجماع السكوتى القاطعى (انظر تفصيل ذلك في كتابنا هذا - الباب الرابع).

الاستدلال السادس للغماري:

قال عبد الله الغماري في كتابه «ذوق الحلاوة» ببيان امتناع نسخ التلاوة، ص ٢٠ -

«إشكال: يلزم القائلين بنسخ التلاوة إشكال خطير، لو فطنا له لعدلوا عن

(١) المواقفات (١/١)، (٣٦-٣٧).

قولهم، وأنا أُبَيِّنُهُ: .. معنى نسخ التلاوة عند القائلين به أنَّ الله أُسْقط الآية المنسوخة من القرآن، وهذا خطير جدًّا؛ لأنَّ كلام الله قديم، وكيف يُعْقَلُ أنْ يُعَيِّرَ الله كلامه القديم بحذف آيات منه؟!! وما القول في هذه الآيات المنسوخة؟

هل يقال: كانت من كلام الله والآن ليست منه؟!

كيف يجوز هذا والله تعالى يقول: ﴿لَا تَبْدِيلَ لِكَاتِبِ اللَّهِ﴾ [يونس: ٦٤]؟!  
إشكال لا سُبْلٌ إِلَى حَلَّهُ). انتهى كلام الغماري

قلتُ: صَدَقَ الغماري في أنَّ هذا الإشكال لا سُبْلٌ إِلَى حَلَّهُ عنده؛ وذلك لأنَّ ضياع العقول ومرضى الْفِكْرِ لا يملكون القدرات العقلية الازمة للتفكير السليم المستقيم!

هذا الإشكال المزعوم أحبَّ عنه الإمام السُّرْخَسِيُّ - المُلَقَّبُ بـ «شمس الأئمة» - منذ ما يَقُرُّبُ من ألف (١٠٠٠) سنة !!

قال شمس الأئمة محمد بن أحمد السُّرْخَسِيُّ (المتوفى: ٤٨٣ هـ) في كتابه المعروف بـ «أصول السُّرْخَسِي» في أصول الفقه: (وَمَا تَوَهَّمَهُ بَعْضُهُمْ فَهُوَ غَلطٌ يَّقِنُّ؛ فَإِنَّ بَعْدَمَا اعْتَقَدْنَا فِي الْمَمْلُوِّ أَنَّهُ قُرْآنٌ وَأَنَّهُ كَلَامُ الله تَعَالَى - لَا نَعْتَقِدُ فِيهِ أَنَّهُ لَيْسَ بِقُرْآنٍ وَأَنَّهُ لَيْسَ بِكَلَامِ الله تَعَالَى بِحَالٍ مِّنَ الْأَحْوَالِ؛ وَلَكِنْ بِأَنْتَسِخَ التَّلَاوَةِ يَتَّهِي حُكْمُ تَعَلُّقِ جَوَازِ الصَّلَاةِ بِهِ وَحُرْمَةِ قِرَاءَتِهِ عَلَى الْجُنُبِ وَالْحَائِضِ؛ لِصُرُورَةِ أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى رَفَعَ عَنَّا تِلَاوَتَهُ وَجِهْنَمَهُ).

وَهُوَ نَظِيرٌ مَا يَقُولُ: فَإِنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ - بَعْدَ مَا قُبِضَ - نَعْتَقِدُ فِيهِ أَنَّهُ رَسُولُ اللَّهِ، وَأَنَّهُ خَاتَمُ الْأَنْبِيَاءِ عَلَيْهِمُ السَّلَامُ عَلَى مَا كَانَ فِي حَالِ حَيَاتِهِ وَإِنْ أَخْرَجَهُ

الله مِنْ بَيْنَا بِأَنْتَهِيَ مُدَّ حَيَاةٍ فِي الدُّنْيَا.

وَأَيَّدَ جَمِيعَ مَا ذَكَرْنَا فَوْلَهُ تَعَالَى: ﴿ وَإِنْ شِئْنَا لَنَذْهَبَنَّ بِالَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ ﴾ [الإسراء: ٨٦] <sup>(١)</sup>. انتهى

أضف إلى ذلك:

لو كان الغماري قرأ بعناية كتاب «شفاء العليل في مسائل القضاء والقدر والحكمة والتعليل» لكان استراح من هذه الأوهام التي يُزَيِّنها له الشيطان الرجيم! قال الإمام ابن القيم (٦٩١-٧٥١هـ) في كتابه «شفاء العليل في مسائل القضاء والقدر»: (﴿ حَمٌ وَالْكَتَبُ الْمُبِينُ إِنَّا جَعَلْنَاهُ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ وَإِنَّهُ دُوْلَةٌ فِي أُمَّةٍ الْكَتَبِ لَدَيْنَا لَغَيْرِ حَكِيمٍ ﴾) [الزخرف: ٤-١] .. القرآن كتبه الله في اللوح المحفوظ قبل خلق السماوات والأرض كما قال تعالى: (﴿ بَلْ هُوَ قُرْءَانٌ مُّحَمَّدٌ فِي لَوْحٍ مَّحْفُوظٍ ﴾) [البروج: ٢١-٢٢]، وأجمع الصحابة والتابعون وجميع أهل السنة والحديث أن كل كائن إلى يوم القيمة فهو مكتوب في أُمّ الكتاب، وقد دلَّ القرآن على أنَّ ربَّ تعالى كَتَبَ في أُمّ الكتاب ما يَفْعَلُهُ وما يَقُولُهُ، فَكَتَبَ في اللوح أفعاله وكلامه، فَ(﴿ تَبَكَّرْتُ يَدَآأَلِي لَهُبِّ ﴾) [المد: ١] في اللوح المحفوظ قبل وجود أَبِي هُبَّ) (٢). انتهى

وروى الإمام أبو يعلى - بآسناد حَسَنٍ - في مسنده، قال: (حَدَّثَنَا أَحْمَدُ بْنُ جَعْمَلٍ

## ١) أصول السريري (٨١/٢).

(٢) شفاء العليل في مسائل القضاء والقدر (ص ٤١)، تأليف: أبي عبد الله شمس الدين محمد بن أبي بكر، دار النشر: دار الفكر - بيروت - ١٣٩٨هـ، تحقيق: محمد بدر الدين.

## الباب الرابع

الْمَرْوِزِيُّ<sup>(١)</sup>، حَدَّثَنَا عَبْدُ اللهِ بْنُ الْمُبَارَكِ<sup>(٢)</sup>، أَخْبَرَنَا رَبَاحُ بْنُ زَيْدٍ<sup>(٣)</sup>، عَنْ عُمَرَ بْنَ حَبِيبٍ<sup>(٤)</sup>، عَنْ الْقَاسِمِ بْنِ أَبِي بَرَّةَ<sup>(٥)</sup>، عَنْ سَعِيدِ بْنِ جُبَيرٍ<sup>(٦)</sup>، عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ، أَنَّهُ يُحَدَّثُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «إِنَّ أَوَّلَ شَيْءٍ خَلَقَهُ اللَّهُ الْقَلْمَ، وَأَمَرَهُ فَكَتَبَ كُلَّ شَيْءٍ»<sup>(٧)</sup>.

هذا الحديث أئبته الشيخ الألباني في كتابه «سلسلة الأحاديث الصحيحة»، برقم:

. ١٣٣

ورواه الإمام عبد الله بن الإمام أحمد بن حنبل في كتابه «السنّة» بنفس الإسناد، بلفظ: (أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «إِنَّ أَوَّلَ مَا خَلَقَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ الْقَلْمَ، فَأَمَرَهُ، فَكَتَبَ كُلَّ شَيْءٍ يَكُونُ»)<sup>(٨)</sup>.

(١) أَحْمَدُ بْنُ جَيْلَنْ: صَدُوقٌ. (لسان الميزان، ١٤٧/١).

(٢) قال الحافظ ابن حجر في «تقريب التهذيب»، ص ٣٢٠: (عبد الله بن المبارك .. ثقة، ثبت).

(٣) قال الحافظ ابن حجر في «تقريب التهذيب»، ص ٢٠٥: (رباح بن زيد .. ثقة فاضل).

(٤) قال الحافظ ابن حجر في «تقريب التهذيب»، ص ٤١٠: (عمر بن حبيب المكي .. ثقة حافظ).

(٥) قال الحافظ ابن حجر في «تقريب التهذيب»، ص ٤٤٩: (القاسم بن أبي برة .. ثقة).

(٦) قال الحافظ ابن حجر في «تقريب التهذيب»، ص ٢٣٤: (سعيد بن جبير .. ثقة، ثبت، فقيه).

(٧) مسند أبي يعلى (٤/٢١٧)، تأليف: أحمد بن علي أبي يعلى الموصلي التميمي، دار النشر: دار المؤمن للتراث - دمشق - ١٤٠٤ هـ - ١٩٨٤ م، الطبعة: الأولى، تحقيق: حسين سليم أسد.

(٨) السنّة (٢/٢٩٣)، تأليف: عبد الله بن أحمد بن حنبل الشيباني، دار النشر: دار ابن القيم - الدمام - ١٤٠٦ هـ، الطبعة: الأولى، تحقيق: د. محمد سعيد.

وكذلك رواه الإمام عبد الله ابن الإمام أحمد بن حنبل في كتابه «السنّة»<sup>(١)</sup> من قول ابن عباس رضي الله عنهما<sup>(٢)</sup>، قال:

(حَدَّثَنِي أَبِي، حَدَّثَنَا هُشَيْمٌ<sup>(٣)</sup>، أَخْبَرَنَا مَنْصُورٌ - يَعْنِي ابْنَ

(١) السنّة (٤٠١/٢).

(٢) فيكون ابن عباس رضي الله عنه قد روى الحديث مرفوعاً مرة إلى الرسول ﷺ، ثم أَخْبَرَ عن نفسه - في مرة أخرى - بما يدل على اعتقاده هو بما ذَلَّ عليه الحديث.

وفي ذلك يقول الخطيب البغدادي في كتابه «الكتفافية في علم الرواية»، ص ٤١٧: (اختلاف الروايتين في الرفع والوقف لا يؤثر في الحديث ضعفاً، لجواز أن يكون الصحابي يستند الحديث مرة ويرفعه إلى النبي ﷺ، وينكره مرة أخرى على سبيل الفتوى ولا يرفعه، ففيحفظ الحديث عنه على الوجهين جميعاً، وقد كان سفيان بن عيينة يفعل هذا كثيراً في حديثه، فيرويه تارة مُسْنَداً مرفوعاً، ويوقفه مرة أخرى قصداً واعتماداً، وإنما لم يكن هذا مُؤثراً في الحديث ضعفاً، مع ما يبينه لأن إحدى الروايتين ليست مُكذبة للأخرى، والأخذ بالمرفوع أولى؛ لأنه أزيد). انتهى

قلت: وذلك حاصل في واقعنا، فأنت إذا رأيت صاحبك أخلف وعده، فقد تقول له: «آية المافق ثلاث: إذا وعد أخلف ..»، وقد تقول له: «قال رسول الله ﷺ: آية المافق ثلاث: إذا وعد أخلف ..»، فيُنقل صاحبك عنك القولين، مرة من قولك أنت موقوفاً عليك، ومرة مرفوعاً إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، فلا تعارض بين القولين المنقولين.

(٣) قال الإمام الحافظ ابن حبان في كتابه «مشاهير علماء الأمصار»، ص ١٧٧: (هُشَيْمٌ بْنُ بَشِيرٍ .. من مُتفقني الواسطين، وجلة مشائخها، من كثُرت عناته بالأثار وجمعه للأخبار، حتى حفظ وصَنَفَ وذاكر وحَدَّثَ). انتهى

قلت: وقد صرَّح هشيم بما يفيد سماعه من منصور؛ دون واسطة بينهما، فالإسناد متصل.

## الباب الرابع

زادان<sup>(١)</sup> - عن الحكم بن عتبة<sup>(٢)</sup>، عن أبي طبيان<sup>(٣)</sup>، عن ابن عباس، قال: «إنَّ أَوَّلَ مَا خَلَقَ اللَّهُ - عَزَّ وَجَلَّ - الْقَلْمُ، قَالَ: وَأَمْرَهُ فَكَتَبَ مَا هُوَ كَائِنُ، قَالَ: فَكَتَبَ فِيهَا كَتَبَ: ﴿تَبَّعَتْ يَدَآءِي لَهُبِ﴾ [المد: ١].

قلتُ: فالمسألة بسيطة جدًا، وسهلة التصور، الله سبحانه وتعالى كتب في اللوح المحفوظ أنه في الوقت الفلافي سيوحى إلى رسوله ﷺ بسورة كذا وسورة كذا، وأنه في الوقت الفلافي سيُخبر رسوله ﷺ بنسخ تلاوة الآية كذا من إحدى هاتين السورتين فلا يتبعَّد بتلاوتها ولا يقرؤها في الصلاة، وأنه في شهر رمضان في السنة الفلانية سيُعرض جبريل - عليه السلام - القرآن على الرسول ﷺ مُتضمناً السورة كذا وكذا وكذا، فقط.

هل يوجد في هذا إشكال عند ذي عقل سليم؟!!

وفي ذلك يقول الإمام أبو حامد الغزالى في كتابه «إحياء علوم الدين»: (فكم أن

(١) قال الحافظ ابن حجر في كتابه «تقريب التهذيب»، ص ٦٤٥: (منصور بن زادان .. ثقة، ثبت).  
قلتُ: وذكره الحافظ ابن حجر في المرتبة الثانية في كتابه «طبقات المدلسين» وهي مرتبة من احتمل الأئمة تدليسهم لقلته في جنب ما رواه، ورجح الأستاذ محمد طلعت في كتابه «معجم المدلسين»، ص ١٦٥ «كُونَ هَذَا التدليس خاص بروايته التفسير عن مجاهد فقط».

(٢) قال الإمام الذهبي في كتابه «الكافش»، ١ / ٣٤٤: (الحكم بن عتبة .. عابد، قانت، ثقة، صاحب سنة).

(٣) قال الحافظ ابن حجر في كتابه «تقريب التهذيب»، ص ١٦٩: (حصين بن جندب .. أبو طبيان .. ثقة).

المهندس يُصوّر أَبْنِيَة الدار في بياض، ثُم يُخْرِجها إلى الوجود على وَفْق تلك النُّسْخة، فكذلك فاطر السماوات والأرض كَتَب نُسْخة العالم مِنْ أَوْلَه إلى آخره في اللوح المحفوظ، ثُم أَخْرَج إلى الوجود على وَفْق تلك النُّسْخة) <sup>(١)</sup>. انتهى

### الاستدلال السابع للغماري:

قال عبد الله الغماري في كتابه «ذوق الحلاوة ببيان امتناع نسخ التلاوة»، ص ٢٠ - ٢١: (إشكال: يُنَزَّم القائلين بنَسْخ التلاوة إشكال خطير .. كيف يجوز هذا والله تعالى يقول: ﴿لَا تَبْدِيلَ لِكَلِمَاتِ اللَّهِ﴾؟! إشكال لا سبيل إلى حلّه). انتهى كلام

الغماري

قلت: والله لا أُدْرِي بأي شيء أَصِيف الغماري وقد تَجَبَّرَ وَدَلَّسَ تَدْلِيسًا خبيثًا؛ حيث أَخْفَى عن القراء أن أئمة التفسير ذكروا عِدَّة تفسيرات ظاهرة لهذه الآية ولقوله تعالى: ﴿وَلَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَاتِ اللَّهِ﴾ [الأنعام: ٣٤] ولا تعارض مع نَسْخ التلاوة؟!!

ونكتفي بِذِكْرِ تفسيرين منها:

### التفسير الأول:

قوله تعالى: ﴿لَا تَبْدِيلَ لِكَلِمَاتِ اللَّهِ﴾ يوضحه قوله تعالى: ﴿وَإِذَا بَدَّلْنَا آيَةً مَّكَانَ آيَةً وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا يُنَزِّلُ قَالُوا إِنَّمَا أَنْتَ مُفْتَرٌ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ﴾

(١) إحياء علوم الدين (٣/٢٠)، تأليف: محمد بن محمد الغزالى أبي حامد، دار النشر: دار المعرفة - بيروت.

[النحل: ١٠١].

فَاللَّهُ وَحْدَهُ هُوَ الَّذِي لَهُ التَّبْدِيلُ، وَلَيْسَ ذَلِكَ لِأَحَدٍ غَيْرِهِ.

فقوله تعالى: ﴿لَا تَبْدِيلَ لِكَلِمَاتِ اللَّهِ﴾ يعني: ليس لأحد أن يبدل كلمات الله. وقوله تعالى: ﴿وَإِذَا بَدَّلْنَا إِعْلَامَ مَكَانَتِ آيَةً﴾ يعني: أن الله تعالى يبدل آية بأية.

فمجموع الآيتين يدل على أن الله وحده هو الذي له التبديل، وليس ذلك لأحد غيره.

قال الإمام الشوكاني (١١٧٣ - ١٢٥٠ هـ) في تفسيره «فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدرایة من علم التفسير»: (﴿لَا مُبْدِلَ لِكَلِمَاتِهِ﴾ أي: لا قادر على تبديلاها وتغييرها، وإنما يقدر على ذلك هو وحده)<sup>(١)</sup>. انتهى

قلت: فهذا من تفسير القرآن بالقرآن، وهو أعلى درجات التفسير.

وفي ذلك يقول الإمام الحافظ ابن كثير (٧٠٠ - ٧٧٤ هـ) في مقدمة تفسيره للقرآن: (فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: فَمَا أَحْسَنُ طُرُقَ التَّفْسِيرِ؟

فَاجْوَابُ: إِنَّ أَصَحَّ الْطُّرُقِ فِي ذَلِكَ أَنْ يُقَسِّرَ الْقُرْآنُ بِالْقُرْآنِ، فَمَا أَجْحَلَ فِي مَكَانٍ فَإِنَّهُ قَدْ فُسِّرَ فِي مَوْضِعٍ آخَرَ)<sup>(٢)</sup>. انتهى

(١) فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدرایة من علم التفسير (٢٨١ / ٢)، محمد بن علي الشوكاني، تحقيق: سيد إبراهيم، نشر: دار الحديث، القاهرة، ١٩٩٣ م.

(٢) تفسير ابن كثير (٤ / ١).

قلتُ: وهذا موجود في عُرف الناس، فإنَّ السُّلطان لو أمر بقتل إنسان وقال: «لا عصيَان لِأَوْامِرِي» فهل هذا معناه أنَّ السُّلطان تَفْسِه لا يستطيع تغيير أمره بالقتل بأن يعفو عن القاتل؟!!

إنَّ كلَّ عاقل يَقْهِمُ من قول السُّلطان: «لا عصيَان لِأَوْامِرِي» أنه يقصد بذلك عصيَان الآخرين لأَمْرِهِ، أما هو فيمكِنه تغيير أمره بأن يَعْفُو عن هذا الذي حَكِمَ عليه بالقتل.

### التفسير الثاني:

أن قوله تعالى: ﴿لَا تَبْدِيلَ لِكَلِمَاتِ اللَّهِ﴾ وقوله: ﴿وَلَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَاتِ اللَّهِ﴾ هو صيغة خَبَرٍ؛ لكن المقصود به نَهْيُ الناس عن التبديل، فهو خَبَرٌ بِمَعْنَى النَّهْيِ، وهذا مذكور في عِلْمِ أصول الفقه.

وفي ذلك يقول الإمام بدر الدين الزركشي (٧٤٥ - ٧٩٤هـ) في كتابه «البحر المحيط» في أصول الفقه: (تَسْيِهَاتٌ .. ثَالِثٌ: أَنَّهُ تَرُدُّ صِيغَةُ الْخَبَرِ لِلْأَمْرِ؛ نَحْوُ ﴿وَأَلْوَادِاتُ يُرْضِعُنَ﴾ [البقرة: ٢٣٣] وَهُوَ مَجَازٌ .. وَكَذَا الْخَبَرُ بِمَعْنَى النَّهْيِ) <sup>(١)</sup>.

وقال الإمام ابن الجوزي (٥٠٨ - ٥٩٧هـ) في تفسيره «زاد المسير في علم التفسير»: (قوله تعالى: ﴿لَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَاتِ اللَّهِ﴾ فيه خمسة أقوال: .. الرابع: أنَّ مَعْنَى الْكَلَامِ مَعْنَى النَّهْيِ، وإنْ كان ظَاهِرَهُ الإِخْبَار؛ فالمَعْنَى: لَا يُبَدِّلَنَّ أَحَدُ كَلَمَاتِ

(١) البحر المحيط (٢٠٥).

الله<sup>(١)</sup>). انتهى

قلتُ : والله إن العَجْب لا ينقضي من شدة تهويل الغماري حين قال : (إشكال يلزم القائلين بنسخ التلاوة إشكال خطير .. كيف يجوز هذا والله تعالى يقول : ﴿لَا تَبُدِّيلٌ لِكَاتِبِ اللَّهِ﴾ إشكال لا سبيل إلى حلّه). انتهى كلام الغماري.

قلتُ : فهل عَجْزٌ عن حل هذا الإشكال التّافه ناتج عن شدة ضَعْف قدراته العقلية؟ أم ناتج عن قَضْد التهويل للتمكّن من التضليل؟ !!

إنْ كانت الثانية فسيكون - والعياذ بالله - من قال الله تعالى فيهم : ﴿أَفَرَءَيْتَ مَنْ أَخْنَدَ إِلَهَهُ وَهُوَ لَهُ وَأَضَلَّهُ اللَّهُ عَلَى عِلْمٍ وَخَمَّ عَلَى سَمْعِهِ، وَقَلْبِهِ، وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ، غِشَوَةً فَمَنْ يَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ اللَّهِ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ﴾ [الجاثية: ٢٣].

(١) زاد المسير في علم التفسير (٣/٢١)، تأليف: عبد الرحمن بن علي بن محمد الجوزي، دار النشر: المكتب الإسلامي - بيروت - ١٤٠٤، الطبعة: الثالثة.

### الاستدلال الثامن للغماري:

قال عبد الله الغماري في كتابه «ذوق الحلاوة» ببيان امتناع نسخ التلاوة، ص ٢٢ - ٢٣: (معنى الآية: ﴿مَا تَنسَخ﴾ من حكم ﴿إِيمَانَهُ﴾ فبدلها بغيره ﴿أَوْ تُنْسِهَا﴾ أو نتركها فلا غير حكمها .. فإن قوله تعالى: ﴿نَّا نَّأْتُ بِخَيْرٍ مِّنْهَا﴾ يُعِينُ إرادة الحكم؛ لأن ألفاظ القرآن وآياته بالنسبة للمكلفين سواء، تلاوة حرف منها بعشر حسنتات .. ولكن الأحكام تتفاوت)<sup>(١)</sup>. انتهى

قلت: لقد غَفَلَ الغماري عن أنَّ الله تعالى لم يَقُلْ: «نَّا نَّأْتُ بِآيَةً خَيْرٍ مِّنْهَا» وإنما قال تعالى: ﴿نَّا نَّأْتُ بِخَيْرٍ مِّنْهَا﴾.

فما الذي جعل الغماري يَتَوَهَّمُ أن النسخ مشروط بالإتيان بآية بديلة؟!!  
 إنما النسخ مشروط بالإتيان بخير، وهذا الخير قد يكون في آية أخرى وقد يكون في تشريع حكم جديد على لسان الرسول ﷺ في حديث نبوى، وقد يكون الخير في مجرد نسخ الآية الأولى بأن يتم إعفاء المسلمين من التكليف الذي كانت تتضمنه، وبذلك يتحقق الخير دون الحاجة إلى الإتيان بآية بديلة.

وفي ذلك يقول أبو حيّان النحوي (٦٥٤ - ٧٤٥هـ) في تفسيره «البحر المحيط» وهو يتكلم عن المعاني التي تحتملها الآية:

«إِنْ أَطْلِقَ الْخَيْرُ عَلَى عَدَمِ التَّكْلِيفِ، فَيَكُونُ الْمَعْنَى: نَّأْتُ بِخَيْرٍ مِّنَ الْخَيْرِ؛ وَهُوَ

(١) ذوق الحلاوة (ص ٢٢-٢٣)، الناشر: دار الأنصار - القاهرة، الطبعة الأولى: ١٤٠٢هـ، ١٩٨١م، دار الثقافة العربية للطباعة - عابدين.

عدم التكليف، أو: نَأْتِ بِمُثْلِ الْمَنْسُوخِ أَوِ الْمَنْسُوَةِ، فَكَانَهُ يَقُولُ: مَا نَسْخَنَّ مِنْ آيَةٍ أَوْ نُؤْخِرُهَا، فَإِلَى غَيْرِ بَدَلٍ، أَوْ إِلَى بَدَلٍ مُمَاثِلٍ، وَالَّذِي إِلَى غَيْرِ بَدَلٍ، هُوَ خَيْرٌ أَتَأْكُمْ مِنْ جِهَةِ الْآيَةِ الْمَنْسُوخَةِ أَوِ الْمَنْسُوَةِ، إِذْ هُوَ رَاحِتُكُمْ مِنَ التَّكَالِيفِ<sup>(١)</sup>). انتهى

ولزيادة التوضيح نقول:

- ١ - الله تعالى لم يشترط للنسخ أن يأتي بأية ناسخة، وإنما اشترط عز وجل الإيتان بخير منها أو مثلها.
- ٢ - هذا الخير لا يتقييد بكونه من القرآن؛ لأن من الأحكام الثابتة بالسنة ما فيه خير كثير للبشر، فجائز أن ينسخ الله تعالى تلاوة آية، ثم يُشرع حُكْمًا على لسان رسوله ﷺ ويكون فيه خير كثير للبشر، فيكون الله تعالى قد نسخ الآية ثم أتى بحُكْمٍ فيه خير كثير للبشر.
- ٣ - لا يُشترط أن تكون الآية المنسية مُتحدة في الموضوع مع النص الذي أتى وفيه الخير للبشر؛ فقوله تعالى: «نَأْتِ بِخَيْرٍ مِّنْهَا» لم يشترط ذلك، وإنما اشترط الخبرية المطلقة؛ فينطبق ذلك على ما إذا كان مضمون الآية مختلف عن مضمون الذي نُسخ أو أُنْسِي.

(١) البحر المحيط (٥١٤/١).

ولنذكر مثلاً لذلك:

لنفترض أن الآيات المنسية كان منها آيات لا يدل لفظها على حكم شرعي؛ وبذلك فنسيان هذه الآيات ذهب معه جواز التعبد بتلاوتها لينيل الشواب.

هذا خير ذهب مع نسيان الآيات.

ومطلوب الآن شيء فيه خيرية أكثر من ذلك الخير، فإذا جاء الحديث فيه الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، فهذا فيه خير للعباد أقوى من مجرد تعبد فرد بتلاوة آيات لينيل الشواب لنفسه هو، فالخير هنا من جهة ما هو أصلح للعباد.

والتصريح التالي للإمام أحمد بن حنبل يوضح ذلك:

قال الإمام ابن تيمية في «مجموع الفتاوى»: (قَيْلَ لِأَحْمَدَ بْنَ حَنْبَلٍ: الرَّجُلُ يَصُومُ وَيُصَلِّي وَيَعْتَكِفُ أَحَبُّ إِلَيْكَ؟ أَوْ يَتَكَلَّمُ فِي أَهْلِ الْبَدْعِ؟ فَقَالَ: «إِذَا قَامَ وَصَلَّى وَاعْتَكَفَ فَإِنَّهَا هُوَ لِنَفْسِهِ، وَإِذَا تَكَلَّمَ فِي أَهْلِ الْبَدْعِ فَإِنَّهَا هُوَ لِلْمُسْلِمِينَ، هَذَا أَفْضَلُ». فَبَيْنَ أَنَّ نَفْعَ هَذَا عَامٌ لِلْمُسْلِمِينَ فِي دِينِهِمْ، مِنْ جِنْسِ الْجِهَادِ فِي سَبِيلِ اللهِ؛ إِذْ تَطْهِيرُ سَبِيلِ اللهِ وَدِينِهِ وَمِنْهَا جِهَةُ وَشَرْعَتِهِ، وَدَفْعُ بَغْيِ هُؤُلَاءِ وَعُدُوَّانِهِمْ عَلَى ذَلِكَ - وَاحِبُّ عَلَى الْكِفَائِيَّةِ بِاتِّفَاقِ الْمُسْلِمِينَ، وَلَوْلَا مَنْ يُقْيِيمُهُ اللهُ لِدَفْعِ ضَرَرِ هُؤُلَاءِ لِفَسَدِ الدِّينِ<sup>(١)</sup>). انتهى

قلتُ: ولا يصح أن يقول معارض: لكن السنة لا تنسخ القرآن.

لماذا لا يصح أن يقول ذلك؟

(١) مجموع الفتاوى (٢٨/٢٣٢).

لأننا قررنا سابقاً أن الذي سُي أو تُسخ لا يتطلب ناسخاً، وإنما يتطلب الإثبات بخير منه، والخيرية قد تكون في الحكم الثابت بالسنة؛ لأنَّه أصلح للعباد.

ويذلك يعجز الملمد والنصراني عن الاستدلال بكُون سورة كذا كان طوهاً كذا، فائلاً: فأين البديل؟!!

لأنَّ البديل عن الآيات المنسوبة أو المنسيَّة ممكِن أن يكون هو الآيات التي نزلت بعد الآيات المنسوبة، وممكِن أن يكون هو الأحكام التي جاءت بها السنة - بوحيٍ من الله تعالى - وفيها كلُّ الخير للبشر، كما في المثال السابق.

### الخلاصة:

كل ما سبق يدل على شدة جهْل الغماري بعلم أصول الفقه، وضَعْف قدراته العقلية الاستدلالية، لذلك امتلأَت كُتبه ببلايا ومصائب !!

وصدق الحافظ ابن حجر العسقلاني حين قال في كتابه «فتح الباري» شرح صحيح البخاري: (إِذَا تَكَلَّمَ الْمَرْءُ فِي غَيْرِ فَتْنَةٍ، أَتَى مِهْذِهِ الْعَجَاجِبُ) <sup>(١)</sup>. انتهى

وآخر دعوانا أنَّ الحمد لله رب العالمين.

---

(١) فتح الباري (٣/٥٨٤).

# الباب السادس

مُقَدَّمات لُغُوئَةٍ

معنى «هَدْيٌ ، سَنَّة ، سَنَّ ، مُحَدَّث ، بِدْعَة ، أَمْرٌ»

في لسان العرب

## معنى «هَدْيٍ» في لُغَةِ الْعَرَبِ

معنى «هَدْيٍ فَلَانٌ» في لُغَةِ الْعَرَبِ: الطَّرِيقَةُ، وَالسَّيَرَةُ، وَالنَّظَامُ الَّذِي يَسِيرُ عَلَيْهِ.

وَإِلَيْكُمْ تَصْرِيفَاتُ أَئمَّةِ اللُّغَةِ:

١ - الإِيمَامُ أَبُو مُنْصُورُ الْأَزْهَرِيُّ (٢٨٢ - ٣٧٠ هـ): قَالَ فِي كِتَابِهِ «تَهْذِيبُ الْلُّغَةِ»: (الطَّرِيقُ يُسَمَّى هَدْيًا .. وَقَالَ الْأَصْمَعِيُّ: هَدَاهُ يَهْدِيهِ فِي الدِّينِ هَدْيًا، وَهَدَاهُ يَهْدِيهِ هِدَايَةً، إِذَا دَلَّهُ عَلَى الطَّرِيقِ ..

وَقَالَ شَمْرٌ: قَالَ الْفَرَاءُ: يُقَالُ: هَدَيْتُ هَدْيَيَ فَلَانٌ إِذَا سِرْتَ سِيرَتَهِ ..

وَفِي حَدِيثِ ابْنِ مَسْعُودٍ: «إِنَّ أَحْسَنَ الْهَدِيَّ هَدْيُ مُحَمَّدٍ»، أَيْ: أَحْسَنُ الطَّرِيقِ وَالْهِدَايَةِ وَالطَّرِيقَةِ وَالنَّحْوِ وَالْهِيَةِ<sup>(١)</sup>. انتهى

٢ - الإِيمَامُ أَبُو نَصْرِ الْجَوَهْرِيُّ (الْمُتَوْفِ: ٣٩٣ هـ): قَالَ فِي كِتَابِهِ «الصَّاحَاحُ تَاجُ الْلُّغَةِ وَصَاحَاحُ الْعُرْبِ»: (يُقَالُ أَيْضًا: «هَدَى هَدْيَيَ فَلَانٌ» أَيْ: سَارَ سِيرَتَهِ)<sup>(٢)</sup>.

٣ - الإِيمَامُ أَبُو الْحَسْنِ بْنِ سَيْدَهُ (٣٩٨ - ٤٥٨ هـ): قَالَ فِي كِتَابِهِ «الْمُحْكَمُ وَالْمُحيَطُ الْأَعْظَمُ»: (النَّظَامُ: الْهِدَايَةُ وَالسَّيَرَةُ. وَ«لَيْسَ لِأَمْرِهِمْ نِظامٌ» أَيْ: لَيْسَ لَهُ

(١) تَهْذِيبُ الْلُّغَةِ (٦/٢٠١-٢٠٣)، تَأْلِيفُ: أَبِي مُنْصُورِ مُحَمَّدِ بْنِ أَحْمَدَ الْأَزْهَرِيِّ، النَّاشرُ: دَارُ إِحْيَاءِ التَّرَاثِ الْعَرَبِيِّ - بَيْرُوتُ، تَحْقِيقُ: مُحَمَّدُ عَوْضُ مَرْعُوبُ، الطَّبْعَةُ: الْأُولَى / ٢٠٠١ م.

(٢) الصَّاحَاحُ تَاجُ الْلُّغَةِ وَصَاحَاحُ الْعُرْبِ (٦/٢٥٣٤)، النَّاشرُ: دَارُ الْعِلْمِ لِلْمُلَّاَيْنِ، الطَّبْعَةُ: الْثَالِثَةُ / ١٩٨٤ م.

هَدْيٍ<sup>(١)</sup>. انتهى

وقال في كتابه «المخصص»: (فُلَانْ يَهُدِي هَدْيَ فَلَانْ) أَيْ: يَفْعَلُ فِعْلَهُ<sup>(٢)</sup>.

٤ - الإمام جمال الدين ابن منظور (٦٣٠ - ٧١١ هـ) قال في كتابه «لسان العرب»: (الطريق يسمى هَدْي .. فُلَانْ يَهُدِي هَدْيَ فَلَانْ: يَفْعَلُ مِثْلَ فِعْلِهِ وَيَسِيرُ سِيرَتِه .. وَفِي حَدِيثِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَسْعُودٍ: إِنَّ أَحْسَنَ الْهَدِيَّ هَدْيُ مُحَمَّدٍ ﷺ) أَيْ: أَحْسَنَ الطَّرِيقَ وَالْهِدَايَةَ وَالطَّرِيقَةَ وَالْحُجُوَّ وَالْهُبْيَةَ<sup>(٣)</sup>. انتهى

### معنى «سنّة» في لُغة العرب

معنى «سنّة» في لُغة العرب: الطريقة، والسيرة.

وإليكم تصريحات أئمة اللغة:

١ - الإمام أبو منصور الأزهري (٢٨٢ - ٣٧٠ هـ): قال في كتابه «تهذيب اللغة»: (السنّة: الطريقة المستقيمة المحمودة ..

(١) المحكم والمحيط الأعظم (١٠ / ٣٢)، تأليف: أبي الحسن علي بن إسماعيل بن سيده، دار النشر: دار الكتب العلمية - بيروت - ٢٠٠٠، الطبعة: الأولى، تحقيق: عبد الحميد هنداوي.

(٢) المخصص (١٢ / ١٥٥)، تأليف: ابن سيده، الناشر: المطبعة الكبرى الأميرية، الطبعة الأولى - ١٣١٦ هـ.

(٣) لسان العرب (١٥ / ٣٥٥)، تأليف: محمد بن مكرم بن منظور، الناشر: دار صادر - بيروت، الطبعة: الأولى.

قال شمر: السنة في الأصل: سنة الطريق، وهو طريق سنّه أوائل الناس؛ فصار مسلكاً من بعدهم<sup>(١)</sup>. انتهى

٢ - الإمام جمال الدين ابن منظور (٦٣٠ - ٧١١ هـ): قال في كتابه «السان العربي»: (وَقَدْ تَكَرَّرَ فِي الْحَدِيثِ ذِكْرُ السُّنَّةِ وَمَا تَصَرَّفَ مِنْهَا، وَالْأَصْلُ فِيهِ: الطَّرِيقُ وَالسِّيرَةُ)<sup>(٢)</sup>. انتهى

### معنى «سنّ» في لغة العرب

«سنّ سنّة» تطلق في لغة العرب على من ابتدأ العمل بها وسار فيها؛ فاقتدي به غيره.

وقد ذكرنا تصريحات كبار أئمة لغة العرب في كتابنا هذا (ص ٣٤٦).

### معنى «مُحدَث» في لغة العرب

معنى «مُحدَث» في لغة العرب: شيء جديد لم يكن موجوداً من قبل.

وإليكم تصريحات كبار أئمة لغة العرب:

(١) تهذيب اللغة (١٢ / ٢١٠).

(٢) لسان العرب (١٣ / ٢٥٥).

- ١ - الإمام أبو منصور الأزهري (٢٨٢ - ٣٧٠ هـ): قال في كتابه «تهذيب اللغة»: (الْحَدِيثُ: الْجَدِيدُ مِنَ الْأَشْيَاءِ .. وَمُحَدَّثَاتُ الْأُمُورِ: مَا ابْتَدَعَهُ أَهْلُ الْأَهْوَاءِ مِنَ الْأَشْيَاءِ الَّتِي كَانَ السَّلْفُ الصَّالِحُ عَلَى غَيْرِهَا. وَقَالَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: «كُلُّ مُحَدَّثٍ بِدْعَةٌ، وَكُلُّ بَدْعَةٍ ضَلَالَةٌ») <sup>(١)</sup>. انتهى
- ٢ - إمام اللغة ابن فارس (٣٩٥ - ٦٣٩ هـ): قال في كتابه «مقاييس اللغة»: «حَدَثَ» الْخَاءُ وَالدَّالُ وَالثَّاءُ أَصْلٌ وَاحِدٌ، وَهُوَ كَوْنُ الشَّيْءِ لَمْ يَكُنْ. يُقَالُ: «حَدَثَ أَمْ» بَعْدَ أَنْ لَمْ يَكُنْ) <sup>(٢)</sup>. انتهى
- ٣ - جمال الدين ابن منظور (٦٣٠ - ٧١١ هـ) وهو من كبار أئمة اللغة: قال في «السان العرب»: ((حَدَثَ): الْحَدِيثُ: نَقِيلُ الْقَدِيمِ .. حَدَثَ الشَّيْءُ يَحْدُثُ حُدُوثًا .. فَهُوَ «مُحَدَّثٌ» وَحَدِيثٌ .. وَالْحُدُوثُ: كَوْنُ شَيْءٍ لَمْ يَكُنْ .. وَمُحَدَّثَاتُ الْأُمُورِ: مَا ابْتَدَعَهُ أَهْلُ الْأَهْوَاءِ مِنَ الْأَشْيَاءِ الَّتِي كَانَ السَّلْفُ الصَّالِحُ عَلَى غَيْرِهَا. وَفِي الْحَدِيثِ: «إِيَاكُمْ وَمُحَدَّثَاتِ الْأُمُورِ» جَمْعُ: «مُحَدَّثَةٌ» .. وَهِيَ مَا لَمْ يَكُنْ مَعْرُوفًا فِي كِتَابٍ، وَلَا سُنْنَةً، وَلَا إِجْمَاعًا) <sup>(٣)</sup>. انتهى

(١) تهذيب اللغة (٤/٤). (٢٣٤-٢٣٥).

(٢) مقاييس اللغة (٢/٢)، تأليف: أبي الحسين أحمد بن فارس بن ذكريا، الناشر: دار الجليل - بيروت - لبنان - ١٤٢٠ هـ - ١٩٩٩ م، الطبعة: الثانية، تحقيق: عبد السلام محمد هارون.

(٣) لسان العرب (٢/١٣١).

معنى «بدعة» في لغة العرب

معنى «بدعة» في لغة العرب: شيء مخترع على غير مثال سابق، في أمور الدنيا أو الدين.

وإليكم تصریحات أئمة اللغة:

١ - الإمام أبو منصور الأزهري (٢٨٢ - ٣٧٠ هـ): قال في كتابه «تهذيب اللغة»: (يقال: سقاء بَدِيعٌ أي: جَدِيدٌ ..

وَمَعْنَى قَوْلُ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿قُلْ مَا كُنْتُ بِدَعَاءً مِّنَ الرَّوْسُلِ..﴾ [الأحقاف: ٩] أي: ما كنتُ أول من أُرسِلَ، قد أرْسِلَ قَبْلِي رُسُلٌ كثِيرٌ ..

وَقَالَ الزجاج: «بَدِيعُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ» مُنشئها على غير حِذَاءٍ وَلَا مِثَالٍ. وكلَّ من أَنْشَأَ مَا لَمْ يُسْبِقْ إِلَيْهِ - قيلَ لَهُ: أَبْدَعْتَ؛ وَهَذَا قيلَ لِمَنْ خَالَفَ السُّنْنَةَ: «مُبْدِعٌ»؛ لِأَنَّهُ أَحْدَثَ فِي الْإِسْلَامِ مَا لَمْ يَسْبِقْهُ إِلَيْهِ السَّلْفُ) <sup>(١)</sup>. انتهى

٢ - الإمام أبو نصر الجوهري (المتوفى: ٣٩٣ هـ): قال في كتابه «الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية»: ((بدع) أبدعت الشيء: اخترعه لا على مثال) <sup>(٢)</sup>. انتهى

٣ - إمام اللغة ابن فارس (٣٢٩ - ٣٩٥ هـ): قال في كتابه «مقاييس اللغة»: ((بدع) الباءُ والدالُ والعينُ أصلان: أحَدُهُمَا ابْتِدَاءُ الشَّيْءِ وَصُنْعُهُ لَا عَنْ مِثَالٍ ..

(١) تهذيب اللغة (٢/١٤٢).

(٢) الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية (٣/١١٨٣).

فَالْأَوَّلُ فَوْهُمْ: أَبَدَعْتُ الشَّيْءَ قَوْلًا أَوْ فِعْلًا: إِذَا ابْتَدَأْتُهُ لَا عَنْ سَابِقِ مِثَالٍ ..

قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: ﴿قُلْ مَا كُنْتُ بِدْعًا مِنَ الرَّسُولِ﴾ [الأحقاف: ٩] أَيْ: مَا كُنْتُ أَوَّلَ<sup>(١)</sup>. انتهى

وقال في كتابه «مجمل اللغة»: («بدع»: أبدعت الشيء لا عن مثال ..

وسُمِيت «البدعة» لأن قائلها ابتدعها من غير مقال إمام)<sup>(٢)</sup>. انتهى

٤ - الصَّاحِبُ ابْنُ عَبَادَ (٣٢٦ - ٣٨٥ هـ): قال في كتابه «المحيط في اللغة»:  
(الْبَدْعُ: الْأَوَّلُ فِي كُلِّ أَمْرٍ. وَأَمْرٌ بَدِيعٌ: مُبْتَدَعٌ ..

وَالْبِدْعَةُ: مَا اسْتُحْدِثَ مِنَ الدِّينِ وَغَيْرِهِ)<sup>(٣)</sup>. انتهى

٥ - الإِيمَامُ أَبُو الْحَسْنِ ابْنُ سَيْدَه (٣٩٨ - ٤٥٨ هـ): قال في كتابه «المحكم والمحيط الأعظم»: (بَدَعَ الشَّيْءَ يَبْدَعُهُ بَدْعًا وَابْتَدَعَهُ: أَنْشَأَهُ وَبَدَأَهُ)<sup>(٤)</sup>. انتهى

٦ - الإِيمَامُ جَمَالُ الدِّينُ ابْنُ مَنْظُورَ (٦٣٠ - ٧١١ هـ): قال في «لسان العرب»:  
(بَدَعَ الشَّيْءَ يَبْدَعُهُ بَدْعًا وَابْتَدَعَهُ: أَنْشَأَهُ وَبَدَأَهُ ..

وَالْبَدِيعُ وَالْبِدْعُ: الشَّيْءُ الَّذِي يَكُونُ أَوَّلًا. وَفِي التَّنْزِيلِ: ﴿قُلْ مَا كُنْتُ بِدْعًا مِنَ الرَّسُولِ﴾؛ أَيْ: مَا كُنْتُ أَوَّلَ مَنْ أَرْسَلَ، قَدْ أَرْسَلَ قَبْلِي رُسُلٌ كَثِيرٌ ..

(١) مقاييس اللغة (٢٠٩/١).

(٢) مجمل اللغة (١١٨/١)، تأليف: أبي الحسين أحمد بن فارس، الناشر: مؤسسة الرسالة - بيروت، تحقيق: زهير سلطان، الطبعة: الثانية/ ١٤٠٦ هـ - ١٩٨٦ م.

(٣) المحيط في اللغة (٤٣٠ - ٤٢٩/١)، الناشر: عالم الكتب - بيروت، الطبعة: ١٤١٤ هـ.

(٤) المحكم والمحيط الأعظم (٢٣/٢).

ابن السّكّيْت: الِّبِدْعَةُ كُلُّ مُحَدَّثَةٍ ..

وَفُلَانٌ يَدْعُ فِي هَذَا الْأَمْرِ؛ أَيْ: أَوْلَى، لَمْ يَسْتِقْهُ أَحَدٌ ..

وَأَبْدَعْتُ الشَّيْءَ: اخْتَرَّتْهُ لَا عَلَى مِثَالٍ<sup>(١)</sup>. انتهى

٧ - أبو الفيض مرتضى الزبيدي (١١٤٥ - ١٢٠٥هـ) وهو من كبار علماء

اللغة: قال في «تاج العروس من جواهر القاموس»:

(بَدَعَ الشَّيْءَ .. : أَشَاءَ وَيَدَاهُ، كَابْتَدَعَهُ ..

وَأَبْدَعَ الشَّاعِرُ: أَتَى بِالْبَدِيعِ مِنَ الْقَوْلِ الْمُخْتَرِ عَلَى غَيْرِ مِثَالٍ سَابِقٍ)<sup>(٢)</sup>. انتهى

**معنى «أمر» في لغة العرب**

معنى «أمر فلان» في لغة العرب: شأنه وحاله الذي هو عليه، ويدخل في ذلك  
أقواله وأفعاله وتروكه.

وإليكم بعض تصريحات الأئمة بذلك:

١ - الإمام أبو نصر الجوهري (المتوفى: ٣٩٣هـ): قال في كتابه «الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية»: (الأَمْرُ: وَاحِدٌ «الْأُمُورِ». يقال: أَمْرٌ فلانٌ مُسْتَقِيمٌ، وَأَمْرُهُ مُسْتَقِيمَةٌ<sup>(٣)</sup>). انتهى

(١) لسان العرب (٨/٦).

(٢) تاج العروس من جواهر القاموس (٢٠/٣١٠)، تأليف: محمد مرتضى الحسيني الزبيدي، دار النشر: دار المداية، تحقيق: مجموعة من المحققين.

(٣) الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية (٢/٥٨٠).

- ٢ - جمال الدين ابن منظور (٦٣٠ - ٧١١ هـ) قال في كتابه «لسان العرب»:  
 (أُولى الأمْرِ مِنَ الْمُسْلِمِينَ: مَنْ يَقُولُ بِشَأنِهِمْ فِي أَمْرِ دِينِهِمْ) <sup>(١)</sup>. انتهى  
 وقال أيضاً: ((مَنْ عَمِلَ عَمَلاً لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدٌّ) أي: مردودٌ عليه. يقال:  
 «أَمْرٌ رَدٌّ إِذَا كَانَ مُخَالِفًا لِمَا عَلَيْهِ السُّنَّةِ) <sup>(٢)</sup>. انتهى
- ٣ - القاضي عياض (٤٧٦ - ٥٤٤ هـ): قال في كتابه «مشارق الأنوار على  
 صحاح الآثار»: ((أَمْ رٍ.. فبفتح الهمزة وسُكُون الميم بمعنى: الشأن والحال) <sup>(٣)</sup>.
- ٤ - جلال الدين السيوطي (٨٤٩ - ٩١١ هـ): قال في كتابه «المزهر في علوم  
 اللغة وأنواعها»: (لفظة «أمر» .. تجدها مستعملة في الحال والأفعال والشأن .. مثل:  
 «وَمَا أَمْرٌ فِرْعَوْنَ بِرَشِيلٍ» يريده: جملة أفعاله و شأنه) <sup>(٤)</sup>. انتهى
- ٥ - أبو البقاء الكفوبي (المتوفى: ١٠٩٤ هـ): قال في كتابه «الكليات» في  
 المصطلحات والفرق اللغوية: (و«الأمر» في الشأن؛ نحو: «وَمَا أَمْرٌ فِرْعَوْنَ»  
 وَهُوَ عَامٌ فِي أَفْوَاهِهِ وَأَفْعَالِهِ) <sup>(٥)</sup>. انتهى

(١) لسان العرب (٢٧/١١).

(٢) لسان العرب (٣/١٧٣).

(٣) مشارق الأنوار على صحاح الآثار (١/٣٧)، تأليف: القاضي أبي الفضل عياض بن موسى بن عياض المالكي، دار النشر: المكتبة العتيقة ودار التراث.

(٤) المزهر في علوم اللغة وأنواعها (١/٢٨٧)، المؤلف: جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي، تحقيق: فؤاد علي، الناشر: دار الكتب العلمية - بيروت، الطبعة الأولى، ١٩٩٨ م.

(٥) الكليات (ص ١٧٧)، تأليف: أبي البقاء أبيوبن موسى، دار النشر: مؤسسة الرسالة - بيروت - ١٤١٩ هـ - ١٩٩٨ م.، تحقيق: عدنان درويش - محمد المصري.

# رِبَابُ الْسَّادِسِ

مَعْنَى «الْبِدْعَةِ» فِي حَدِيثِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ

الكلام هنا في أربعة مطالب:

**المطلب الأول:** تحليل أحاديث النبي ﷺ في ذمّ البدعة.

**المطلب الثاني:** هل قوله ﷺ: «كل بيعة ضلاله» عام؟ أم خاص؟

**المطلب الثالث:** المقصود بمطابقة واقعنا لواقع الرسول ﷺ.

**المطلب الرابع:** خلاصة تعريف «البدعة» في الشرع وفقاً لحديث النبي ﷺ.

وإليكم تفصيل ذلك:

## المطلب الأول

### تحليل أحاديث النبي ﷺ في ذمّ البدعة

معنى البدعة في كلام النبي ﷺ يتضح لنا من أحاديثه ﷺ التالية:

**الحديث الأول:**

ثبتت في «صحيح مسلم» عن جابر بن عبد الله رضي الله عنه، قال: (كان رسول الله ﷺ إذا خطب أحرقت عيناه، وعلّ صوته، وأشتد غضبه، حتى كانه مذراً جيئش .. ويقول: «أما بعد، فإنَّ خير الحديث كتاب الله، وخير الهداي هدي محمد، وشرُّ الأمور محدثها، وكل بدعة ضلاله ..») <sup>(١)</sup> الحديث.

(١) صحيح مسلم (حديث رقم: ٨٦٧).

وَبَيْتَ هَذَا الْحَدِيثِ - بِإِسْنَادِ صَحِيحٍ - فِي «سِنَنِ النَّسَائِيِّ»<sup>(١)</sup> وَ«صَحِيحِ بْنِ خَرْيَمَةَ»<sup>(٢)</sup> بِلُفْظِ: (.. وَكُلُّ دُعَاءٍ ضَلَالٌ، وَكُلُّ ضَلَالٍ فِي النَّارِ).

قَالَ الْإِمَامُ أَبْنُ خَرْيَمَةَ: (أَخْبَرَنَا الْحُسَيْنُ بْنُ عَيْسَى الْبِسْطَامِيُّ<sup>(٣)</sup>، حَدَّثَنَا أَنْسُ<sup>(٤)</sup> يَعْنِي أَبْنَ عِيَاضَ<sup>(٥)</sup> - عَنْ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ<sup>(٦)</sup>. ح

(١) سِنَنُ النَّسَائِيِّ (١١٥٥)، رَقْمٌ: ١٧٨٦، تَأْلِيفٌ: أَحْمَدُ بْنُ شَعِيبِ النَّسَائِيِّ، النَّاشرُ: دَارُ الْكِتَبِ الْعَلْمِيَّةِ - بَيْرُوتُ، تَحْقِيقٌ: دَ. عَبْدُ الْغَفَارِ، سِيدُ كُسْرَوِيِّ، الطَّبْعَةُ: الْأُولَى ١٤١١ هـ - ١٩٩١ م.

(٢) صَحِيحُ أَبْنِ خَرْيَمَةَ (٣/١٤٣)، تَأْلِيفٌ: مُحَمَّدُ بْنُ إِسْحَاقَ بْنِ خَرْيَمَةَ، دَارُ النَّشْرِ: الْمَكْتَبُ الْإِسْلَامِيُّ - بَيْرُوتُ - ١٣٩٠ هـ - ١٩٧٠ م، تَحْقِيقٌ: دَ. مُحَمَّدُ مُصْطَفَى الْأَعْظَمِيُّ.

(٣) قَالَ الْإِمَامُ الْذَّهَبِيُّ فِي كِتَابِهِ «الْكَاشِفُ»، (١/٣٣٤): (الْحُسَيْنُ بْنُ عَيْسَى .. مَأْمُونٌ ثَقَةٌ، مِنْ أَئْمَةِ الْعَرَبِيَّةِ).

(٤) قَالَ الْحَافِظُ أَبْنُ حَجْرٍ فِي كِتَابِهِ «تَقْرِيبُ التَّهذِيبِ»، ص١١٥: (أَنْسُ بْنُ عِيَاضٍ .. ثَقَةٌ).

(٥) قَالَ الْحَافِظُ أَبْنُ حَجْرٍ فِي كِتَابِهِ «تَقْرِيبُ التَّهذِيبِ»، ص١٤١: (جَعْفَرُ بْنُ مُحَمَّدٍ .. الْمَعْرُوفُ بِ«الصَّادِقِ»، صَدُوقٌ، فَقِيهٌ، إِمامٌ).

(٦) هَذَا الْحُرْفُ «ح» مَعْنَاهُ أَنَّ الْإِمَامَ أَبْنَ خَرْيَمَةَ سَيَتَوَقَّفُ مَؤْقَتاً فِي هَذَا الإِسْنَادِ عَنْ جَعْفَرٍ؛ لِأَنَّهُ سَيَبْدُأُ إِسْنَادًا جَدِيدًا إِلَى أَنْ يَصْلُ إِلَى نَقْطَةِ الاشتِراكِ بَيْنِ الْإِسْنَادَيْنِ، فَيُكَمِّلُ بَعْدَ ذَلِكَ، وَإِلَيْكَ صُورَةُ الْإِسْنَادَيْنِ:

الْأُولُى: الْحُسَيْنُ، عَنْ أَنْسٍ، عَنْ جَعْفَرٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ جَابِرٍ، عَنْ الرَّسُولِ ﷺ.

وَالثَّانِي: عَتَبَةُ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ، عَنْ سَفِيَّانَ، عَنْ جَعْفَرٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ جَابِرٍ، عَنْ الرَّسُولِ ﷺ.

الْإِسْنَادَانِ مُخْتَلِفَانِ فِي الْبَدَائِيَّةِ، ثُمَّ يَلْتَقِيَانِ عَنْ جَعْفَرٍ، ثُمَّ تَتَحَدَّدُ نَهَايَتَاهُما.

وَحَدَّثَنَا عُتْبَةُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ<sup>(١)</sup>، أَخْبَرَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ الْمُبَارَكِ<sup>(٢)</sup>، أَخْبَرَنَا سُفْيَانُ<sup>(٣)</sup>، عَنْ جَعْفَرٍ، عَنْ أَبِيهِ<sup>(٤)</sup>، عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ، قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ فِي خُطْبَتِهِ: .. «مَنْ يَهْدِ اللَّهُ فَلَا مُضِلٌّ لَهُ، وَمَنْ يُضْلِلُ فَلَا هَادِيَ لَهُ، إِنَّ أَصْدَقَ الْحَدِيثِ كِتَابُ اللَّهِ، وَأَحْسَنُ الْهُدُى هُدُى مُحَمَّدٍ، وَشَرُّ الْأُمُورِ مُحَدَّثُهَا، وَكُلُّ مُحَدَّثَةٍ دُعَةٌ، وَكُلُّ دُعَةٍ ضَلَالٌ، وَكُلُّ ضَلَالٍ فِي النَّارِ<sup>(٥)</sup>».

(١) قال الإمام الذهبي في «الكافر»، ١ / ٦٩٦: (عتبة بن عبد الله البحدمي .. وثقة السائي).

(٢) قال الحافظ ابن حجر في «تقرير التهذيب»، ص ٣٢٠: (عبد الله بن المبارك .. ثقة، ثبت).

(٣) قال الإمام الحافظ ابن حبان في كتابه «مشاهير علماء الأمصار»، ص ١٦٩: (سفيان بن سعيد بن مسروق .. كان - رحمة الله عليه - من الحفاظ المُتقنين، والفقهاء في الدين).

قلت: ولا يُخشى من عدم تصريحه بالسماع من جعفر؛ فقد تابعه أنس بن عياض فروى الحديث عن جعفر.

(٤) قال الحافظ ابن حجر في كتابه «تقرير التهذيب»، ص ٤٩٧: (محمد بن علي بن الحسين .. الباقي، ثقة فاضل).

(٥) هذا اللفظ «وَكُلُّ ضَلَالٍ فِي النَّارِ» ثبت من روایة: (عبد الله بن المبارك، عن سفيان، عن جعفر) وثبت - بأسناد صحيح - من روایة: (وكيع، عن سفيان، عن جعفر)، كما في «المستخرج على صحيح مسلم» لأبي نعيم.

وثبت من روایة (أنس بن عياض، عن جعفر)؛ وهذا ظاهر من صنيع الإمام عبد الله الأنصاري في كتابه «ذم الكلام وأهله».

وبذلك يظهر لنا المراد من قول الإمام ابن خزيمة في صحيحه بعد أن ساق الرواية: (هذا لفظ حديث ابن المبارك، ولفظ أنس بن عياض مختلف هذا اللفظ). انتهى

قال الشيخ الألباني في كتابه «إرواء الغليل»، حديث رقم: ٦٠٨: (وزاد النسائي: «وكل ضلالة في النار»، وهي عند البيهقي أيضاً في «الأسماء والصفات»، وسندها صحيح). انتهى

قال جمال الدين ابن منظور (٦٣٠ - ٧١١ هـ) في كتابه «لسان العرب»: (الطريق يسمى هدى .. فلان يهدى هدى فلان: يفعل مثل فعله ويسير سيرته .. وفي حديث عبد الله بن مسعود: «إن أحسن الهدي هدى محمد ﷺ») أي: أحسن الطريق والمهدية والطريقة والنحو والهيئة<sup>(١)</sup>. انتهى

قلت: رسول الله ﷺ عاش واقعاً معييناً، وأوحى إليه الله تعالى أن يسلك مسلكاً محدداً - من جهة الاعتقاد والقول والفعل والترك - بتناسب مع هذا الواقع الذي يعيش فيه ﷺ.

الآن عندنا واقع ومسلك يرتبطان ببعضهما ارتباطاً وثيقاً.

فنقول: هذا الواقع سلك فيه رسول الله ﷺ هذا المسلك.

فالإمام ابن خزيمة إنما قصد به الألفاظ التي زادها ابن المبارك في آخر روايته ولم يذكرها أنس، وإليكم نص كلام الإمام ابن خزيمة كاملاً، ليتبين لكم ذلك:

قال: «.. وَكُلَّ ضَلَالَةٍ فِي النَّارِ»، ثُمَّ يَقُولُ: «بَعْثُتُ أَنَا وَالسَّاعَةُ كَهَائِنِينَ ..»، ثُمَّ يَقُولُ: «مَنْ تَرَكَ مَالاً فَلَأْهِلِيهِ، وَمَنْ تَرَكَ دِينًا أَوْ ضَيْعَةً فَلَيَّ أَوْ عَلَيَّ، وَأَنَا وَلِيُّ الْمُؤْمِنِينَ». هَذَا لَفْظُ حَدِيثِ أَبْنِ الْمُبَارَكِ. وَلَفْظُ أَنْسٍ بْنِ عَيَّاضٍ مُخَالِفٌ لِهَذَا الْلَّفْظِ). انتهى كلام الإمام ابن خزيمة.

(١) لسان العرب (١٥ / ٣٥٥ - ٣٥٦).

هذا المجموع المُمَكَّن من الواقع والسلوك – يُمَثِّل سيرة رسول الله ﷺ وسُنته.

واقع + مَسْلَك = سُنَّة.

قال الإمام أبو منصور الأزهري (٢٨٢ - ٣٧٠ هـ) في كتابه «تهذيب اللغة»:  
 (السُّنَّة: الطريقة المستقيمة المحمودة ..)

قال شمر: السُّنَّة في الأَصْل: سُنَّة الطَّرِيق، وَهُوَ طَرِيق سَنَّة أَوَّلِ النَّاس؛ فَصَارَ مَسْلَكًا لَمْ بَعْدَهُمْ<sup>(١)</sup>. انتهى

قلت: ولنضرب مثلاً فقهياً يوضح ذلك:

الخمر واقعها أنها مُسْكِرَة، لذلك حكم الشرع بتحريم شربها، فكان الإسكار مرتبطاً بتحريم الشرب.

واقع الإسكار مرتبط بترك الشرب، هذا هو المَسْلَك الذي سلكه رسول الله ﷺ مع هذا الواقع.

فلنحفظ هذه العبارة:

هذا الواقع سَلَكَ فيه رسول الله ﷺ هذا الْمَسْلَك.

هذا هو هَذِي مُحَمَّدٌ ﷺ المذكور في الحديث: «وَخَيْرُ الْهُدَى هَذِي مُحَمَّدٌ».

هذا هو الطريق الذي رسمه لنا رسول الله ﷺ وسار فيه، هذه هي سيرته ﷺ، هذه هي السُّنَّة التي أَمْرَنَا الله تعالى باِتَّبَاعِها.

(١) تهذيب اللغة (١٢/٢١٠).

فَمَنْ عَاشَ مِنَّا نَفْسُ الْوَاقِعِ الَّذِي عَاشَهُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ، فَلِمَ يَسْلُكْ نَفْسُ مَسْلَكَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، وَانْخَرَعَ مَسْلَكًا جَدِيدًا حَدِيثًا، فَسَيَكُونُ - حِينَئِذٍ - قَدْ خَالَفَ سُنَّةَ الرَّسُولِ ﷺ؛ لَأَنَّهُ سَارَ فِي غَيْرِ الطَّرِيقِ الَّذِي سَارَ فِيهِ الرَّسُولُ ﷺ، وَسَلَكَ مَسْلَكًا مُحَدَّثًا مُخْتَرَاعًا.

هذا هو المُحَدَّث المذكور في الحديث: «وَشَرُّ الْأُمُورِ مُحَدَّثَاهُ».

هذا الْمَسْلَكُ الْمُحَدَّثُ الْجَدِيدُ الْمُخْتَرَعُ يُسَمَّى «بِدْعَةً».

وهناك زيادة توضيح وتنبيه مهم نذكره عند الكلام على الحديث الثاني.

قال الإمام أبو منصور الأزهري (٢٨٢ - ٣٧٠ هـ) في كتابه «تهذيب اللغة»: (يُقال: «سِقَاءَ بَدِيعٍ» أي: جَدِيد ..)

وقال الزجاج: .. كُلُّ مَنْ أَنْشَأَ مَا لَمْ يُسْبِقْ إِلَيْهِ - قيلَ لَهُ: أَبْدَعْتَ؟ وَهَذَا قَيلُ لِمَنْ خَالَفَ السُّنَّةَ: «مُبْتَدِعٌ»؛ لِأَنَّهُ أَخْدَثَ فِي الإِسْلَامِ مَا لَمْ يَسْبِقْهُ إِلَيْهِ السَّلْفُ<sup>(١)</sup>. انتهى  
وجاء في «لسان العرب» لجمال الدين ابن منظور (٦٣٠ - ٧١١ هـ): (الْبِدْعَةُ  
كُلُّ مُحَدَّثَةٍ ..

وَأَبْدَعْتُ الشَّيْءَ: اخْتَرَعْتُهُ لَا عَلَى مِثَالٍ<sup>(٢)</sup>. انتهى

وقال أبو الفيض مرتضى الزبيدي (١١٤٥ - ١٢٠٥ هـ) في «تاج العروس من جواهر القاموس»: (أَبْدَعَ الشَّاعِرُ: أَتَى بِالْبِدِيعِ مِنَ الْقَوْلِ الْمُخْتَرِعِ عَلَى غَيْرِ مِثَالٍ

(١) تهذيب اللغة (١٤٣-١٤٢/٢).

(٢) لسان العرب (٨/٦).

سابق<sup>(١)</sup>. انتهى

وانظر سائر تصریحات أئمۃ اللغة في كتابنا هذا (الباب الخامس).

### الحديث الثاني:

ثبت - بإسناد صحيح - في «سنن أبي داود» عن العريباض بن ساريَّة، قال: (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ ذَرَّاتَ يَوْمٍ، ثُمَّ أَقْبَلَ عَلَيْنَا فَوَعَظَنَا مَوْعِظَةً بَلِيغَةً ذَرَفَتْ مِنْهَا الْعَيْوُنُ وَوَجَلَتْ مِنْهَا الْقُلُوبُ، فَقَالَ قَائِلٌ: يَا رَسُولَ اللَّهِ كَانَ هَذِهِ مَوْعِظَةً مُوَدِّعَةً، فَمَاهَا تَعْهُدْ إِلَيْنَا؟

فَقَالَ: «أُوصِيكُمْ بِتَقْوَى اللَّهِ، وَالسَّمْعِ وَالطَّاعَةِ .. فَإِنَّمَا مَنْ يَعْشُ مِنْكُمْ بَعْدِي فَسَيَرَى اخْتِلَافًا كَثِيرًا، فَعَلَيْكُمْ بِسْتَنِي وَسُنْنَةِ الْخُلَفَاءِ الْمَهْدِيَّينَ الرَّاشِدِيَّينَ، تَمَسَّكُوا بِهَا، وَعَضُّوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِذِ، وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ الْأُمُورِ، فَإِنَّ كُلَّ مُحْدَثَةٍ بِدْعَةٌ، وَكُلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالٌ»<sup>(٢)</sup>.

قلتُ: قوله ﷺ: «فَعَلَيْكُمْ بِسْتَنِي .. وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ الْأُمُورِ» يدل على أنه ﷺ قدَّر «المُحْدَث» الذي خالف سُنَّتَه ﷺ، ولم يقصد «المُحْدَث» بمعناه العام في لغة العرب الذي يشمل كل جديد.

ومقصود بمخالفة السُّنَّة: أن يعيش المسلم نفس الواقع الذي عاشه ﷺ ثم يسلُك فيه المسلم مسلكًا جديدا مخترعا غير المسلك الذي سلكه الرسول ﷺ مع هذا

(١) تاج العروس من جواهر القاموس (٢٠/٣١١).

(٢) سنن أبي داود (حديث رقم: ٤٦٠٧).

الواقع نفسه.

واقع عاشه الرسول ﷺ + مَسْلِكُ سَلْكِه الرَّسُول ﷺ = سُنَّةُ الرَّسُول ﷺ.

فيجب على المسلم اتّباع المعادلة التالية:

واقع مطابق لواقع الرسول ﷺ + سلوك مطابق لمَسْلِكِ الرَّسُول ﷺ = اتّباع سُنَّةُ الرَّسُول ﷺ.

لكن انظروا المعادلة التالية:

واقع مطابق لواقع الرسول ﷺ + سلوك مُحَدَّث لم يَسْلِكِ الرَّسُول ﷺ = مخالفة سُنَّةُ الرَّسُول ﷺ.

والسؤال الآن:

ما هو المُحَدَّث الذي لا يخالف سُنَّةَ النَّبِي ﷺ؟

الجواب: إذا واجه المسلم واقعاً جديداً غير الواقع الذي عاشه الرسول ﷺ، فذلك يتطلب مَسْلِكًا جديداً يتاسب مع هذا الواقع الجديد، وهذا المَسْلِكُ الجديـد سيكون في ضوء الشرع.

فمثـلـ هـذـاـ المـسـلـكـ الجـديـدـ سـيـكـونـ مـوـحـدـاـ،ـ لـكـنـهـ لاـ يـخـالـفـ السـنـنـ؛ـ لـأـنـ الـوـاقـعـ نـفـسـهـ مـوـحـدـاـ يـخـتـلـفـ عـنـ وـاقـعـ الرـسـوـلـ ﷺـ،ـ فـكـانـ لـابـدـ لـهـ مـنـ مـسـلـكـ مـوـحـدـ ثـ يـنـاسـبـهـ.

وإذا أردتم مثـالـاـ يـوـضـحـ ذـلـكـ،ـ فـاقـرـءـواـ مـسـأـلـةـ تـعـدـدـ صـلـةـ الـجـمـعـةـ فـيـ أـكـثـرـ مـنـ مـسـجـدـ فـيـ كـتـابـناـ هـذـاـ (ـالـبـابـ التـاسـعـ).

الآن اتضح لنا أن قوله ﷺ: «فَعَلَيْكُمْ بِسُنْتِي .. وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ الْأُمُورِ» يدل على أنه ﷺ قصد «المحدث» الذي خالف سنته ﷺ، ولم يقصد به معناه العام في لغة العرب والذي يشمل كل جديد.

وأما قوله ﷺ: «كل محدثة بدعة» فكل ما خالف السنة وخرج عنها يُسمى «بدعة»، هذا المعنى الشرعي للبدعة قد حدده الرسول ﷺ.

وأما قوله ﷺ: «وكل بدعة ضلاله» فالبدع بمعناها الشرعي الذي قرره النبي ﷺ - كلها ضلاله، وهذا عموم لا استثناء فيه، ولا يجادل في ذلك عاقل.

فكل جديد محدث خالف سنة الرسول ﷺ هو بدعة، فيكون ضلاله.

فهل يجرؤ عاقل أن يقول: المحدث المخالف لسنة الرسول ﷺ ليس ضلاله؟!

وبهذا يتضح لكم وضوحاً قطعياً عموم قوله ﷺ: «كل بدعة ضلاله».

وهذا المعنى الشرعي الذي قرره رسول الله ﷺ للفظ «البدعة» هو أخص من معنى هذا اللفظ في لغة العرب.

فالبدعة في لسان العرب تعني: المحدث على غير مثال سابق، وهذا يشمل كل محدث، سواء كان موافقاً لسنة الرسول ﷺ أو مخالفًا لها، وسواء كان في مجال العبادات (الشرع) أو في أمور الدنيا العادلة والتي تُسمى «العاديات».

وفي ذلك يقول الصاحب ابن عباد (٣٢٦ - ٣٨٥ هـ) في كتابه «المحيط في

اللغة»: (الْبِدْعَةُ: مَا اسْتُحْدِثَ مِنَ الدِّينِ وَغَيْرِهِ) <sup>(١)</sup>. انتهى

مثال المحدث في العاديات: وسائل النقل والمواصلات الحديثة.

مثال المحدث في الشرع: إخراج المشركين من جزيرة العرب، فهذا إنما حدث بعد وفاته عليه السلام، لكنه ليس مخالفًا لـعَصَمَتْهُ الْمُؤْمِنُونَ لأنَّه تمَّ وَفْقَ قوله عليه السلام: «أَخْرِجُوا الْمُشْرِكِينَ مِنْ جَزِيرَةِ الْعَرَبِ» <sup>(٢)</sup>.

قال الإمام ابن تيمية في كتابه «الصارم المسلول على شاتم الرسول»: (عَاهَدَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي مَرْضِه أَنْ يُخْرِجَ الْيَهُودَ وَالنَّصَارَى مِنْ جَزِيرَةِ الْعَرَبِ، وَأَنْ لَا يَبْقَى بَهَا دِينٌ، فَأَنْفَذَ عَاهَدَهُ فِي خَلَافَةِ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ) <sup>(٣)</sup>. انتهى

### الحديث الثالث:

ثبت في «صحيحة مسلم» عن عائشة رضي الله عنها، قالت: قال رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «مَنْ أَخْدَثَ فِي أَمْرِنَا هَذَا مَا لَيْسَ مِنْهُ فَهُوَ رَدٌّ» <sup>(٤)</sup>.

وفي «صحيحة مسلم» أيضًا أنَّ رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال: «مَنْ عَمِلَ عَمَلاً لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدٌّ» <sup>(٥)</sup>.

(١) المحيط في اللغة (١/٤٣٠).

(٢) صحيح البخاري (حديـث رقم: ٢٩٩٧).

(٣) الصارم المسلول على شاتم الرسول (٢/٤٧٨)، تأليف: أحمد بن عبد الحليم بن تيمية، الناشر: دار ابن حزم - بيروت - ١٤١٧هـ، الطبعة: الأولى، تحقيق: محمد عبد الله وغيره.

(٤) صحيح مسلم (حديـث رقم: ١٧١٨).

(٥) صحيح مسلم (حديـث رقم: ١٧١٨).

«الأمر» هنا معناه: الشأن والحال الذي كان عليه النبي ﷺ، ويدخل في ذلك أقواله وأفعاله وتروكه.

وفي ذلك يقول جلال الدين السيوطي (٨٤٩ - ٩١١ هـ) في كتابه «المزهر في علوم اللغة وأنواعها»: (لفظة «أمر» .. تجدها مستعملة في الحال والأفعال والشأن .. مثل: **﴿وَمَا أَمْرٌ فِي عَوْنَاتِ يَرَشِيدٍ﴾** (الأحقاف: ٩) يريده: جملة أفعاله و شأنه) <sup>(١)</sup>.

قلت: فَمَنْ أَخْدَثَ عَمَلًا يَخْالِفُ مَا كَانَ عَلَيْهِ النَّبِيُّ ﷺ فَعْمَلَهُ رَدًّا؛ يعني: مردود عليه، غير مقبول.

فلا بد أن يكون حالنا مثل حال النبي ﷺ، وشأننا مثل شأنه ﷺ؛ فنقول مثل قوله ﷺ، ونفعل مثل فعله ﷺ، ونترك ما تركه ﷺ. وسيأتي زيادة توضيح لمسألة الترك.

(١) المزهر في علوم اللغة وأنواعها (١/٢٨٧).

## المطلب الثاني

**هل قوله ﷺ: «كل بدعة ضلاله» عام؟ أم خاص؟**

قوله ﷺ: «كل بدعة ضلاله» عام من جهة، وخاص من جهة ثانية.

فإذا سألك: هل قوله ﷺ: «كل بدعة ضلاله» يشمل جميع المحدثات المخالفات للسنة؟

فجوابك: نعم، الحديث عام في كل محدث يخالف السنة.

هذا لأنك نظرت إلى لفظ «البدعة» بمعنى الذي قرره الرسول ﷺ؛ وهو المعنى الشرعي؛ وهو المحدث المخالف لسته ﷺ والخارج عنها.

لكن إذا فسرنا البدعة بمعناها اللغوي وسائلتك:

هل قوله ﷺ: «كل بدعة ضلاله» يشمل جميع المحدثات؛ سواء وافقت السنة أو خالفتها، سواء كانت في أمور الدين أو الدنيا؟

فجوابك: لا؛ فالحديث خاص بالمحدثات في الشريعة؛ المخالفة لسُنَّة النَّبِي ﷺ، فالمحدثات في أمور الدنيا من طعام وشراب ووسائل مواصلات - ليست داخلة في قوله ﷺ: «كل بدعة ضلاله».

فالفارق هنا هو: هل ستنتظر للفظ «البدعة» من خلال معناها العام في لُغة العرب؟ أم من خلال معناها الشرعي الخاص الذي قرره رسول الله ﷺ؟

المُنظَرُ الَّذِي سُتُّنَظَرُ مِنْ خَلَالِهِ هُوَ الَّذِي يَحْدُدُ: هُلُّ الْحَدِيثُ عَامٌ فِي كُلِّ  
الْمُحَدَّثَاتِ؟ أَمْ خَاصٌ بِمَجَالِ مُحدَّدٍ مِنَ الْمُحَدَّثَاتِ؟

وَبِعِبَارَةِ أُخْرَى: هُلُّ سُتُّنَظَرُ بِمُنْظَرِ الْلُّغَةِ؟ أَمْ بِمُنْظَرِ الشَّرْعِ؟

وَفِي ذَلِكَ يَقُولُ الشَّيْخُ مَلَا أَحْمَدُ بْنُ عَبْدِ الْقَادِرِ الرُّومِيِّ (الْمُتَوْفِ ١٠٤١هـ) فِي  
كِتَابِهِ «مَجَالِسُ الْأَبْرَارِ وَمَسَالِكُ الْأَخْيَارِ»:

(الْبُدْعَةُ لَهَا مَعْنَىٰ:

أَحَدُهُمَا: لُغُويٌّ عَامٌ؛ وَهُوَ الْمُحْدَثُ مُطْلَقاً، سَوَاءٌ كَانَ مِنَ الْعَادَاتِ أَوْ مِنَ  
الْعَبَادَاتِ.

وَالثَّانِي: شَرِعيٌّ خَاصٌ؛ وَهُوَ الزِّيَادَةُ فِي الدِّينِ وَالتَّقْصِيرُ مِنْهُ بَعْدِ الصَّحَابَةِ؛ بَغْيَ  
إِذْنِ مِنَ الشَّارِعِ لَا قَوْلًا وَلَا فَعْلًا، لَا صَرِيقًا وَلَا إِشَارَةً.

فَإِنَّهَا فِي الْحَدِيثَيْنِ وَإِنْ كَانَتْ عَامَةً تَشْتَمِلُ جَمِيعَ الْمُحَدَّثَاتِ لَكِنْ عُمُومُهَا لَيْسَ  
بِحَسْبِ مَعْنَاهَا الْلُغُويِّ الْعَامِ؛ بَلْ عُمُومُهَا بِحَسْبِ مَعْنَاهَا الشَّرِعيِّ الْخَاصِّ<sup>(١)</sup>.  
أَنْتَهَى كَلَامِهِ.

(١) مَجَالِسُ الْأَبْرَارِ وَمَسَالِكُ الْأَخْيَارِ (ص ١٣٢)، مُطَبَّعٌ مَعَ تَرْجِمَتِهِ «خَزِينَةُ الْأَسْرَارِ - ١٢٨٣هـ».

## المطلب الثالث

### المقصود بمطابقة واقعنا لواقع الرسول ﷺ

من المُقرَّر عند جميع العقلاة أن الإنسان حين يسلك مسلكاً معيناً فإن الواقع المحيط به لا بد أن يكون قد توافر فيه شرطان:

#### الشرط الأول:

وجود معطيات في هذا الواقع تمثل الدوافع التي تدفعه إلى سلوك هذا المسلك، وهذه يسميها العلماء: وجود المُقتضي للفعل، وهو الشيء الذي وجوده يقتضي ويَتَطَلَّبُ الإتيان بهذا الفعل.

#### الشرط الثاني:

عدم وجود مانع يمنع من سلوك هذا المسلك، فقد يوجد الدافع إلى الفعل لكن يوجد مانع يمنع من الإتيان بهذا الفعل.

فلا بد من توفر الشرطين معاً: وجود المُقتضي للفعل، وانتفاء المانع.

فمطابقة واقعنا لواقع النبي ﷺ يكون بوجود نفس المُقتضي للفعل في زمانه ﷺ وزماننا، وانتفاء الموانع في زمانه ﷺ وزماننا.

حيثئذ يكون أتباع السنة بأن تسلك نفس المسلك الذي سلكه النبي ﷺ.

فلنحفظ العبارة مرة أخرى:

هذا الواقع سلوك فيه رسول الله ﷺ هذا المسار.

هذا هو هدى محمد ﷺ المذكور في الحديث: «وَخَيْرُ الْهُدَى هُدْيُ مُحَمَّدٍ، وَشَرُّ الْأُمُورِ مُحَدَّثَتُهَا».

وهذه هي سنة النبي ﷺ المذكورة في الحديث: «عليكم بِسُنْتِي .. وإياكم ومحدثات الأمور».

فالمسلم الذي يريد اتباع السنة عليه اتباع العادلة التالية:

واقع مطابق لواقع الرسول ﷺ + سلوك مطابق لمسلك الرسول ﷺ = اتباع سنة الرسول ﷺ.

## المطلب الرابع

**خلاصة تعريف «البدعة» في الشرع وفقاً لحديث النبي ﷺ**

«البدعة» هي: طرِيقَةٌ فِي الدِّينِ مُخْتَرَعَةٌ، تُخَالِفُ السُّنَّةَ، وَتُشَاهِدُ الطَّرِيقَةَ الشَّرِيعَةَ.

واليكم شرح أجزاء هذا التعريف:

**الجزء الأول: «طَرِيقَةٌ فِي الدِّينِ مُخْتَرَعَةٌ»:**

نجد للبدعة تعريفاً دقيقاً في قوله ﷺ: «فَعَلَيْكُمْ بِسُتْرِي .. وَإِيَّاكُمْ وَمُخْدَثَاتِ الْأَمْوَارِ، فَإِنَّ كُلَّ مُخْدَثَةٍ بِذَرْعَةٍ».

فالسُّنَّةُ هي الطريقة المُتَّبَعةُ فِي الدِّينِ، يعني طريقة النبي ﷺ وسيرته، وما خالفها هو المُخْدَثُ والبدعة.

ف تكون البدعة هي: الطريقة المُخْتَرَعَةُ فِي الدِّينِ.

**الجزء الثاني من تعريف البدعة: «تُخَالِفُ السُّنَّةَ»:**

وفي ذلك يقول الإمام جلال الدين السيوطي (٨٤٩ - ٩١١ هـ) في كتابه «الأمر بالاتّباع والنهي عن الابتداع»: (البدعة عبارة عن فعلة تصادم الشريعة بالمخالفة، أو

<sup>(١)</sup> توجیب التعاطی علیها بزیادة أو نقصان). انتهى

قلتُ: المقصود بمخالفة السنة أن يعيش المسلم نفس الواقع الذي عاشه ﷺ ثم يسلك فيه المسلم مسلكاً جديداً مخترعاً غير المسلك الذي سلكه الرسول ﷺ مع هذا الواقع نفسه.

وَاقِعٌ عَاشَهُ الرَّسُولُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ + مَسْلِكُ سَلْكِهِ الرَّسُولُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ = سُنَّةُ الرَّسُولِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

أما إذا كان الواقع المتعلق بمسألتنا مختلف عن الواقع في عهد النبي ﷺ، فحيثند  
لا يكون عندنا سُنة للنبي ﷺ خاصة بالتعامل مع هذا الواقع (من جهة الفعل أو  
الترك)، فإذا لم يكن هناك توجيه نبوي خاص بالتعامل مع هذا الواقع، فحيثند يجتهد  
العلماء للتعامل مع هذا الواقع في ضوء قواعد الشرع وأصوله.

وقد سبق بيان هذا تفصيلا.

**الجزء الثالث من تعريف البدعة: «تشابه الطريقة الشرعية»:**

**المُخْرِع** لم يَتَّبع الطريقة التي شرّعها الله تعالى، فاختَرَ طريقةً من عنده؛ فكأنَّ  
هذا **المُخْرِع** جعلَ نَفْسَه مُسَرّعًا.

على الرغم من مطابقة واقع النبي ﷺ لواقع هذا المُخترع إلا أنه لم يسلك مسلك النبي ﷺ، بل اخترع مسلكاً جديداً من عند نفسه، فاخترع طريقة وسار عليها، فجعل نفسه مُسْرِّعاً من حيث إن طريقته تشابه الطريقة الشريرة.

والمقصود بالتشابه هنا أن الشرع - على سبيل المثال - شرع صلاة التراويح في

(١) الأمر بالاتباع والنهي عن الابتداع (ص ٨١)، الناشر: دار ابن القيم، تحقيق: مشهور سليمان

شهر رمضان، فيأتي هذا المُخْتَرَع ويخترع صلاة اسمها «صلاة الرغائب» في أول ليلة جمعة من شهر رجب.

فال مشابهة بمعنى أنه جعل نفسه كصاحب الشرع، فلم يَتَّبع الطريقة التي شرعها الله تعالى؛ بل أخذ يزيد وينقص منها كأنه مُشَرِّع.

وفي ذلك يقول الإمام جلال الدين السيوطي (٨٤٩ - ٩١١ هـ) في كتابه «الأمر بالاتباع والنهي عن الابتداع»: (وكل بدعة ضلاله، وكل اجتماع يتكرر بتكرر الأسابيع والشهور والأعوام غير الاجتماعات المشروعة هو المبتدع، ففرق بين ما يُفعَلٌ من غير ميعاد وبين ما يُتَّخَذ سُنَّةً وعادة؛ فإن ذلك يُضاهي المشروع ..).

وأصل هذا أن العبادات المشروعة التي تتكرر بتكرر الأوقات حتى تَصِير سُنَّةً ومواسم، قد شرع الله منها ما فيه كفاية الْمُتَّبَدِّد، فإذا أحدث اجتماع زائد، كان مضاهاة لِمَا شرعه الله تعالى وسُنَّة رسوله، وفيه من المفاسد ما تَقَدَّم التنبية عليه، بخلاف ما يفعله الرجل وحده أو الجماعة المخصوقة أحياناً، أو نحو ذلك.

يُفَرَّقُ بَيْنَ الْكَبِيرِ الظَّاهِرِ، وَالْقَلِيلِ الْخَفِيِّ، وَالْمُعْتَادِ وَغَيْرِ الْمُعْتَادِ<sup>(١)</sup>. انتهى كلام السيوطي.

(١) الأمر بالاتباع والنهي عن الابتداع (ص ١٧٩ - ١٨٠).

### خلاصة تعريف «البدعة»:

«البدعة» هي: طریقةٌ فِي الدینِ مُخْتَرَعَةٌ، تَخَالُفٌ الْسُّنَّةِ، وَشَابِهُ الْطَّرِيقَةَ<sup>(١)</sup> الشَّرِيعَةَ.

(١) ذكر الإمام الشاطئي في كتابه «الأعتضام» / ٣٧) تعريفين للبدعة، قال في أحدهما:

(فَالْبَدْعَةُ إِذْنٌ عِبَارَةٌ عَنْ: طَرِيقَةٍ فِي الدِّينِ مُخْتَرَعَةٍ، تُضَاهِي الشَّرِيعَةَ، يُقْصَدُ بِالسُّلُوكِ عَلَيْهَا الْمُبَابَأَعْنَةُ فِي التَّعْبُدِ لِللهِ سُبْحَانَهُ). انتهى

لكن الإمام الشاطئي زاد قيّداً في تعريف «البدعة» وهو كون فاعلها قصد بها المبالغة في التعبّد لله تعالى.

وقد ذكر الإمام الشاطئي تعريفاً ثالثاً للبدعة ليس فيه هذا القيد، وإنما زاد في التعريف الثاني كلاماً فسّرّه بعدها بقصد تحصيل المصالح في الدنيا أو الآخرة، وذكر في أمثلة مصالح الدنيا: قصد التمتع بلذة الدقيق المتخول، والتمتع بالبناءات المُشَيَّدة.

والذي أراه هو تعريف البدعة دون اشتراط قيد قصد التقرب إلى الله تعالى، لأن اشتراط هذا القيد لا يظهر في دليله، ولبيان ذلك نذكر المثال التالي:

من المعلوم أن المسلمين كانوا يؤدون صلاة الجمعة في مسجد واحد فقط في عهد النبي صلى الله عليه وسلم، وكذلك في عهد الصحابة.

لو افترضنا - بعد عصر الصحابة - أن المسجد كان واسعاً بحيث يتسع لأهل المدينة كلهم في صلاة الجمعة؛ لكن تكاسل الناس عن الذهاب إلى المسجد الجامع وصل كل منهم في أقرب مسجد إلى بيته لتوفير الوقت والجهد، وسار الناس على ذلك تاركين سُنَّة النبي صلى الله عليه وسلم في عدم تعدد صلاة الجمعة.

فهذه بدعة؛ لخالفتهم لسنة النبي صلى الله عليه وسلم؛ لأن تعدد الجمعة هنا يخالف السنة، فيكون بدعة؛ لأنهم ساروا على طريقة غير الطريقة التي سارها النبي صلى الله عليه وسلم، والناس لم يفعلوا ذلك بقصد التقرب، وإنما تكاسلاً لتحصيل مصالح دنيوية.

والشاطبي يسمى هذا معصية، فهناك خلاف في التسمية، قال في كتابه «الاعتصام»، ٤٤: (فإِنْ قِيلَ: فَتَارِكُ الْمَطْلُوبَاتِ الشَّرِعِيَّةِ نَدِبَا أَوْ وُجُوبًا، هَلْ يُسَمَّى مُبْتَدِعًا أَمْ لَا؟).

**فاجحواب:** أنَّ النَّارَكَ لِلْمَطْلُوبَاتِ عَلَى صَرْبَيْنِ:

أَحَدُهُمَا: أَنْ يَرْوَكَهَا لِغَيْرِ التَّدَقِينِ: إِمَّا كَسَلًا، أَوْ تَضْيِيقًا، أَوْ مَا أَشْبَهَ ذَلِكَ مِنَ الدَّوَاعِي النَّفِيسَةِ؛ فَهَذَا الضَّرْبُ رَاجِعٌ إِلَى الْمُخَالَفَةِ لِلْأَمْرِ، فَإِنْ كَانَ فِي وَاجِبٍ فَمَعْصِيَّةٌ). انتهى

قلتُ: لكن أرى فرقاً بين مجرد المعصية من شخص وبين مخالفه طريقة النبي ﷺ واحتراز طريقة جديدة في الدين؛ كما في تعدد صلاة الجمعة مع عدم الحاجة إليها.

فهل الإمام الشاطبي لا يسمى مثل ذلك «بدعة» ويكتفي بتسميتها «معصية»؟

# لِلْبَارِ لِلْسَّابِعِ

كَشْفُ أَكَاذِيبِ وجَهَالَاتِ الْفَمَارِيِّ حَوْلَ:  
«الِّبِدْعَةِ» فِي حَدِيثِ الرَّسُولِ ﷺ

## الكذبة الأولى

### زَعْمَهُ أَنَّ الْبَدْعَةَ فِي عُرْفِ الشَّرْعِ نَوْعَانٌ

قال عبد الله الغماري في كتابه «إتقان الصنعة في تحقيق معنى البدعة»، ص ٨: «البدعة في عُرف الشرع نوعان: محمودة ومذمومة». انتهى كلامه  
 قلت: هذا زَعْمٌ كاذبٌ مفضوح؛ فلم يأت في نصوص الشرع إلا ذم البدعة،  
 فكيف يزعم الغماري أن هناك بيعة محمودة في عُرف الشرع؟!!

فقد ثبتَ في « صحيح مسلم » أن رسول الله قال ﷺ: « كل بيعة ضلالٌ »<sup>(١)</sup>.  
 فأيّ عُرف هذا الذي زَعْمَهُ الغماري وقد صرَّحَ رسول الله ﷺ بأن البدع كلها  
 ضلالٌ؟!!

وإليكم تصريحات جمّع من كبار أهل العلم لفضح كذب هذا الزعم:

١ - تقى الدين علي بن عبد الكافى السبكي (٦٨٣ - ٧٥٦ هـ):  
 جاء في «فتاوی السبکی» أنه قال: (فَالْبِدْعَةُ عِنْدَ الْإِطْلَاقِ لَفْظٌ مَوْضُوعٌ فِي  
 الشَّرْعِ لِلْحَادِثِ الْمَذْمُومِ، لَا يَجُوزُ إِطْلَاقُهُ عَلَى غَيْرِ ذَلِكَ)<sup>(٢)</sup>. انتهى

وقد مرّ زيادة تفصيل ومزيد من التصريحات في كتابنا هذا (الباب السادس) في

(١) صحيح مسلم (حديث رقم: ٨٦٧).

(٢) فتاوى السبکي (٢/١٠٨).

مبحث: («كل بدعة ضلالة»: هل هو عام؟ أم خاص؟).

٢ - الحافظ زين الدين ابن رجب (٧٣٦ - ٧٩٥هـ): قال في كتابه «جامع العلوم والحكم»: (فَقَوْلُهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ: كُلُّ بِدْعَةٍ ضَلَالٌ مِّنْ جَوَامِعِ الْكَلِمِ، لَا يَخْرُجُ عَنْهُ شَيْءٌ، وَهُوَ أَصْلُ عَظِيمٍ مِّنْ أُصُولِ الدِّينِ) <sup>(١)</sup>. انتهى

وقال أيضاً: (البدعة المذمومة: ما ليس لها أصل من الشريعة يُرجع إليه، وهي البدعة في إطلاق الشرع) <sup>(٢)</sup>. انتهى

قلت: فقد صرَح الإمام الحافظ ابن رجب بأن الشرع لا يُطلق لفظ «البدعة» إلا على المذموم.

٣ - الإمام بدر الدين الزركشي (٧٤٥ - ٧٩٤هـ): قال في كتابه «المشور في القواعد»: («الْبِدْعَةُ»: قَالَ أَبْنُ دُرْسَتَوْيَهُ: هِيَ فِي الْلُّغَةِ إِحْدَادُ سُنَّةٍ لَمْ تَكُنْ، وَتَكُونُ فِي الْخَيْرِ وَالشَّرِّ ..

فَأَمَّا فِي الشَّرِّ: فَمَوْضِعَهُ لِلْحَادِثِ الْمَذْمُومِ) <sup>(٣)</sup>. انتهى

٤ - الحافظ ابن حجر (٧٧٣ - ٨٥٢هـ): قال في كتابه «فتح الباري» شرح

(١) جامع العلوم والحكم (ص ٢٦٦).

(٢) جامع العلوم والحكم (ص ٢٦٧)، تأليف: زين الدين أبي الفرج عبد الرحمن بن شهاب الدين البغدادي، دار النشر: مؤسسة الرسالة - بيروت - ١٤١٧هـ - ١٩٩٧م، الطبعة: السابعة، تحقيق: شعيب الأرناؤوط.

(٣) المشور في القواعد (١/٢١٧)، تأليف: محمد بن بهادر بن عبد الله الزركشي، تحقيق: د. تيسير فائق، الناشر: وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية - الكويت، الطبعة الثانية، ١٤٠٥هـ.

صحيح البخاري»: (وَأَمَّا «الْبِدَعَ» فَهُوَ جَمْعٌ بِدْعَةٍ .. وَيَخْتَصُّ فِي عُرْفِ أَهْلِ الشَّرْعِ بِمَا يُؤْدِمُ) <sup>(١)</sup>. انتهى

٥ - الإمام الحافظ شمس الدين السخاوي (٩٣١ - ٩٠٢ هـ):

قال في كتابه «فتح المغثث شرح ألفية الحديث»: («البدعة»: هي ما أحدث على غير مثال متقدم .. ولكنها خُصّت شرعاً بالمذموم) <sup>(٢)</sup>. انتهى

٦ - شهاب الدين ابن حجر الهيثمي (٩٠٩ - ٩٧٤ هـ): قال في «الفتاوى الحديبية»: (البدعة الشرعية ضلاله كما قال ﷺ . قال: ومن العلماء من قسمها إلى حسن وغير حسن، فإنما قسم البدعة اللغوية، ومن قال «كل بدعة ضلاله» فمعناه: البدعة الشرعية) <sup>(٣)</sup>. انتهى

٧ - الإمام شهاب الدين أبو شامة (٥٩٩ - ٦٦٥ هـ): قال في كتابه «الباعث على إنكار البدع والحوادث»: (قد غلب لفظ «البدعة» على الحديث المكروه في الدين مهما أطلق هذا اللفظ، ومثله لفظ: «المبتدع» لا يكاد يستعمل إلا في الذم) <sup>(٤)</sup>. انتهى

٨ - الإمام أبو القاسم ابن جزي (٦٩٣ - ٧٤١ هـ): قال في كتابه «القوانين الفقهية»: (فالخير كله في التمسك بالكتاب والسنّة، والاقتداء بالسلف الصالح،

(١) فتح الباري شرح صحيح البخاري (١٣ / ٢٧٨).

(٢) فتح المغثث شرح ألفية الحديث (١ / ٣٢٦)، تأليف: شمس الدين محمد بن عبد الرحمن السخاوي، دار النشر: دار الكتب العلمية - لبنان - ١٤٠٣ هـ، الطبعة: الأولى.

(٣) الفتاوى الحديبية (ص ٢٨١)، الناشر: مصطفى البابي الحلبي، ط. الثانية

(٤) الباعث على إنكار البدع والحوادث (ص ٢٠).

وتجنب كل محدث وبذلة، وقد كان المتقدمون يذمون البدع على الإطلاق) <sup>(١)</sup>. انتهى

٩ - الإمام ابن تيمية (٦٦١-٧٢٨هـ): قال في «مجموع الفتاوى»: (الْمُحَافَظَةُ عَلَى عُمُومِ قَوْلِ النَّبِيِّ ﷺ: «كُلُّ بِدْعَةٍ ضَلَالٌ» مُتَعَيِّنٌ وَأَنَّهُ يَحْبُّ الْعَمَلُ بِعُمُومِهِ) <sup>(٢)</sup>.

وقال في كتابه «اقتضاء الصراط المستقيم»: (ولا يحل لأحد أن يقابل هذه الكلمة الجامحة من رسول الله ﷺ الكلية وهي قوله: «كل بدعة ضلاله» بسلب عمومها؛ وهو أن يقال: «ليست كل بدعة ضلاله» فإن هذا إلى مشاقة الرسول أقرب منه إلى التأويل) <sup>(٣)</sup>. انتهى

### الخلاصة:

إذا كان الغماري يجهل هذه التصريحات من كبار أهل العلم، فلماذا تكلم فيها هو جاهل به؟!

وإذا كان يعلم هذه التصريحات ثم تجرأ وقال: (البدعة في عُرُف الشرع نوعان: محمودة ومذمومة) فكيف تجرأ وكذب دون استحياء أو خوف من الله تعالى؟!

إن كانت الثانية فسيكون - والعياذ بالله - من قال الله تعالى فيهم: ﴿أَفَرَءَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهَهُ هَوَاهُ وَأَضَلَّهُ اللَّهُ عَلَى عِلْمٍ وَخَتَمَ عَلَى سَمْعِيهِ وَقَلْبِيهِ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ غِشَّةً فَمَنْ يَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ اللَّهِ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ﴾ [الجاثية: ٢٣].

(١) القراني الفقهية (ص ١٧).

(٢) مجموع الفتاوى (١٠ / ٣٧٠).

(٣) اقتضاء الصراط المستقيم (ص ٢٧٤).

## الكذبة الثانية

**رَعْمَهُ أَنَّ الْعُلَمَاءَ مُتَفَقُونَ عَلَى انْقِسَامِ الْبَدْعَةِ إِلَى مَحْمُودَةٍ وَمَذْمُومَةٍ**

قال عبد الله الغماري في كتابه «إتقان الصنعة في تحقيق معنى البدعة»، ص ١٣ - ١٤: «العلماء متتفقون على انقسام البدعة إلى محمودة ومذمومة، وأن عمر رضي الله عنه أول من نطق بذلك. ومتتفقون على أن قول النبي صلى الله عليه وسلم: «كل بدعة ضلاله» عام مخصوص. ولم يشذ عن هذا الاتفاق إلا الشاطبي صاحب «الاعتصام»، فإنه أنكر هذا الانقسام، وزعم أن كل بدعة مذمومة). انتهى كلامه

قلت: لم أكن أتصور أن يتجرأ مسلم على أن يكذب هذا الكذب الصريح، لكن الغماري فعلها !!

فهذا الاتفاق المزعوم ما هو إلا كذب صريح على أهل العلم وأئمة الإسلام، وبيان ذلك في مطلبين:

**المطلب الأول:** بيان كذب ما زعمه الغماري من اتفاق العلماء وشذوذ الإمام الشاطبي.

**المطلب الثاني:** بيان كذب ما زعمه الغماري من قول العلماء بأن في العبادات بدعاً حسنة.

وإليكم تفصيل ذلك:

## المطلب الأول : بيان كذب ما زعمه الغماري من اتفاق العلماء و شذوذ الإمام

الشارط:

سننقل لكم تصريحات كبار أئمة الإسلام بأن البدعة في الشرع كلها ضلال، وعلى رأسها تصريح رسول الله ﷺ:

١ - رسول الله ﷺ:

ثبت في «صحيح مسلم» عن رسول الله ﷺ أنه قال: «كُلُّ بَدْعَةٍ ضَلَالٌ»<sup>(١)</sup>.

قلتُ: فلم يُقسِّم النَّبِيُّ ﷺ الْبَدْعَةَ إِلَى مُحَمَّدَةٍ وَمَذْمُومَةٍ.

٢ - عبد الله بن مسعود رضي الله عنه صاحب رسول الله ﷺ:

ابن مسعود رضي الله عنه ثبت عنه أنه كان شديد الإنكار على من يتبع أي شيء في العبادات لم يفعله النبي ﷺ.

فقد ثبت - بإسناد صحيح - عن ابن مسعود رضي الله عنه أنه قال: (اتبعوا ولا تتبدعوا؛

فقد كفيتكم، وكل بَدْعَةٍ ضَلَالٌ)<sup>(٢)</sup>.

(١) صحيح مسلم (حدیث رقم: ٨٦٧).

(٢) رواه الإمام أبو خيثمة في كتابه «العلم»، ص ٢٦، الناشر: مكتبة المعرف - الرياض، الطبعة: الأولى / ١٤٢١ هـ - ٢٠٠١ م.

وقال الشيخ الألباني في تحقيقه: (هذا إسناده صحيح، وإبراهيم - وهو ابن يزيد التخعي - وإن كان لم يدرك عبد الله - وهو ابن مسعود - فقد صح عنه أنه قال: إذا حدثكم عن رجل عن عبد الله، فهو الذي سمعت، وإذا قلت: قال عبد الله، فهو عن غير واحد عن عبد الله).

وروى الإمام عبد الرزاق - بإسناد صحيح - في «المصنف»<sup>(١)</sup> عن قيس بن أبي حازم، قال: (ذُكِرَ لابن مسعود فاصْنِيَخِلُّسِ بِاللَّيلِ، وَيَقُولُ لِلنَّاسِ: «قُولُوا كَذَا»، «قُولُوا كَذَا»). فَقَالَ: «إِذَا رَأَيْتُمُوهُ فَأَخْبِرُوهُ»، فَأَخْبَرُوهُ، قَالَ: فَجَاءَ عَبْدُ اللَّهِ مُتَقَنْعًا، فَقَالَ: «مَنْ عَرَفَنِي فَقَدْ عَرَفَنِي، وَمَنْ لَمْ يَعْرِفْنِي، فَأَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ مَسْعُودٍ، تَعْلَمُونَ أَنَّكُمْ لَأَهْدَى مِنْ مُحَمَّدٍ وَأَصْحَابِهِ، أَوْ إِنَّكُمْ لَتُعْلَقُونَ بِذَنْبِ ضَلَالِهِ»).

قلتُ: وهذه القصة رُويت تفصيلاً بإسناد فيه مقال، لكن يشهد له أن أصل القصة ثابت بهذا الإسناد الصحيح المذكور في «مصنف عبد الرزاق» وإليكم الرواية المفصلة:

جاء في «سنن الدارمي» عن عمرو بن سلمة، قال: (كُنَّا نَجْلِسُ عَلَى بَابِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَسْعُودٍ صَاحِبِهِ .. فَجَاءَنَا أَبُو مُوسَى الْأَشْعَرِيُّ رضي الله عنه، فَقَالَ: .. يَا أَبا عَبْدِ الرَّحْمَنِ، إِنِّي رَأَيْتُ فِي الْمَسْجِدِ آنِفًا أَمْرًا أَنْكَرْتُهُ .. قَالَ: فَمَا هُوَ؟ .. قَالَ: رَأَيْتُ فِي الْمَسْجِدِ قَوْمًا حِلَقًا جُلُوْسًا يَتَنَظَّرُونَ الصَّلَاةَ، فِي كُلِّ حَلْقَةِ رَجُلٍ، وَفِي أَيْدِيهِمْ حَصَّا، فَيَقُولُ: كَبِرُوا مِائَةً. فَيُكَبِّرُونَ مِائَةً، فَيَقُولُ: هَلَّلُوا مِائَةً. فَيَهَلِّلُونَ مِائَةً، وَيَقُولُ: سَبِّحُوا مِائَةً. فَيُسَبِّحُونَ مِائَةً).

قالَ: فَهَذَا قُلْتَ لَهُمْ؟ قَالَ: مَا قُلْتُ لَهُمْ شَيْئًا؛ انتظار رأيكَ أو انتظار أمركَ.

قالَ: أَفَلَا أَمْرُهُمْ أَنْ يَعْدُوا سَيِّئَاتِهِمْ، وَضَمِنْتَ لَهُمْ أَنْ لَا يَضِيعَ مِنْ حَسَنَاتِهِمْ؟!

ثُمَّ مَضَى وَمَضَيْنَا مَعَهُ حَتَّى أَتَى حَلْقَةً مِنْ تِلْكَ الْحِلْقِ، فَوَقَفَ عَلَيْهِمْ، فَقَالَ: مَا

(١) مصنف عبد الرزاق (٣/٢٢١، رقم: ٥٤٠٨)، وانظر بيان صحة الإسناد تفصيلاً في كتابنا هذا (ص: ٤٦٦).

هَذَا الَّذِي أَرَأْكُمْ تَصْنَعُونَ؟!

قَالُوا: يَا أَبَا عَبْدِ الرَّحْمَنِ، حَسَانًا عَدُّهُ التَّكْبِيرُ وَالتَّهْلِيلُ وَالتَّسْبِيحُ.

قَالَ: .. وَيَخْكُمْ يَا أُمَّةَ مُحَمَّدٍ، مَا أَسْرَعَ هَلَكَتُكُمْ! هُؤُلَاءِ صَحَابَةُ نَبِيِّكُمْ ﷺ مُتَوَافِرُونَ، وَهَذِهِ ثِيَابُهُ لَمْ تَبْلَ، وَآزِيَّتُهُ لَمْ تُكْسِرْ، وَالَّذِي تَقْسِي بَيْدِهِ، إِنَّكُمْ لَعَلَى مِلَّةٍ هِيَ أَهْدَى مِنْ مِلَّةِ مُحَمَّدٍ، أَوْ مُفْتَحُو بَابِ ضَلَالَةٍ.

قَالُوا: وَاللَّهِ يَا أَبَا عَبْدِ الرَّحْمَنِ، مَا أَرَدْنَا إِلَّا اخْتِيرَ.

قَالَ: وَكُمْ مِنْ مُرِيدِ لِلْخَيْرِ لَنْ يُصِيبَهُ ..).

٣ - عبد الله بن عمر رضي الله عنه صاحب رسول الله ﷺ:

ثَبَّتَ - بِإِسْنَادِ صَحِيحٍ<sup>(١)</sup> - فِي «المدخل إلى السنن الكبرى» للإمام البيهقي، عَنِ ابْنِ عُمَرَ رضي الله عنه، قَالَ: «كُلُّ بِدْعَةٍ ضَلَالَةٌ، وَإِنْ رَأَاهَا النَّاسُ حَسَنَةً»<sup>(٢)</sup>.

(١) سنن الدارمي (١/٧٩)، تأليف: عبد الله بن عبد الرحمن أبي محمد الدارمي، دار النشر: دار الكتاب العربي - بيروت - ١٤٠٧، الطبعة: الأولى، تحقيق: فواز أحمد، خالد السبع العلمي.

(٢) قال الشيخ الألباني في «أحكام الجنائز»: (قال ابن عمر رضي الله عنهما: «كل بدعة ضلاله، وإن رآها الناس حسنة». رواه ابن بطة في «الإبانة عن أصول الديانة»، ٢ / ١١٢، ٢ / ٢١، واللالكائي في «السنة»، ١ / ٢١ / ١ «موقوفاً بِإِسْنَادِ صَحِيحٍ»).

قلت: انظر بيان صحة الإسناد تفصيلاً في كتابنا هذا (ص ٥١١).

(٣) المدخل إلى السنن الكبرى (ص ١٨٠)، تأليف: أحمد بن الحسين بن علي البيهقي أبي بكر، دار النشر: دار الخلفاء - الكويت - ١٤٠٤ هـ، تحقيق: د. محمد ضياء الرحمن الأعظمي.

وثبت - بإسناد حسن - في «سنن أبي داود» عن مجاهد، قال: (كُنْتُ مَعَ ابْنِ عُمَرَ، فَتَوَبَ رَجُلٌ فِي الظُّهُرِ أَوِ الْعَصْرِ، قَالَ: إِخْرُجْ بِنَا؛ فَإِنَّ هَذِهِ بِدْعَةً) <sup>(١)</sup>.

وروى الحاكم - بإسناد صحيح - في «المستدرك على الصحيحين» عن نافع: (أَنَّ رَجُلاً عَطَسَ عِنْدَ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، فَقَالَ: الْحَمْدُ لِلَّهِ، وَالسَّلَامُ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ، فَقَالَ ابْنُ عُمَرَ: وَآنَا أَقُولُ: الْحَمْدُ لِلَّهِ، وَالسَّلَامُ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ، وَلَكِنْ لَيْسَ هَكَذَا، عَلِمْنَا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذَا عَطَسَ أَحَدُنَا، أَنْ يَقُولَ: «الْحَمْدُ لِلَّهِ عَلَى كُلِّ حَالٍ») <sup>(٢)</sup>.

وابن عمر رضي الله عنه من فقهاء أصحاب رسول الله صلوات الله عليه وسلم.

فهل قسم البدعة إلى محمودة ومذومة كما زعم الغاري؟!

فأين هذا الاتفاق الكاذب الذي زعمه الغاري؟!!

٤ - الإمام مالك بن أنس (٩٣ - ١٧٩ هـ):

قال الإمام الشاطبي (المتوفى: ٦٧٩ هـ) في كتابه «الاعتراض»: (ذَكَرَ ابْنُ حَبِيبٍ .. قَالَ: وَقَدْ حَدَّثَنِي ابْنُ الْمَاجِشُونَ أَنَّهُ سَمِعَ مَالِكًا يَقُولُ: «مِنْ أَحَدَتِ فِي هَذِهِ الْأُمَّةِ شَيْئًا لَمْ يَكُنْ عَلَيْهِ سَلْفُهَا؛ فَقَدْ رَأَمَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ خَانَ الرِّسَالَةَ؛ لِأَنَّ اللَّهَ يَقُولُ: الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَقْمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيَتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِينًا» [المائدة:

(١) سنن أبي داود (١/١٤٨، رقم: ٥٣٨)، وانظر بيان حسن الإسناد في كتابنا هذا (ص ٥١٣).

(٢) المستدرك على الصحيحين (٤/٢٩٥)، وانظر بيان صحة الإسناد تفصيلاً في كتابنا هذا (ص ٥١٤).

## كُشْفُ أَكَاذِيبِ وَجَهَالَاتِ الْغَمَارِيِّ حَوْلَ «الْبِدْعَةِ» فِي حَدِيثِ رَسُولِ اللَّهِ

٣]، فَمَا لَمْ يَكُنْ يَوْمَئِذٍ دِينًا؛ فَلَا يَكُونُ الْيَوْمَ دِينًا) <sup>(١)</sup>. انتهى

٥ - الإمام أحمد بن حنبل (١٦٤ - ٢٤١ هـ):

قال الإمام ابن تيمية في مجموع الفتاوى: (قَالَ الْإِمَامُ أَحْمَدُ فِي رِسَالَةِ عَبْدُوسَ بْنِ مَالِكٍ: «أَصْوُلُ السُّنَّةِ عِنْدَنَا: التَّمَسُّكُ بِهَا كَانَ عَلَيْهِ أَصْحَابُ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَالْإِقْتِداءُ بِهِمْ، وَتَرْكُ الْبِدَعِ، وَكُلُّ بِدْعَةٍ ضَلَالٌ». وَالسُّنَّةُ عِنْدَنَا: آثَارُ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ») <sup>(٢)</sup>. انتهى

قلتُ: فالإمام أحمد بن حنبل - وهو إمام أهل السنة - قد أعلنها صراحةً أن كل بدعة ضلاله، ولم يُقسمها إلى محمودة ومذمومة.

**والسؤال الآن:**

أين هذا الاتفاق الكاذب الذي زعمه الغماري من أن العلماء متلقون على تقسيم البدعة إلى محمودة ومذمومة؟!!

٦ - الإمام أبو محمد البربهاري <sup>(٣)</sup> (٢٣٣ - ٣٢٩ هـ): قال في كتابه «شرح

(١) الاعتصام (٤٩ / ١).

(٢) مجموع الفتاوى (٤ / ١٠٢).

(٣) قال الإمام ابن أبي يعلى الفراء (٤٥١ - ٥٢٦ هـ) في كتابه «طبقات الحنابلة، ١٨ / ٢»: (الحسن بن علي بن خلف أبو محمد البربهاري .. كان أحد الأئمة العارفين والحافظ للأصول المتقين والثقات المؤمنين . صحب جماعة من أصحاب إمامنا أحمد). انتهى

وقال الإمام شمس الدين الذهبي في كتابه «سير أعلام النبلاء، ١٥ / ٩٠»: (شيخ الحنابلة، القندوة، الإمام، أبو محمد الحسن بن علي بن خلف البربهاري، الفقيه).

السُّنَّة»: (كُل بُدْعَة ضَلَالَة، وَالضَّلَالَةُ وَأَهْلُهُ فِي النَّار .. وَاعْلَمُ أَنَّ النَّاسَ لَمْ يَتَدَعُوا بَدْعَةً قَطْ حَتَّى تَرَكُوا مِنَ السُّنَّةِ مُثْلَهَا، فَاحذِرُ الْمُحَرَّماتَ مِنَ الْأَمْوَرِ؛ فَإِنْ كُلَّ مُحَدَّثَةٍ بَدْعَةٌ، وَكُلُّ بَدْعَةٍ ضَلَالَةٌ، وَالضَّلَالَةُ وَأَهْلُهَا فِي النَّار ..)

وَكَذَلِكَ كُلُّ بَدْعَةٍ أُحْدِثَتْ فِي هَذِهِ الْأُمَّةِ كَانَ أُولَئِكُمْ صَغِيرًا يُشَبِّهُ الْحَقُّ؛ فَاغْتَرَ بِذَلِكَ مَنْ دَخَلَ فِيهَا، ثُمَّ لَمْ يُسْتَطِعْ الْمُخْرُجُ مِنْهَا، فَعَظَمَتْ وَصَارَتْ دِينًا يُدَانُ بِهَا، فِي خَالِفِ الصِّرَاطِ الْمُسْتَقِيمِ؛ فَخَرَجَ مِنَ الْإِسْلَامِ) <sup>(١)</sup>. انتهى

#### ٧ - جَمِيعُ عُلَمَاءِ الْمَالِكِيَّةِ الْمُتَقْدِمِينَ حَتَّىِ الْقَرْنِ السَّابِعِ:

قال الإمام شهاب الدين القرافي (المتوفى: ٦٨٤هـ) في كتابه «الفرق»: (اعْلَمُ أَنَّ الْأَصْحَابَ - فِيهَا رَأَيْتَ - مُتَقْتُونَ عَلَى إِنْكَارِ الْبَدْعِ. تَصَّرَّ عَلَى ذَلِكَ ابْنُ أَبِي زَيْدٍ وَغَيْرِهِ. وَالْحُقُوقُ التَّفْصِيلُ، وَأَنَّهَا حَمْسَةُ أَقْسَامٍ) <sup>(٢)</sup>. انتهى  
وعلق على ذلك الإمام الشاطبي (المتوفى: ٧٩٠هـ) في كتابه «الاعتراض» قائلاً:  
(فما ذكره القرافي عن الأصحاب من الاتفاق على إنكار البدع - صحيح، وما قسمه فيها غير صحيح).

ومن العجب حكاية الاتفاق مع المصادمة بالخلاف، ومع معرفته بما يلزم في

كَانَ قَوَّاً لِلْحُقُوقِ، دَاعِيَةً إِلَى الْأَثْرِ، لَا يَجَافُ فِي اللَّهِ لَوْمَةً لَائِمٍ). انتهى

(١) شرح السنة (ص ٢٢-٢٣)، تأليف: الحسن بن علي بن خلف البربهاري أبي محمد، دار النشر: دار ابن القيم - الدمام - ١٤٠٨هـ، الطبعة: الأولى، تحقيق: د. محمد سعيد سالم القحطاني.

(٢) الفرق (٤/٣٤٥)، تأليف: أبي العباس أحمد بن إدريس الصنهاجي القرافي، دار النشر: دار الكتب العلمية - بيروت - ١٤١٨هـ - ١٩٩٨م، الطبعة: الأولى، تحقيق: خليل المنصور.

خرق الإجماع، كأنه إنما اتبع في هذا التقسيم شيخه من غير تأمل<sup>(١)</sup>. انتهى  
وقال محمد علي بن حسين (١٢٨٧ - ١٣٦٧هـ) - مفتى المالكية بِمَكَّةَ - في  
كتابه «تَهْذِيبُ الْفُرُوقِ وَالْقَوَاعِدِ السُّنْنَةِ فِي الْأَسْرَارِ الْفِقْهِيَّةِ»:  
(وَالَّذِي يَتَحَصَّلُ مِنْ جَمِيعِ مَا ذُكِّرَ أَنَّ طَرِيقَةَ أَصْحَابِ مَالِكٍ الْمُتَقَدِّمِينَ عَلَى  
الْأَصْلِ، وَاخْتَارَهَا الشَّاطِبِيُّ وَبَيَّنَ عَلَيْهَا كِتَابَهُ «الإِعْتِصَامَ» مِنْ أَنَّ الْبِدَعَ لَا تَكُونُ إِلَّا  
فِيهَا، مَنْهِيَا عَنْهَا)<sup>(٢)</sup>. انتهى

قلت: فها هو الإمام الشاطبي يؤيد القول الذي اتفق عليه الأئمة المتقدمون من  
إنكار كل بدعة، وينكر تقسيمها إلى محمودة ومذومة.

وأما الأقسام التي ذكرها الإمام القرافي فإنما قصد إدخال المخترعات في أمور  
الدنيا العادلة، وسيأتي بيان ذلك في المطلب الثاني.

والسؤال الآن:

لماذا زعم الغماري - رَعِمَا كاذباً - أن الإمام الشاطبي شد عن العلماء حين أنكر  
كل بدعة؟ !!

٨ - الإمام أبو القاسم ابن جزي (٦٩٣-٧٤١هـ): قال في كتابه «القوانين  
الفقهية»: (فالخير كله في التمسك بالكتاب والسنّة، والاقتداء بالسلف الصالح،  
وتَجَنُّبُ كل مُحدثٍ وبَدْعَةٍ).

وقد كان المتقدمون يذمون البدع على الإطلاق، وقال المؤخرون: إنها خمسة

(١) الاعتصام (١٩٢/١).

(٢) تَهْذِيبُ الْفُرُوقِ وَالْقَوَاعِدِ السُّنْنَةِ فِي الْأَسْرَارِ الْفِقْهِيَّةِ (٤/٣٥٨)، الناشر: دار الكتب العلمية.

أقسام)<sup>(١)</sup>. انتهى

قلتُ: فالإمام الشاطبي لم يشد حين أنكر كل بدعة، بل قوله هو قول الأئمة المتقدمين، وهو الذي اتفق عليه أصحاب الإمام مالك كما قال القرافي نفسه.

٩ - ابن أبي زيد القيرواني (٣١٠ - ٣٨٦ هـ):

قال في كتابه «الجامع»: (التسليم للسنن لا تعارض برأي ولا تدفع بقياس، وما تأوله منها السلف الصالح تأولناه، وما عملوا به عملناه، وما تركوه تركناه .. وكل ما قدَّمنا ذِكره فهو قول أهل السنن وأئمة الناس في الفقه والحديث)<sup>(٢)</sup>. انتهى

وقال في كتابه «الرسالة» في باب «ما تنطق به الألسنة وتعتقده الأفئدة من واجب أمور الديانات»:

(وابطاع السلف الصالح واقتفاء آثارهم .. وَتَرَكُ كُلُّ مَا أَحْدَثَهُ الْمُخْدِثُونَ)<sup>(٣)</sup>.

وشرحه أحمد بن سالم النفراوي (١٠٤٤ - ١١٢٦ هـ) في كتابه «الفواكه الدوائية» على رسالة ابن أبي زيد القيرواني، فقال: («وَتَرَكُ كُلُّ مَا أَحْدَثَهُ الْمُخْدِثُونَ» ولما كان كُلُّ خَيْرٍ في اتِّباعِ مَنْ سَلَفَ وَكُلُّ شَرٌّ في ابْتِدَاعِ مَنْ خَلَفَ - قال: وَيَجِبُ عَلَى الْمُكَلَّفِ تَرَكُ فِعْلِ كُلُّ مَا أَحْدَثَهُ الْمُخْدِثُونَ مِنِ الْإِبْتِدَاعَاتِ الْمُخَالِفَةِ لِمَا كَانَ عَلَيْهِ السَّلْفُ الصَّالِحُ؛ لِقَوْلِهِ عليه السلام: «مَنْ أَحْدَثَ فِي أَمْرِنَا مَا لَيْسَ مِنْهُ فَهُوَ رَدٌّ»).

(١) القوانين الفقهية (ص ١٧).

(٢) الجامع في السنن والأداب والمغازي والتاريخ (ص ١١٧)، الناشر: مؤسسة الرسالة بيروت والكتبة العتيقة بتونس، تحقيق: عثمان بطيخ وأبي الأجنافان، الطبعة: الثانية / ١٤٠٣ هـ - ١٩٨٣ م.

(٣) الرسالة (ص ٩).

## كَشْفُ أَكَاذِيبِ وَجَهَالَاتِ الْغَمَارِيِّ حَوْلَ «الْبِدْعَةِ» فِي حَدِيثِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ

وَقَالَ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ أَيْضًا: «إِيَّاكُمْ وَمُحَدَّثَاتِ الْأُمُورِ» .. وَمَا خَالَفَ ذَلِكَ فِي دِرْعَةٍ وَضَلَالَةٍ؛ فَلَا يَجُوزُ الْعَمَلُ بِهِ<sup>(١)</sup>. انتهى

وقال النفراوي أيضًا: (من قال: إِنَّ الْبِدْعَةَ تَغْرِيَهَا الْأَحْكَامُ الْخَمْسَةُ) كَابِنْ عَبْدِ السَّلَامِ وَالْقَرَائِيِّ وَغَيْرِهِمَا، وَهَذَا أَقْرَبُ لِعِنَاحَاهَا لُغَةً .. أَنَّهَا: مَا فَعَلَ مِنْ غَيْرِ سَبْقِ مِثَالٍ<sup>(٢)</sup>. انتهى

١٠ - الإمام أبو المظفر السمعاني (٤٢٦ - ٤٨٩هـ): قال في كتابه «الانتصار لأصحاب الحديث»: (قد وَرَدَت الأحاديث حَاثَةً عَلَى لزوم سُنته واجتناب كل بدعة)<sup>(٣)</sup>. انتهى

وقال أيضًا: (قد دَلَلَنَا - فِيهَا سبق - بالكتاب الناطق من الله - عز وجل - ومن قول النبي ﷺ ومن أقوال الصحابة ﷺ آنَّا أَمْرَنَا بِالاتِّبَاعِ .. وَنَهَيْنَا عَنِ الْبَدْعَاءِ، وَرُجِرْنَا عَنْهُ).

وشعار أهل السنة: أَتَّبَاعُهُمُ السَّلْفُ الصَّالِحُ، وَرَكْبُهُمْ كُلُّ مَا هُوَ مُبْدِعٌ مُحَدَّثٌ .. وهل زاغَ مَنْ زاغَ وَهَلَكَ مَنْ هَلَكَ وَالْحَدَّ مَنْ الْحَدَّ إِلَّا بِالرَّجُوعِ إِلَى الْخَوَاطِرِ والمعقولات وأَتَّبَاعُ الْأَرَاءِ فِي قَدِيمِ الدَّهْرِ وَحَدِيثِهِ؟!

وهل نَجَّا مَنْ نَجَّا إِلَّا بِاتِّبَاعِ سُنْنَةِ الْمَرْسُلِينَ وَالْأَئْمَةِ الْهَادِيَّةِ مِنَ الْأَسْلَافِ

(١) الفواكه الدواني على رسالة ابن أبي زيد القير沃اني (١٠٩/١).

(٢) الفواكه الدواني على رسالة ابن أبي زيد القير沃اني (١٠٩/١).

(٣) الانتصار لأصحاب الحديث (ص٤)، تأليف: منصور بن محمد السمعاني أبي المظفر، الناشر: مكتبة أصوات المinar - السعودية - ١٤١٧هـ - ١٩٩٦م، الطبعة: الأولى، تحقيق: محمد الجيزاني.

المتقدمين !؟ ..

فَلِيُتَّقِ امْرُؤٌ رَبَّهُ - عز وجل - وَلَا يُدْخِلَنَّ فِي دِينِهِ مَا لَيْسَ مِنْهُ، وَلِيَتَمْسِكَ بِآثارِ  
السَّلْفِ وَالْأَئمَّةِ الْمُرْضِيَّةِ، وَلِيَكُونَ عَلَى هَدْيِهِمْ وَطَرِيقِهِمْ، وَلِيَعْضُّ عَلَيْهَا بِنَوَاجِذِهِ،  
وَلَا يَوْقُنْ نَفْسَهُ فِي مَهْلَكَةٍ يَضُلُّ فِيهَا الدِّينُ، وَيَسْتَبِّهَ عَلَيْهِ الْحَقُّ، وَاللَّهُ حَسِيبُ أَئمَّةِ  
الضَّلَالِ الدَّاعِينَ إِلَى النَّارِ، وَيَوْمُ الْقِيَامَةِ لَا يَنْصُرُونَ<sup>(١)</sup>. انتهى

١١ - الإمام شهاب الدين أبو شامة (٥٩٩ - ٦٦٥ هـ): قال في كتابه «الباعث على إنكار البدع والحوادث»: (قد غلب لفظ «البدعة» على الحديث المكرور في الدين مما أطلق هذا اللفظ، ومثله لفظ «المبتدع» لا يكاد يستعمل إلا في الذم).  
وأما من حيث أصل الاشتقاد فإنه يقال ذلك في المدح والذم؛ المراد أنه شيء مخترع على غير مثال سبق<sup>(٢)</sup>. انتهى

قلت: فقد صرَّح الإمام أبو شامة بأن البدعة في الدين لا تكون إلا مذمومة، أما التي تنقسم إلى ممدودة ومذمومة فإنما هي البدعة من حيث اشتقتها في لغة العرب، يعني يدخل فيها الأمور الدنيوية من الأطعمة والأشربة والملابس والأجهزة المخترعة.

١٢ - الإمام ابن تيمية (٦٦١-٧٢٨ هـ): قال في «مجموع الفتاوى»: (الْمُحَافَظَةُ عَلَى عُمُومِ قَوْلِ النَّبِيِّ ﷺ: «كُلُّ بِدْعَةٍ ضَلَالٌ» مُتَعَيِّنٌ، وَأَنَّهُ يَحْبُّ الْعَمَلُ بِعُمُومِهِ، وَأَنَّ مَنْ أَخَذَ يُصَنَّفُ الْبِدَعَ إِلَى حَسَنٍ وَقَبِيحٍ، وَيَجْعَلُ ذَلِكَ ذَرِيعَةً إِلَى أَلَا يُنْتَجَ بِالْبِدْعَةِ عَلَى

(١) الانتصار لأصحاب الحديث (ص ٣١-٣٣).

(٢) الباعث على إنكار البدع والحوادث (ص ٢٠).

النَّهِيِّ - فَقَدْ أَخْطَأَ ..

إِذَا نَهُوا عَنِ الْعِبَادَاتِ الْمُبْتَدَعَةِ وَالْكَلَامِ فِي التَّدِينِ الْمُبْتَدَعِ، ادْعَوْا أَنْ لَا بِدْعَةَ مَكْرُوهَةٌ إِلَّا مَا تُرِيَّ عَنْهُ .. بَلْ كُلُّ مَا لَمْ يُشَرِّعْ مِنَ الدِّينِ فَهُوَ ضَلَالَةٌ).<sup>(١)</sup> انتهى

وقال الإمام ابن تيمية في كتابه «اقتضاء الصراط المستقيم»: (لا يجوز حمل قوله ﷺ: «كل بدعة ضلاله» على البدعة التي نهى عنها بخصوصها؛ لأن هذا تعطيل لفائدة هذا الحديث .. وهذا تعطيل للنصوص من نوع التحريف والإلحاد .. ولا يحل لأحد أن يقابل هذه الكلمة الجامحة من رسول الله ﷺ الكلية وهي قوله: «كل بدعة ضلاله» بسلب عمومها؛ وهو أن يقال: ليست كل بدعة ضلاله؛ فإن هذا إلى مشاقة الرسول أقرب منه إلى التأويل).<sup>(٢)</sup> انتهى

١٣ - الغزالي (المتوفى: ٥٠٥ هـ) وأبو عبد الله العبدري المشهور بـ «ابن الحاج» (المتوفى: ٧٣٧ هـ): قال في كتابه «المدخل»: (وَقَدْ نَقَلَ الْإِمَامُ أَبُو حَامِدِ الْغَزَالِيُّ - رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى - فِي كِتَابِ «إِجْمَاعِ الْعَوَامِ عَنِ عِلْمِ الْكَلَامِ» لَهُ: أَنَّقَتْ الْأُمَّةُ قَاطِبَةً عَلَى ذَمِ الْبِدْعَةِ وَرَجَرَ الْمُبْتَدَعِ وَتَعَيَّنَ مَنْ يُعْرَفُ بِالْبِدْعَةِ، فَهَذَا مَفْهُومٌ عَلَى الْضَّرُورَةِ بِالسَّرِيعِ .. وَذَمَّ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ الْبِدْعَةَ، وَعُلِمَ بِتَوَاثِيرِ مَجْمُوعِ أَخْبَارِ ثُقِيدِ الْعِلْمِ الْقُطْعَيِّ جُمِلَتْهَا، فَعِنْ ذَلِكَ مَا رُوِيَ عَنْهُ ﷺ أَنَّهُ قَالَ: «عَلَيْكُمْ بِسُتْرِيِّ .. وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ الْأُمُورِ؛ فَإِنَّ كُلَّ مُحْدَثَةٍ بِدْعَةٌ، وَكُلُّ بِدْعَةٍ ضَلَالَةٌ، وَكُلُّ ضَلَالَةٍ فِي النَّارِ»).<sup>(٣)</sup> انتهى

(١) مجموع الفتاوى (١٠ / ٣٧٠-٣٧١).

(٢) اقتضاء الصراط المستقيم (ص ٢٧٤-٢٧٢).

(٣) المدخل (١/٧٩)، نشر: دار الفكر - ١٤٠١ هـ وقد صححنا اسم كتاب الغزالي.

١٤ - تقى الدين علي بن عبد الكافى السبكي (٦٨٣ - ٧٥٦هـ):

جاء في «فتاوى السبكي» أنه قال: (فَالْبِدْعَةُ عِنْدَ الْإِطْلَاقِ: لِفَظٌ مَوْضِعٌ فِي الشَّرِيعَةِ لِلْحَادِثِ الْمَذْمُومِ، لَا يَجُوزُ إِطْلَاقُهُ عَلَى غَيْرِ ذَلِكَ) <sup>(١)</sup>. انتهى

١٥ - الإمام الحافظ ابن كثير (٧٠٠ - ٧٧٤هـ): قال في تفسيره: (الْبِدْعَةُ عَلَى قِسْمَيْنِ: تَارَةً تَكُونُ بِدْعَةً شَرْعِيَّةً؛ كَقُولِهِ: «فَإِنَّ كُلَّ مُحَدَّثَةٍ بِدْعَةٌ وَكُلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالَةٌ». وَتَارَةً تَكُونُ بِدْعَةً لُغَوِيَّةً؛ كَقُولِ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ عُمَرَ بْنَ الْخَطَّابِ عَنْ جَمْعِهِ إِيَّاهُمْ عَلَى صَلَاتِهِ التَّرَاوِيحِ وَاسْتِمْرَارِهِمْ: «نِعْمَتِ الْبِدْعَةُ هَذِهِ») <sup>(٢)</sup>. انتهى

قلت: فقد صرَّح الإمام ابن كثير بأن البدعة في الشرع لا تكون إلا ضلاله، أما المدوحة فإنها هي في غير الشرع.

١٦ - الحافظ زين الدين ابن رجب (٧٣٦ - ٧٩٥هـ): قال في كتابه «جامع العلوم والحكم»: (قوله: «وإِيَّاكُمْ وَمَحْدُثَاتِ الْأُمُورِ، فَإِنَّ كُلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالَةٌ» تحذير للأُمَّةِ مِنْ اتِّبَاعِ الْأُمُورِ الْمَحْدُثَةِ الْمُبَدِّعَةِ، وأَكَّدَ ذَلِكَ بِقُولِهِ: «كُلُّ بِدْعَةٍ ضَلَالَةٌ» ..

فَقَوْلُهُ عليه السلام: «كُلُّ بِدْعَةٍ ضَلَالَةٌ» مِنْ جَوَامِعِ الْكَلِمِ، لَا يَخْرُجُ عَنْهُ شَيْءٌ، وَهُوَ أَصْلٌ عَظِيمٌ مِنْ أُصُولِ الدِّينِ .. وَأَمَّا مَا وَقَعَ فِي كَلَامِ السَّلَفِ مِنْ إِسْتِحْسَانِ بَعْضِ الْبِدَعِ فَإِنَّمَا ذَلِكَ فِي الْبَدَعِ الْلُّغَوِيَّةِ لَا الشَّرْعِيَّةِ) <sup>(٣)</sup>. انتهى

(١) فتاوى السبكي (٢/١٠٨).

(٢) تفسير ابن كثير (١/١٦٢).

(٣) جامع العلوم والحكم (ص ٢٦٦).

وقال أيضًا: (البدعة المذمومة: ما ليس لها أصل من الشريعة يُرجع إليه، وهي البدعة في إطلاق الشرع)<sup>(١)</sup>. انتهى

قلتُ: فقد صرَحَ الإمام الحافظ ابن رجب بأنَّ الشرع لا يُطلق لفظ «البدعة» إلا على المذموم، وأنَّ البدعة في الشرع لا تنقسم إلى حَسَنٍ وَقَبِيحٍ؛ بل كلها ضلالَة.

١٧ - الإمام بدر الدين الزركشي (٧٤٥ - ٧٩٤ هـ):

قال في كتابه «المشور في القواعد»: ((الْبِدْعَةُ: قَالَ ابْنُ دُرُسْتَوْيَهُ: هِيَ فِي الْلُّغَةِ إِحْدَادُ سُنَّةٍ لَمْ تَكُنْ، وَتَكُونُ فِي الْحَتْرِ وَالشَّرِّ ..

فَأَمَّا فِي الشَّرِيعَةِ: فَمَوْضُوعَهُ لِلْحَادِثِ الْمَذْمُومِ، وَإِذَا أُرِيدَ الْمَمْدُوحُ قِيَدَتْ، وَيَكُونُ ذَلِكَ .. حَقِيقَةً لُغُوئَةً، وَفِي الْحَدِيثِ: «كُلُّ بِدْعَةٍ ضَلَالَةٌ»)<sup>(٢)</sup>. انتهى

قلتُ: فقد صَرَحَ الإمام الزركشي بأنَّ البدعة في الشرع كلها ضلالَة، أما البدعة المدوحة فإنَّها تكون في غير الشرع.

١٨ - الإمام الحافظ شمس الدين السخاوي (٨٣١ - ٩٠٢ هـ):

قال في كتابه «فتح المغيث شرح ألفية الحديث»: ((الْبِدْعَةُ: هِيَ مَا أَحْدَثَ عَلَى غَيْرِ مَثَلِ مَتَقْدِمٍ، فَيُشَمِّلُ الْمُحْمُودَ وَالْمَذْمُومَ؛ وَلَذَا قَسَمَهَا العَزَّ بْنُ عَبْدِ السَّلَامِ .. إِلَى الْأَحْكَامِ الْخَمْسَةِ، وَهُوَ وَاضِحٌ).

(١) جامع العلوم والحكم (ص ٢٦٧).

(٢) المشور في القواعد (١/ ٢١٦ - ٢١٧).

ولكنها حُصّت شَرْعًا بالمذموم؛ مما هو خلاف المعروف عن النبي ﷺ<sup>(١)</sup>. انتهى

قلتُ: فقد صرّح بأنّ تقسيم العز بن عبد السلام للبدعة إنما هو مبني على معناها في لغة العرب، أما في الشريعة: فكل بدعة تكون مذمومة؛ لأن معناها في الشرع خاص بالأشياء المحدثة التي تخالف **السُّنَّة** المعروفة عن النبي ﷺ.

١٩ - شهاب الدين ابن حجر الهيثمي (٩٠٩ - ٩٧٤ هـ): قال في «الفتاوى الحدّيثية»: (في الحديث الصحيح: «شر الأمور محدثتها، وكل بدعة ضلاله» .. ويدخل في المبتدة كل من أحدث في الإسلام حدثاً لم يشهد الشّرع بِحُسنه ..

وقول عمر رضي الله عنه في التراويف: «نعمت البدعة هي» أراد البدعة اللغوية؛ وهو ما فعل على غير مثال، كما قال تعالى: ﴿قُلْ مَا كُنْتُ بِدُّعَا مِنْ أَرْوَاحِنِ﴾ [الأحقاف: ٩]. ولن يستدعي شرعاً؛ فإن البدعة الشرعية ضلاله كما قال رضي الله عنه.

ومن العلماء من قسمها إلى حسن وغير حسن فإنما قسم البدعة اللغوية، ومن قال: «كل بدعة ضلاله» فمعناه: البدعة الشرعية.

ألا ترى الصحابة - رضي الله عنهم والتابعين لهم بإحسان - أنكروا فريضة غير الصلوة الخمس - كالعیدین - وإن لم يكن فيه نهي؟ ..

وكذا ما تركه رضي الله عنه مع قيام المقتضي؛ فيكون تركه سُنة، و فعله بدعة مذمومة)<sup>(٢)</sup>. انتهى كلام الهيثمي.

(١) فتح المغيث شرح ألفية الحديث (١/٣٢٧).

(٢) الفتاوى الحدّيثية (ص ٢٨١).

## ٢٠ - الشيخ ملا أحمد بن عبد القادر الرومي (المتوفى ١٠٤١ هـ):

قال في كتابه «مجالس الأبرار ومسالك الأخيار»: (عند الاستقراء لا توجد تلك البدعة الغير سيئة في العبادات البدنية الممحضة كالصوم والصلوة وقراءة القرآن وأوظاف كل منها، بل لا تكون البدعة فيها إلا سيئة.. وهكذا يقال بكل من أتى في العبادة البدنية الممحضة بصفة لم تكن في زمان الصحابة ..

وهذه قاعدة دلت عليه السنة والإجماع، مع أن في كتاب الله تعالى ما يدل عليها أيضاً، وهو قوله تعالى: ﴿أَمْ لَهُمْ شُرَكَاءٌ شَرَّعُوا لَهُم مِّنَ الدِّينِ مَا لَمْ يَأْذِنْ بِهِ اللَّهُ﴾ [الشورى: ٢١].

فمن أحدث شيئاً يتقرب به إلى الله تعالى من قول أو فعل من غير أن يشرعه الله تعالى، فقد شرع في الدين ما لم يأذن به الله تعالى، فمن تبعه فقد اتخذه شريكاً ومعبوداً .. فعلم من هذا أن كل بدعة في العبادات البدنية الممحضة لا تكون إلا سيئة ..

وليس لأحد أن يزيده ويقول: «هذا زيادة العمل الصالح لا يضر زيادته»؛ إذ يقال له: هكذا تغيرت أديان الرسل، وتبدل شرائعهم؛ فإنَّ الزيادة في الدين لو جازت لجائز أن يصلِّي الفجر أربع ركعات والظهر ست ركعات ويقال: «هذا زيادة عمل صالح لا يضر زиادته»؛ لكن ليس لأحد أن يقول ذلك ..

إن من يفعل البدعة فهو ينقض الرسول وإن كان في زعمه أنه يعظمه بالبدعة؛ حيث زعم أنها خير من السنة وأولى بالصواب؛ فيكون مُشافقاً لله ولرسوله؛ لاستحسانه ما كرهه الشرع ونهى عنه وهو الإحداث في الدين، وأنه تعالى قد شرع لعباده من العبادات ما فيه كفاية لهم، وأكمل دينهم وأتم عليهم نعمته كما أخبر به في

كتابه الكريم وقال: ﴿الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي﴾ [المائدة: ٣٣]<sup>(١)</sup>. انتهى كلام الشيخ ابن عبد القادر الرومي.

٢١ - الإمام الشوكاني (١١٧٣ . ١٢٥٠ هـ):

قال في كتابه «نيل الأوطار»: (عن عائشة أنَّ النَّبِيَّ ﷺ قَالَ: «مَنْ عَمِلَ عَمَلاً لِئِسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدٌّ». .. وَهَذَا الْحَدِيثُ مِنْ قَوَاعِدِ الدِّينِ؛ لِأَنَّهُ يَنْدَرِجُ حَتَّى مِنَ الْأَحْكَامِ مَا لَا يَأْتِي عَلَيْهِ الْحُضُورُ).

وَمَا أَصْرَحَهُ وَأَدَلَّهُ عَلَى إِيْطَالٍ مَا فَعَلَهُ الْفُقَهَاءُ مِنْ تَقْسِيمِ الْبَدْعَ إلى أَقْسَامٍ وَتَخْصِيصِ الرَّدِّ بِعِصْبَاهَا بِلَا مُخْصَصٍ مِنْ عَقْلٍ وَلَا نَقْلٍ، فَعَلَيْكِ إِذَا سَمِعْتَ مَنْ يَقُولُ: «هَذِهِ بِدْعَةٌ حَسَنَةٌ» بِالْقِيَامِ فِي مَقَامِ الْمَنْعِ مُسِنِدًا لَهُ بِهَذِهِ الْكُلْلَيْهِ وَمَا يُشَاهِدُهَا مِنْ تَحْوِيَّهُ قَوْلَيْهِ ﷺ: «كُلُّ بِدْعَةٍ ضَلَالٌ»)<sup>(٢)</sup>. انتهى

وقال الإمام الشوكاني - أيضاً - في كتابه «القول المفيد في أدلة الاجتهاد والتقليد»: («وَإِيَّاكُمْ وَمَحْدُثَاتُ الْأُمُورِ؛ فَإِنْ كُلُّ مَحْدُثَةٍ بِدْعَةٌ، وَكُلُّ بِدْعَةٍ ضَلَالٌ».. وَيَكْفِي مِنْ رفع الرَّأْيِ وَأَنَّهُ لَيْسَ مِنَ الدِّينِ قَوْلُ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيَتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِينًا﴾ [المائدة: ٣٣] فَإِذَا كَانَ اللَّهُ قَدْ أَكْمَلَ دِينَهُ قَبْلَ أَنْ يَقْبِضَ نَبِيَّهُ ﷺ، فَمَا هَذَا الرَّأْيُ الَّذِي أَحْدَثَهُ أَهْلُهُ بَعْدَ أَنْ أَكْمَلَ اللَّهُ دِينَهُ؟!

(١) مجالس الأبرار ومسالك الأخيار ومحافن البدع ومقامع الأشرار (ص ١٣٢-١٣٦)، مطبوع مع ترجمته «خزينة الأسرار - ١٢٨٣ هـ».

(٢) نيل الأوطار (٢٤ / ٦٩-٧٠).

إِنْ كَانَ مِنَ الدِّينِ فِي اعْتِقَادِهِمْ فَهُوَ لَمْ يَكُملْ عِنْدَهُمْ إِلَّا بِرَأْيِهِمْ، وَهَذَا فِيهِ رَدٌّ لِلْقُرْآنِ.

فَإِنْ لَمْ يَكُنْ مِنَ الدِّينِ فَأَيُّ فَائِدَةٍ مِنَ الْإِشْتِغَالِ بِمَا لَيْسَ مِنَ الدِّينِ؟!

وَهَذِهِ حَجَّةٌ قَاهِرَةٌ وَدَلِيلٌ عَظِيمٌ لَا يُمْكِنُ صَاحِبُ الرَّأْيِ أَنْ يَدْفَعَهُ بِدَافِعٍ أَبْدَى؛ فَاجْعَلْ هَذِهِ الْآيَةُ الشَّرِيفَةُ أُولَى مَا تُصِّلُّ بِهِ وُجُوهُ أَهْلِ الرَّأْيِ، وَتُرْغِمُ بِهِ آنَافَهُمْ، وَتُدْحِضُ بِهِ حَجَجَهُمْ؛ فَقَدْ أَخْبَرَنَا اللَّهُ فِي مُحْكَمٍ كِتَابِهِ أَنَّهُ أَكْمَلَ دِينَهُ، وَلَمْ يَمْتَ رسولُ اللَّهِ ﷺ إِلَّا بَعْدَ أَنْ أَخْبَرَنَا بِهَذَا الْخَبَرِ عَنِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ.

فَمَنْ جَاءَنَا بِالسَّيِّءِ مِنْ عِنْدِ نَفْسِهِ وَزَعَمَ أَنَّهُ مِنْ دِينِنَا - قُلْنَا لَهُ: اللَّهُ أَصْدَقُ مِنْكُمْ؛ فَأَذْهَبْ فَلَا حَاجَةَ لَنَا فِي رَأْيِكَ) <sup>(١)</sup>. انتهى

٢٢ - الشِّيخُ مُحَمَّدُ بْنُ خَطَّابِ السُّبْكِيِّ (١٢٧٤ - ١٣٥٢ هـ): قال في كتابه «الدِّينُ الْخَالِصُ - إِرْشَادُ الْخَلْقِ إِلَى دِينِ الْحَقِّ»: (قد فشا في الأزمنة الأخيرة الزيف في العقائد التوحيدية، والتعبد بالبدع المضادة لسننة خير البرية ﷺ.. وإذا نهَاهُ مؤمن عن ذلك وأرشده إلى العمل بالشرع الذي شرعه رب العالمين على لسان رسوله الأمين، قابله بقوله: «هَى بَدْعٌ اسْتَحْسَنَهَا الشَّيْخُ فلانُ وَالشِّيخُ فلانُ»، ويذكر أشخاصاً من المتساهلين في دينهم من متأخرى المقلدين!)

والسبب في ضلال أولئك الجهلة - زَلَّة بعض المنسوبين للعلم المتعرضين للتَّأْلِيفِ، حيث سطروا في تأليفهم بعض العقائد الزائفَة، واستحسنوا بعض البدع

(١) القول المفيد في أدلة الاجتهاد والتقليد (ص ٨٢-٨٣)، تأليف: محمد بن علي الشوكاني، دار النشر: دار القلم - الكويت - ١٣٩٦ هـ، الطبعة: الأولى، تحقيق: عبد الرحمن عبد الخالق.

## الباب السابع

المضادة للشرع الوارد عن رسول الله ﷺ .. ولم يفْقَهُ أن جميع الأئمة المجتهدون متبَّئُون من كل عقيدة فاسدة وبدعة في العبادة ..

قال مالك رحمه الله: «مَنْ أَسْتَحْسِنَ بَدْعَةً فَقَدْ زَعَمَ أَنَّ مُحَمَّداً خَانَ الرِّسَالَةَ». وقال: «مَا لَمْ يَكُنْ فِي زَمَانِ النَّبِيِّ ﷺ دِيَنًا - لَمْ يَكُنْ الْيَوْمَ دِيَنًا» ..

فمن زعم أن بعض البدع في العبادة قد تكون حسنة فقد أخطأ؛ وذلك أنه عليه  
أخبر أن كل بيعة ضلاله، ولفظ «كل» موضوع للأفراد؛ فمعنى الحديث أن كل فرد  
من أفراد البدع ضلاله<sup>(١)</sup>. انتهى

### المطلب الثاني: بيان كذب ما زعمه الفماري من قول العلماء بأن في العبادات

#### بَدْعًا حَسَنَةً:

نقلنا لكم أكثر من عشرين تصريحًا لأئمة الإسلام يصرّحون فيها بأن كل بيعة  
ضلالة، ولا توجد بيعة حسنة في العبادات، وأن من قام بتقسيم البدعة إلى أقسام  
فإنما قصد البدعة بمعناها اللغوي الذي يدخل فيه المخترعات في أمور الدنيا العادلة.

راجع تصريحات: أحمد بن سالم التفراوي (النقل رقم: ٩)، والإمام أبي شامة  
(النقل رقم: ١١)، والإمام ابن كثير (النقل رقم: ١٥)، والإمام الحافظ ابن رجب  
(النقل رقم: ١٦)، والإمام الزركشي (النقل رقم: ١٧)، الإمام السخاوي (النقل  
رقم: ١٨)، ابن حجر الهيثمي (النقل رقم: ١٩).

(١) الدين الخالص (ج ١ / ص ٥-٢)، الناشر: المكتبة المحمودية السبكية، الطبعة: الخامسة/  
١٤١١ هـ - ١٩٩١ م.

وسيّأتي المزيد من تصریحات أئمة الإسلام.

والآن:

نأتي إلى أشهر ثلاثة علماء اشتهروا بالقول بتقسيم البدعة إلى أقسام: العز بن عبد السلام، وتلميذه القرافي، والنووي؛ لنوضح لكم أن كلامهم لم يقصدوا به تقسيم البدعة في العبادات إلى حسنة وقبيحة، وإنما قصدوا تقسيم البدعة بمعناها في لغة العرب، الذي يشمل كل جديد في أمور الدنيا العادية من مأكل ومشروب وملبس وغير ذلك.

أما الابداع في العبادات والزيادة فيها – مع تطابق واقعنا مع واقع الرسول ﷺ – فاتفقوا على أنه ليس حسنة.

أولاً: كلام العز بن عبد السلام (٥٧٧ - ٥٦٠ هـ):

قال في كتابه «قواعد الأحكام في مصالح الأنام»: («البدعة»: فعلٌ ما لم يعهدْ في عصرِ رسول الله ﷺ. وهي منقسمة إلى: بدعة واجبة، وبدعة محظمة، وبدعة مندوبة، وبدعة مكرورة، وبدعة مباحة، والطريق في معرفة ذلك أن تعرّض البدعة على قواعد الشريعة: فإن دخلت في قواعد الإيجاب فهي واجبة، وإن دخلت في قواعد التحرير فهي محظمة .. وإن دخلت في قواعد المباح فهي مباحة ..

وللبدع المباحة أمثلة. منها: المصالحة عقب الصبح والعصر، ومنها التوسيع في اللذين من المأكلي والمشارب والملابس والمساكين، ولبس الطيالسة،

وَتَوْسِيعُ الْأَكْمَامِ<sup>(١)</sup>. انتهى

قلتُ: اتصح من بعض الأمثلة التي ذكرها في البدع المباحة أنه لا يُقسّم البدع في العبادات، وإنما يُقسّم البدعة من حيث معناها الواسع في لغة العرب والذي يشمل الدنيا والدين.

ونلاحظ أن البدع المباحة هي المتعلقة بأمور الدنيا، وليس متعلقة بالعبادات.

فكل مخترع - في أمور الدنيا العادلة والدين - بعد عهد الرسول ﷺ سيقوم العز بن عبد السلام بعرضه على قواعد الشرع؛ ليعرف حكم الشرع فيه.

ولماذا حدد ذلك بما بعد عهد النبي ﷺ؟

الجواب: لأنّه يريد معرفة حكم الشرع في هذا المخترع الجديد، وحكم الشرع إنما نعلمه من شريعته ﷺ؛ وليس قبل مجيء الإسلام.

والسؤال الآن: ما موقف العز بن عبد السلام من الابتداع في العبادات حين يكون واقعنا مطابق لواقع النبي ﷺ؟

الجواب تتجدونه في كلام العز التالي:

جاء في كتاب «الفتاوى» للعز بن عبد السلام: (مسألة: المصالحة عقيب صلاة الصبح والعصر مستحبة أم لا؟ والدعاء عقيب التسليم مستحب للإمام عقيب كل الصلوات أم لا؟ .. وهل يرفع الداعي يديه أم لا؟ لأنّه غير المواطن الذي ثبت أن

(١) قواعد الأحكام في مصالح الأنام (٢/١٧٢-١٧٣)، تأليف: أبي محمد عز الدين السلمي، دار النشر: دار الكتب العلمية - بيروت.

الرسول رفع بها يديه).

فأجاب العز بن عبد السلام، قال: (المصافحة عقب الصبح والعصر من البدع؛ إلا لقادم يجتمع بمن يصافحه قبل الصلاة؛ فإن المصافحة مشروعة عند القدوم، وكان النبي ﷺ يأتي بعد الصلاة بالأذكار المشروعة ويستغفر ثلاثا .. والأخير كله في اتباع الرسول ..

ولا يستحب رفع اليد في القنوت كما لا يرفع في دعاء الفاتحة، ولا في الدعاء بين السجدتين، ولم يصح في ذلك حديث .. ولا يستحب رفع اليدين في الدعاء إلا في المواطن التي رفع فيها رسول الله ﷺ يديه، ولا يمسح وجهه بيديه عقب الدعاء إلا جاهل، ولم تصح الصلاة على رسول الله ﷺ في القنوت، ولا ينبغي أن يُزاد على صلاة رسول الله في القنوت بشيء ولا ينقص) <sup>(١)</sup>. انتهى

قلت: ها هو العز عبد السلام - صاحب تقسيم البدعة إلى خمسة أقسام - يعلنها صراحة أن ما تركه رسول الله ﷺ في العبادات فهو غير مشروع، ولا ينكر إلى الله به.

فهذا صريح قوله: (ولا يستحب رفع اليدين في الدعاء إلا في المواطن التي رفع فيها رسول الله ﷺ يديه). انتهى

فلم يُقل: ترفع اليدان في الدعاء فيسائر المواطن قياسا على المواطن التي رفع فيها ﷺ يديه.

(١) الفتاوى (ص ٤٦-٤٧)، الناشر: دار المعرفة، تحقيق: عبد الرحمن عبد الفتاح، الطبعة الأولى / ١٤٠٦ هـ ١٩٨٩ م.

## الباب السابع

وكذلك قال العز: (ولم تصح الصلاة على رسول الله ﷺ في القنوت، ولا ينبغي أن يزاد على صلاة رسول الله في القنوت بشيء ولا ينقص). انتهى

قلت: فلم يُقُل: تستحب الصلاة على النبي في القنوت استدلالاً بعموم قوله تعالى: ﴿صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيمًا﴾ [الأحزاب: ٥٦].

فطالما أن النبي ﷺ ترك الصلاة عليه في القنوت فلا يصح أن نقرب نحن إلى الله تعالى بالصلاحة عليه في القنوت.

أجيبونا يا أهل البدع والأهواء: هل رأيتم أن تعلقكم بتقسيم العز يُشبه من يتعلق بخيط عنكبوت؛ فألقاه صريعاً في نار جهنم؟

### ثانياً: كلام الإمام القرافي (المتوفى: ٦٨٤ هـ):

قال في كتابه «الفرق»: (الْبَدْع .. حُمْسَةُ أَقْسَامٍ: .. الْقِسْمُ الرَّابِعُ: بِدَعٍ مَكْرُوهَةٌ، وَهِيَ مَا تَنَوَّلَتْهُ أَدِلَّةُ الْكَرَاهَةِ مِنِ الشَّرِيعَةِ وَقَوَاعِدُهَا، كَتَخْصِيصِ الْأَيَّامِ الْفَاضِلَةِ أَوْ غَيْرَهَا بِنَوْعٍ مِنِ الْعِبَادَاتِ .. وَمِنْ هَذَا الْبَابِ: الْزِيَادَةُ فِي الْمَنْدُوبَاتِ الْمَحْدُودَاتِ؛ كَمَا وَرَدَ فِي التَّسْبِيحِ عَقِيبَ الصَّلَوَاتِ ثَلَاثَةً وَثَلَاثِينَ فَيُفْعَلُ مِائَةً، وَوَرَدَ صَاعٌ فِي زَكَاةِ الْفِطْرِ فَيُجْعَلُ عَشَرَةَ آصْعِي؛ بِسَبَبِ أَنَّ الْزِيَادَةَ فِيهَا إِظْهَارٌ لِلْإِسْتِظْهَارِ عَلَى الشَّارِعِ، وَرِقْلَةٌ أَدَبٌ مَعَهُ، بَلْ شَأْنُ الْعُظَمَاءِ إِذَا حَدَّدُوا شَيْئًا، وُقَفَ عِنْدَهُ، وَالْخُروجُ عَنْهُ قِلَّةٌ أَدَبٌ).

والزيادة في الواجب .. أشد في المنه .. وذلك تغيير للشَّرائع، وهو حراماً إجماعاً.

القسم الخامس: البدع المبادحة، وهي ما تناولته أدلة الإباحة وقواعدها من

الشَّرِيعَةِ كَاخْذِ الْمَنَاخِلِ لِلْدِقْيِقِ .. لِأَنَّ تَلِينَ الْعَيْشِ وَإِصْلَاحَهُ مِنَ الْمُبَاحَاتِ؛ فَوَسَائِلُهُ مُبَاحَةٌ<sup>(١)</sup>. انتهى

قلت: ها هو الإمام القرافي يُعلنها صراحةً أنَّ الزيادة في العبادات قلة أدب!!

أجيبونا يا أهل البدع والأهواء: هل رأيتم أن تَعْلَقُكم بِتقسيم القرافي يُشبه من يتعلق بخيط عنكبوت؟ فألقاه صريعاً في نار جهنم؟

ابتداعكم في العبادات والأذكار هو قلة أدب منكم مع الله تعالى!!

ونلاحظ أنَّ البدع المباحة هي المتعلقة بأمور الدنيا، وليسَ متعلقة بالعبادات.

ثالثاً: كلام الإمام النووي (٦٣١ - ٦٧٦ هـ):

قال في شرحه لـ « صحيح مسلم »: (قوله ﷺ: « وكل بدعة ضلاله » هذا عام مخصوص، والمراد: غالب البدع.

قال أهل اللغة: هي كل شيء عمل على غير مثال سابق.

قال العلماء: البدعة خمسة أقسام: واجبة ومندوبة ومحرمة ومكرورة ومتاحة .. ومن المباح: التبسيط في ألوان الأطعمة وغير ذلك<sup>(٢)</sup>. انتهى

وقال في كتابه « المجموع شرح المذهب »: (قوله ﷺ: « كل بدعة ضلاله » هذا من العام المخصوص؛ لأنَّ البدعة: كل ما عمل على غير مثال سبق)<sup>(٣)</sup>. انتهى

(١) الفروق (٤ / ٣٤٥-٣٤٨).

(٢) شرح النووي على صحيح مسلم (٦ / ١٥٤-١٥٥).

(٣) المجموع شرح المذهب (٤ / ٤٣٧)، دار النشر: دار الفكر - بيروت، الطبعة: ١٩٩٧ م.

## الباب السابع

قلتُ: كلام الإمام النووي واضح في أنه يقصد العموم من حيث المعنى اللغوي لله指「بدعة」، يعني من حيث كل ما يصح أن يسمى بدعة في لغة العرب، فلفظ «بدعة» يَعْمَل كل جديد مبتدع في أمور الدنيا العادلة والدين.

فالحديث حينئذ يكون خاصاً لأن قوله ﷺ: «كل بدعة ضلاله» لا يقصد به كل مبتدع جديد في أمور الدنيا والدين، وإنما يقصد الابتداع في الدين فقط، فيكون الحديث خاصاً بالابتداع في الدين فقط.

فلا بد أن نفهم قصد من قال بالعموم وقصد من قال بالخصوص، فنجد أنه لا تعارض بينهما.

### والسؤال الآن:

ما موقف الإمام النووي من الابتداع في العبادات حين يكون واقعنا مطابق لواقع النبي ﷺ؟

الجواب تجدونه في كلام الإمام النووي التالي:

قال الإمام النووي في كتابه «خلاصة الأحكام في مهمات السنن وقواعد الإسلام»: (فَصَلَّةُ الرَّغَائِبِ اثْنَا عَشَرَةَ رَكْعَةً فِي لَيْلَةٍ أُولَى جُمُعَةِ مِنْ رَجَبٍ، وَصَلَّةُ النَّصْفِ مِائَةَ رَكْعَةً لَيْلَةَ نُصْفِ شَعْبَانَ).

وهما بدعتان مذمومتان مُنْكَرَتان، وأشدُّهما ذمَّاً الرغائب .. والحديث المروي فيها باطل، شديد الضعف، أو موضوع.

وَلَا يغتر بكونها في «قوت القلوب» .. وَلَا بمن اشتباة عَلَيْهِ الصَّوَابُ فيهَا ذكر وَرَقَاتٍ في استحبابها، فِإِنَّهُمْ غَالِطُونَ فِي ذَلِكَ، مُخَالِفُونَ لِسَائِرِ الْأُمَّةِ.

## كَشْفُ أَكَاذِيبِ وَجَهَالَاتِ الْغَمَارِيِّ حَوْلَ «الْبِدْعَةِ» فِي حَدِيثِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

وَقَدْ قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «إِيَّاكُمْ وَمَنْدَثَاتُ الْأُمُورِ، فَإِنْ كُلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالَةٌ»، وَقَالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «مَنْ عَمِلَ عَمَلاً لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرَنَا فَهُوَ رَدٌّ، وَهَاتَانِ مُحَدَّثَتَانِ؛ لَا أَصْلُ لَهُمَا»<sup>(١)</sup>. انتهى  
كَلَامُهُ.

أَجِيبُونَا يَا أَهْلَ الْبَدْعِ وَالْأَهْوَاءِ: هَلْ رَأَيْتُمْ أَنْ تَعْلَقُوكُمْ بِتَقْسِيمِ النَّوْوِيِّ يُشْبِهُ مَنْ يَتَعْلَقُ بِخَيْطِ عَنْكِبُوتٍ؛ فَأَلْقَاهُ صَرِيعًا فِي نَارِ جَهَنَّمِ؟

---

(١) خلاصة الأحكام في مهارات السنن وقواعد الإسلام (٦١٥-٦١٦).

## الكذبة الثالثة

### حول كون النبي ﷺ لم يفعل جميع المندوبات

قال عبد الله الغماري في كتابه «إتقان الصنعة في تحقيق معنى البدعة»، ص ١٠: «(ومن المعلوم أيضاً بالضرورة أن النبي ﷺ لم يفعل جميع المندوبات، لاشتغاله بمهام عظام، استغرقت معظم وقته: تبلغ الدعوة، ومجادلة المشركين والكتابيين، وجihad الكفار؛ لخواصه بخصوصية الإسلام، وعقد معااهدات الصلح والأمان والهدنة وإقامة الحدود، وإنفاذ السرايا للغزو، وبعث العمال بتجبيبة الزكاة، وتبلیغ الأحكام، وغير ذلك مما يتلزم لتأسيس الدولة الإسلامية وتحديد معاملها، بل ترك ﷺ بعض المندوبات عمداً، خلافة أن تفرض على أمته، أو يشق عليهم إذا هو فعله). انتهى كلامه

قلت: هذا تدليس قبيح من الغماري، وتدعليسه في موضوعين:

#### التدليس الأول الذي ارتكبه الغماري:

وذلك نجده في قول الغماري: (ومن المعلوم أيضاً بالضرورة أن النبي ﷺ لم يفعل جميع المندوبات). انتهى كلامه

قلت: فالغماري يعلم جيداً أن النبي ﷺ وإن لم ي عمل جميع المندوبات إلا أنه قد أرشد أصحابه إلى جميع تلك المندوبات؛ سواء فعلها ﷺ بنفسه أو لم يفعلها.

وعندنا حديثان صحيحان صريحان في ذلك:

## الحاديـث الأول:

ثبت في «صحيح مسلم» عن رسول الله ﷺ أنه قال: «إِنَّهُ لَمْ يَكُنْ نَبِيٌّ قَبْلِ إِلَّا كَانَ حَقًّا عَلَيْهِ أَنْ يَدْعُ أُمَّتَهُ عَلَى خَيْرٍ مَا يَعْلَمُهُمْ، وَيُنذِرَهُمْ شَرًّا مَا يَعْلَمُهُمْ»<sup>(١)</sup>.

وقد جاء هذا الحديث في «مسند الإمام أحمد» و«السنن الكبرى» للإمام البيهقي، بلفظ: «أَكْثَرُهَا النَّاسُ، إِنَّهُ لَمْ يَكُنْ نَبِيٌّ قَبْلِ إِلَّا كَانَ حَقًّا عَلَيْهِ أَنْ يَدْعُ أُمَّتَهُ عَلَى مَا يَعْلَمُهُ خَيْرًا لَهُمْ، وَيُنذِرَهُمْ مَا يَعْلَمُهُ شَرًا لَهُمْ»<sup>(٢)</sup>.

وبينحوه في «سنن النسائي»<sup>(٣)</sup> و«سنن ابن ماجه»<sup>(٤)</sup>، و«صحيح ابن حبان»<sup>(٥)</sup>.

## الحاديـث الثاني:

رواه الإمام الطبراني - بإسناد صحيح - في «المعجم الكبير»، قال: (حدَثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ الْخُضْرَمِيُّ، حدَثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ بْنُ يَزِيدَ الْمُقْرِبِيُّ، حدَثَنَا سُفْيَانُ بْنُ عُيَيْنَةَ، عَنْ فِطْرٍ، عَنْ أَبِي الطْفَلِ، عَنْ أَبِي ذَرٍّ، قَالَ: تَرَكْنَا رَسُولَ اللَّهِ ﷺ وَمَا طَائِرٌ يُقْلِبُ جَنَاحَيْهِ فِي الْهَوَاءِ إِلَّا وَهُوَ يُذَكِّرُنَا مِنْهُ عِلْمًا، قَالَ: فَقَالَ ﷺ: «مَا يَقِيَ

(١) صحيح مسلم (حدث رقم: ١٨٤٤).

(٢) مسند الإمام أحمد (١٩١/٢)، حديث رقم: ٦٧٩٣، السنن الكبرى (١٦٩/٨).

(٣) سنن النسائي (٤/٤٣١).

(٤) سنن ابن ماجه (١٣٠٦/٢)، تأليف: أبي عبد الله بن ماجه، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، نشر: دار الفكر، بيروت.

(٥) صحيح ابن حبان (١٣/٢٩٥)، تأليف: محمد بن حبان أبو حاتم التميمي البستي، الناشر: مؤسسة الرسالة - بيروت - ١٤١٤ هـ - ١٩٩٣، الطبعة: الثانية، تحقيق: شعيب الأرناؤوط.

شَيْءٌ يُقَرِّبُ مِنَ الْجُنَاحِ، وَيُبَاعِدُ مِنَ النَّارِ، إِلَّا وَقَدْ بَيْنَ لَكُمْ») <sup>(١)</sup>.

وإليكم بيان صحة الإسناد:

١ - مُحَمَّدُ بن عَبْدِ اللَّهِ الْحَضْرَمِيُّ: ثقة <sup>(٢)</sup>.

٢ - مُحَمَّدُ بن عَبْدِ اللَّهِ بْنِ يَزِيدَ: ثقة <sup>(٣)</sup>.

٣ - سُفِيَّانُ بْنُ عُيَيْنَةَ: ثقة حافظ. <sup>(٤)</sup>

٤ - فطر بن خليفة: وَثَقَهُ جَمِيعٌ مِنْ كَبَارِ أُمَّةِ الْحَدِيثِ، مِنْهُمْ: يَحْيَى بْنُ سَعِيدِ الْقَطَانِ، وَأَحْمَدُ بْنُ حَنْبَلٍ، وَيَحْيَى بْنُ مَعْنَى، وَالنَّسَائِيُّ، وَمُحَمَّدُ بْنُ سَعْدٍ <sup>(٥)</sup>.

(١) المعجم الكبير (٢/١٥٥)، تأليف: سليمان بن أحمد بن أيوب أبي القاسم الطبراني، تحقيق: حدي عبد المجيد، الناشر: مكتبة العلوم والحكم - الموصل، الطبعة الثانية، ٤ - ١٤٠٤ هـ - ١٩٨٣ م.

(٢) قال الحافظ الذهبي في «تذكرة الحفاظ»، ٢/٦٦٢: (مطين: الحافظ الكبير؛ أبو جعفر محمد بن عبد الله بن سليمان الحضرمي .. سئل عنه الدارقطني، فقال: «ثقة جبل» .. وبكل حال فمطين ثقة مطلقاً).

(٣) قال الحافظ ابن حجر في «تقريب التهذيب»، ص ٤٩٠: (محمد بن عبد الله بن يزيد .. ثقة).

(٤) قال الحافظ ابن حجر في «تقريب التهذيب»، ص ٢٤٥: (سفيان بن عيينة .. ثقة حافظ). انتهى

(٥) قال الحافظ ابن حجر في «تهذيب التهذيب»، ٨/٢٧٠-٢٧١: (فطر بن خليفة .. قال عبد الله بن أحمد بن حنبل، عن أبيه: «ثقة صالح الحديث»، قال: وقال أبي: «كان عند يحيى بن سعيد ثقة». وقال ابن أبي خيثمة، عن ابن معين: «ثقة». وقال العجلي: «كوفي ثقة حسن الحديث ...». وقال النسائي: «لا بأس به»، وقال في موضع آخر: «ثقة حافظ» .. وقال ابن سعد: «كان ثقة»).

وقال الإمام الذهبي في «الكافش»، ٢/١٢٥: (فطر بن خليفة .. وَثَقَهُ أَحْمَدُ وَابْنُ مَعْنَى).

## كُشْفُ أَكَاذِيبِ وَجَهَالَاتِ الْغَمَارِيِّ حَوْلَ «الْبِدْعَةِ» فِي حَدِيثِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ

٥ - أبو الطفيلي عامر بن واثلة: من أصحاب رسول الله ﷺ<sup>(١)</sup>.

٦ - أبو ذر الغفاري: من أصحاب رسول الله ﷺ.

وقال الشيخ الألباني في «السلسلة الصحيحة»، ٤ / ٤١٦: (هذا إسناد صحيح، رجاله كلهم ثقات).

وكذلك روى الإمام ابن أبي شيبة في «المصنف» والحاكم في «المستدرك على الصحيحين»<sup>(٢)</sup> والإمام البيهقي في «شعب الإيمان»<sup>(٣)</sup> وغيرهم - واللفظ لابن أبي شيبة - عن رسول الله ﷺ أنه قال: «أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ شَيْءٍ يُقْرِبُكُمْ مِنَ الْجَنَّةِ وَيُبَعِّدُكُمْ مِنَ النَّارِ إِلَّا قَدْ أَمْرَتُكُمْ بِهِ، وَلَيْسَ شَيْءٌ يُقْرِبُكُمْ مِنَ النَّارِ وَيُبَعِّدُكُمْ مِنَ الْجَنَّةِ إِلَّا قَدْ هَمِّيْتُكُمْ عَنْهُ»<sup>(٤)</sup>.

قال الشيخ الألباني في «صحيح الترغيب والترهيب»، رقم: ١٧٠٠: (صحيح لغيره). انتهى

(١) قال الحافظ ابن حجر في «تقريب التهذيب»، ص ٢٨٨: (عامر بن واثلة .. هو آخر من مات من الصحابة).

(٢) المستدرك على الصحيحين (٢/٥)، تأليف: محمد بن عبد الله أبي عبد الله الحاكم، الناشر: دار الكتب العلمية - بيروت - ١٤١١هـ - ١٩٩٠م، الطبعة: الأولى، تحقيق: مصطفى عبد القادر.

(٣) شعب الإيمان (٧/٢٩٩)، تأليف: أبي بكر أحمد بن الحسين البيهقي، تحقيق: محمد السعيد بسيوني، نشر: دار الكتب العلمية، بيروت، ط. الأولى، ١٤١٠هـ.

(٤) مصنف بن أبي شيبة (٧٩/٧)، تأليف: أبي بكر عبد الله بن محمد بن أبي شيبة الكوفي، الناشر: مكتبة الرشد - الرياض - ١٤٠٩، الطبعة: الأولى، تحقيق: كمال يوسف الحوت.

### التدليس الثاني الذي ارتكبه الغماري:

وذلك نجده في قول الغماري: (بل ترك للله بعض المندوبات عَمْدًا، مخافة أن تفرض على أمته، أو يشق عليهم إذا هو فعله). انتهى كلامه

قلت: فالغماري يعلم أن مثل هذه المندوبات وإنْ كان الرسول للله تركها خشية أن تُفرض على أمته إلا أنه للله قد أَرْشَد أصحابه أنها مندوبة، ولنذكر مثالين لتوسيع ذلك:

### المثال الأول:

ثبت في صحيح البخاري<sup>(١)</sup> ومسلم<sup>(٢)</sup> – واللفظ لمسلم – عن عائشة: (أنَّ رَسُولَ اللَّهِ للله خَرَجَ مِنْ جَوْفِ الْلَّيْلِ، فَصَلَّى فِي الْمَسْجِدِ، فَصَلَّى رِجَالٌ بِصَلَاتِهِ، فَأَصْبَحَ النَّاسُ يَتَحَدَّثُونَ بِذَلِكَ، فَاجْتَمَعَ أَكْثَرُهُمْ، فَخَرَجَ رَسُولُ اللَّهِ للله فِي الْلَّيْلَةِ الثَّانِيَةِ، فَصَلَّوْا بِصَلَاتِهِ، فَأَصْبَحَ النَّاسُ يَذْكُرُونَ ذَلِكَ، فَكَثُرَ أَهْلُ الْمَسْجِدِ مِنَ الْلَّيْلَةِ الثَّالِثَةِ، فَخَرَجَ فَصَلَّوْا بِصَلَاتِهِ، فَلَمَّا كَانَتِ الْلَّيْلَةُ الرَّابِعَةُ عَجَزَ الْمَسْجِدُ عَنْ أَهْلِهِ، فَلَمْ يَخْرُجْ إِلَيْهِمْ رَسُولُ اللَّهِ للله؛ فَطَفِقَ رِجَالٌ مِنْهُمْ يَقُولُونَ: الصَّلَاةُ! فَلَمْ يَخْرُجْ إِلَيْهِمْ رَسُولُ اللَّهِ للله حَتَّى خَرَجَ لِصَلَاةِ الْفَجْرِ، فَلَمَّا قَضَى الْفَجْرَ، أَقْبَلَ عَلَى النَّاسِ ثُمَّ شَهَدَهُ، فَقَالَ: «أَمَّا بَعْدُ، فَإِنَّهُ لَمْ يَخْفَ عَلَيَّ شَانِكُمُ الْلَّيْلَةَ، وَلَكِنِّي خَشِيتُ أَنْ تُفْرَضَ عَلَيْكُمْ صَلَاةُ الْلَّيْلِ، فَتَعْجِزُوا عَنْهَا»).

قلت: فالرسول للله قد أَرْشَدَ أصحابه إلى فضل صلاة التراويح، ولكنه لم يداوم

(١) صحيح البخاري (حدث رقم: ٨٨٢).

(٢) صحيح مسلم (حدث رقم: ٧٦٦).

عليها؛ خشية أن يفرضها الله عليهم.

المثال الثاني:

ثبت في صحيح البخاري<sup>(١)</sup> ومسلم<sup>(٢)</sup> - واللفظ لمسلم - عَنْ عَائِشَةَ، أَتَهَا قَالَتْ: «مَا رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يُصْلِي سُبْحَةَ الضُّحَى قَطُّ، وَإِنِّي لَا سَبِّحُهَا، وَإِنْ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ لِيَدْعُ الْعَمَلَ وَهُوَ يُحِبُّ أَنْ يَعْمَلَ بِهِ؛ خَشْيَةً أَنْ يَعْمَلَ بِهِ النَّاسُ، فَيُفَرِّضَ عَلَيْهِمْ». <sup>٣</sup>

قلتُ: فالرسول ﷺ - إنْ كانَ ترَكَ صلاةَ الضُّحَى - فَقَدْ أَرْشَدَ الْمُسْلِمِينَ إِلَى فضليها واستحبابها، فقد ثبت في صحيح البخاري<sup>(٤)</sup> ومسلم<sup>(٥)</sup> - واللفظ للبخاري - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه، قَالَ: (أَوْصَانِي خَلِيلِي بِثَلَاثَةِ لَا أَدْعُهُنَّ حَتَّى أَمُوتَ: صَوْمٌ ثَلَاثَةَ أَيَّامٍ مِّنْ كُلِّ شَهْرٍ، وَصَلَاةُ الضُّحَى، وَنَوْمٌ عَلَى وِثْرٍ).

وُثِبَتْ فِي «صَحِيحِ مُسْلِمٍ» عَنْ أَبِي الدَّرْدَاءِ رضي الله عنه، قَالَ: (أَوْصَانِي حَبِيبِي رضي الله عنه بِثَلَاثَةِ لَنَّ أَدْعُهُنَّ مَا عِشْتُ: بِصِيَامِ ثَلَاثَةَ أَيَّامٍ مِّنْ كُلِّ شَهْرٍ، وَصَلَاةِ الضُّحَى، وَبِإِنَّ لَا أَنَامَ حَتَّى أُوْتَرَ) <sup>(٦)</sup>.

وُثِبَتْ فِي «صَحِيحِ مُسْلِمٍ» - أَيْضًا - عَنْ أَبِي ذَرٍّ، عَنِ النَّبِيِّ صلوات الله عليه وسلم قَالَ: (يُضَعِّفُ

(١) صحيح البخاري (Hadith No: ١٠٧٦).

(٢) صحيح مسلم (Hadith No: ٧١٨).

(٣) صحيح البخاري (Hadith No: ١١٢٤).

(٤) صحيح مسلم (Hadith No: ٧٢١).

(٥) صحيح مسلم (Hadith No: ٧٢٢).

عَلَى كُلِّ سُلَامَى مِنْ أَحَدِكُمْ صَدَقَةٌ، فَكُلُّ تَسْبِيحَةٍ صَدَقَةٌ، وَكُلُّ تَحْمِيدَةٍ صَدَقَةٌ، وَكُلُّ تَهْلِيلَةٍ صَدَقَةٌ، وَكُلُّ تَكْبِيرَةٍ صَدَقَةٌ، وَأَمْرٌ بِالْمَعْرُوفِ صَدَقَةٌ، وَنَهْيٌ عَنِ الْمُنْكَرِ صَدَقَةٌ، وَيُجِزِّئُ مِنْ ذَلِكَ رَكْعَتَانِ يَرْكَعُهُمَا مِنَ الصُّحَى) <sup>(١)</sup>.

والسؤال الآن:

لماذا أخفى الغماري هذه الحقائق عن المسلمين؟!!

إذا كان الغماري يجهل هذه الحقائق، فلماذا تكلم فيها هو جاهل به؟!

وإذا كان يعلم هذه الحقائق، فلماذا يُدليس ويضلّل المسلمين دون استحياء أو خوف من الله تعالى؟!

---

(١) صحيح مسلم (حديث رقم: ٧٢٠).

## الكذبة الرابعة

زَعْمُهُ أَنَّ الرَّسُولَ ﷺ اكْتَفَى بِالنُّصُوصِ الشَّامِلَةِ لِلْمَنْدُوبَاتِ

قال عبد الله الغماري في كتابه «إنقاذ الصنعة في تحقيق معنى البدعة»، ص ١٠: «(ولأنه ﷺ اكتفى بالنصوص العامة الشاملة للمندوبيات بجميع أنواعها منذ جاء الإسلام إلى قيام الساعة، مثل: ﴿وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ حَيْرٍ يَعْلَمُهُ اللَّهُ﴾ [البقرة: ١٩٧]، ﴿مَنْ جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالِهَا﴾ [الأنعام: ١٦٠]، ﴿وَافْعُلُوا الْخَيْرَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ﴾ [الحج: ٧٧]، ﴿وَمَنْ يَقْرَفْ حَسَنَةً فَنَزِدْ لَهُ وَفِيهَا حُسْنًا﴾ [الشورى: ٢٣]، ﴿فَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ حَيْرًا يَرَهُ﴾ [الزلزلة: ٧]. وجاءت الأحاديث النبوية على هذا المنوال .. فمن زعم في فعل خير مستحدث أنه بدعة مذمومة فقد أخطأ وتجرأ على الله ورسوله؛ حيث ذمَّ ما ندب الله ورسوله إليه، في عموميات الكتاب والسنة). انتهى كلامه.

قلتُ: هذا الكلام كذب على رسول الله ﷺ، وفيه تخليط وتخبيط، فهل كان يكفي أن يقول لنا الرسول ﷺ في أول يوم بُعثَثُ فيه: ﴿وَافْعُلُوا الْخَيْرَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ﴾ ثم يترك الأمة هكذا دون أن يُفَضِّل لها أين هذا الخير؟!!

هل كان يكفي هذا القول: ﴿وَافْعُلُوا الْخَيْرَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ﴾ ثم يتركنا نحدد نحن - بعقولنا وأرائنا - المندوبات والواجبات كمقادير الصلوات وأوقاتها وأوصافها ووقت الصيام وما يبطله وما يُستحب، وهكذا في سائر العبادات؟!!!

## الباب السابع

إن التخليط والتخييب - فيها زعمه الغماري - ظاهران جداً لكل عاقل.

يكفي لبيان بطلان زعمه هذا أن نذكر لكم ما قاله علي بن أبي طالب رضي الله عنه وهو أحد الخلفاء الراشدين ومن كبار أصحابه رضي الله عنه، قال:

(لَوْ كَانَ الدِّينُ بِالرَّأْيِ لَكَانَ أَسْفَلُ الْخَفْتِ أَوْلَى بِالْمَسْحِ مِنْ أَعْلَاهُ، وَقَدْ رَأَيْتُ  
رَسُولَ اللَّهِ يَمْسَحُ عَلَى ظَاهِرِ خُفْيَةٍ) <sup>(١)</sup>.

وفي رواية بلفظ: (مَا كُنْتُ أَرَى بَاطِنَ الْقَدَمَيْنِ إِلَّا أَحَقَّ بِالْغَسْلِ حَتَّى رَأَيْتُ  
رَسُولَ اللَّهِ يَمْسَحُ عَلَى ظَاهِرِ خُفْيَةٍ) <sup>(٢)</sup>.

قال الحافظ ابن حجر في كتابه «التلخيص الحبير»: (حديث علي: «لو كان الدين بالرأي لكان أسفل الخف أولى من أعلى») رواه أبو داود، وإسناده صحيح <sup>(٣)</sup>.

وقال الإمام الحافظ شمس الدين ابن عبد الهادي في كتابه «تنقیح التحقیق فی أحادیث التعليق»: (قال الحافظ عبد الغنی المقدسي: إسناده صحيح، ورجاله ثقات كلهم) <sup>(٤)</sup>. انتهى

وقال الشيخ الألباني في «إرواء الغليل»، حديث رقم: ١٠٣: (إسناده صحيح كما

(١) سنن أبي داود ( الحديث رقم: ١٦٢).

(٢) سنن أبي داود ( الحديث رقم: ١٦٣).

(٣) التلخيص الحبير (١/١٦٠).

(٤) تنقیح التحقیق فی أحادیث التعليق (١/٥٣٠)، تحقیق: د. عامر صبری، الناشر: المکتبة الحدیثیة - الإمارات، الطبعة: الأولى / ١٤٠٩ هـ - ١٩٨٩ م.

قال الحافظ في «التلخيص»). انتهى

وقال الشيخ أبو إسحاق الحويني في كتابه «النافلة في الأحاديث الضعيفة والباطلة»: (سنده صحيح)<sup>(١)</sup>. انتهى

لقد اتفق أهل السنة والجماعة على أن العقل لا يستقل بإدراك الشيء الذي فيه خير ويستحق فاعله الثواب، والشيء الذي فيه شر ويستحق فاعله الذم.

قال الإمام الشاطبي في كتابه «الاعتراض»: (كَوْنُهَا حَسَنَةً أَوْ سَيِّئَةً لَا يُعْرَفُ إِلَّا مِنْ جَهَةِ الشَّرْعِ؛ لِأَنَّ التَّحْسِينَ وَالتَّقْبِيحَ مُخْتَصُّ بِالشَّرْعِ، لَا مَدْخُلٌ لِلْعُقْلِ فِيهِ، وَهُوَ مَذْهَبُ جَمَاعَةِ أَهْلِ السُّنَّةِ). وإنما يقول به المبتدة: أعني التحسين والتقييم بالعقل)<sup>(٢)</sup>. انتهى

قلت: سيأتي نقل تصريحات جمّع من كبار أئمة أصول الفقه بأن هذه هي عقيدة أهل السنة والجماعة (انظر كتابنا هذا ص ٣٥٣).

فلا بد أن يُبَيَّن لنا رسول ﷺ أين الخير وأين الشر، كما قال تعالى: ﴿وَأَنَّرَنَا إِلَيْكَ الْذِكْرَ لِتَبَيَّنَ لِلنَّاسِ مَا تَرِيلَ إِلَيْهِمْ﴾ [النحل: ٤٤].

وقد بيَّن لنا رسول الله ﷺ ذلك أحسن بيان، وقال: «أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّهُ لَمْ يَكُنْ تَبَيَّنْ قَلْبِي إِلَّا كَانَ حَقًّا عَلَيْهِ أَنْ يَدْلِلَ أُمَّتَهُ عَلَى مَا يَعْلَمُهُ خَيْرًا لَهُمْ، وَيُنْذِرَهُمْ مَا يَعْلَمُهُ شَرًّا لَهُمْ». (انظر الكلام على هذه الروايات في كتابنا هذا، ص ٣١٥ وبعدها).

(١) النافلة في الأحاديث الضعيفة والباطلة، عند كلامه على (حديث رقم: ١٦٠).

(٢) الاعتراض (١٨٤/١).

وروى الإمام الطبراني - بإسناد صحيح - في «المعجم الكبير»، عن أبي ذرٍ رضي الله عنه، قال: (تَرَكْنَا رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَمَا طَاءِرٌ يُقْلِبُ جَنَاحِيهِ فِي الْهَوَاءِ، إِلَّا وَهُوَ يَذَكُّرُنَا مِنْهُ عِلْمًا)، قال: فَقَالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «مَا يَقْيِ شَيْءٌ يُقْرِبُ مِنَ الْجَنَّةِ، وَيُبَعِّدُ مِنَ النَّارِ، إِلَّا وَقَدْ يَقْرِبُ لَكُمْ»<sup>(١)</sup>.

وكذلك روى الإمام ابن أبي شيبة في «المصنف»<sup>(٢)</sup>، والحاكم في «المستدرك على الصحيحين»<sup>(٣)</sup>، والإمام البيهقي في «شعب الإيمان»<sup>(٤)</sup> وغيرهم - واللفظ لابن أبي شيبة - عن رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أنه قال: (أَعْلَمُ النَّاسُ، إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ شَيْءٍ يُقْرِبُكُمْ مِنَ الْجَنَّةِ وَيُبَعِّدُكُمْ مِنَ النَّارِ إِلَّا قَدْ أَمْرَتُكُمْ بِهِ، وَلَيْسَ شَيْءٌ يُقْرِبُكُمْ مِنَ النَّارِ وَيُبَعِّدُكُمْ مِنَ الْجَنَّةِ إِلَّا قَدْ نَهَيْتُكُمْ عَنْهُ).

قال الشيخ الألباني في «صحيح الترغيب والترهيب»، رقم: ١٧٠٠: (صحيح لغيره). انتهى

والسؤال الآن: إذا كان رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قد صرَّح بأنه يَعْلَمُ لنا كل خير وكل شر تفصيلاً، فلماذا كذب الغماري قائلاً: (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) اكتفى بالنصوص العامة الشاملة للمندويات)!؟!!

(١) المعجم الكبير (٢/١٥٥).

(٢) المصنف (٧/٧٩).

(٣) المستدرك على الصحيحين (٢/٥).

(٤) شعب الإيمان (٧/٢٩٩).

## الكتبة الخامسة

### حول حديث «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد»

قال عبد الله الغماري في كتابه «إتقان الصنعة في تحقيق معنى البدعة، ص ١٨»:

(قال رسول الله ﷺ: «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد» .. وفي رواية مسلم: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد» .. قال ابن رجب: «هذا الحديث يدل بمنطقه على أن كل عمل ليس عليه أمر الشارع فهو مردود، ويدل على أن كل عمل عليه أمره، فهو غير مردود». اهـ.. قلت [الفائق هو الغماري]: هذا الحديث مخصوص لحديث «كل بدعة ضلاله» ومبين للمراد منها كما هو واضح. إذ لو كانت البدعة ضلاله بدون استثناء لقال الحديث: «من أحدث في أمرنا هذا شيئاً». لكن لما قال: «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد» أفاد أن المحدث نوعان:

ما ليس من الدين: بأن كان مخالفًا لقواعده ودلائله، فهو مردود، وهو البدعة الضلال.

وما هو من الدين: بأن شهد له أصل، أو أتى به دليل، فهو صحيح مقبول، وهو السنة الحسنة). انتهى كلام الغماري.

قلت: لقد فَضَحَ الغماري نَفْسَهِ حين أخفى بقية كلام الحافظ ابن رجب، وإنما أخفاه لأنَّه يَهْدِمُ كلام الغماري هَذِمًا!!

والكلام هنا في ثلاثة مطالب:

**المطلب الأول:** فَضْح تدليس الغماري حين نقل كلام الحافظ ابن رجب.

**المطلب الثاني:** بيان أنه إذا كان أحد الحديثين يُحَصّص الآخر، فذلك لا يؤثر

شيء على المعنى المقصود.

**المطلب الثالث:** بيان معنى «مُخَالفة السُّنَّة» الذي حَذَر منه الرسول ﷺ في الحديثين.

وإليكم تفصيل ذلك:

**المطلب الأول: فَضْح تدليس الغماري حين نقل كلام الحافظ ابن رجب:**

سننقل إليكم كلام الحافظ ابن رجب من كتابه «جامع العلوم والحكم» لِتَرَوْا بأعينكم الجزء الذي أخفاه الغماري عنكم:

قال الحافظ ابن رجب: (فَهَذَا الْحَدِيثُ بِمَنْطُوقِهِ يَدُلُّ عَلَى أَنَّ كُلَّ عَمَلٍ لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُ الشَّارِعِ فَهُوَ مَرْدُودٌ، وَيَدُلُّ بِمَفْهُومِهِ عَلَى أَنَّ كُلَّ عَمَلٍ عَلَيْهِ أَمْرٌ فَهُوَ غَيْرُ مَرْدُودٍ<sup>(١)</sup>).

وَالْأَعْمَالُ قِسْمَانٌ: عِبَادَاتٌ وَمَعَامَلَاتٌ. فَأَمَّا الْعِبَادَاتُ: فَمَا كَانَ مِنْهَا خَارِجًا عَنْ حُكْمِ الله وَرَسُولِهِ بِالْكُلِّيَّةِ فَهُوَ مَرْدُودٌ عَلَى عَامِلِهِ، وَعَامِلُهُ يَدْخُلُ تَحْتَ قَوْلِهِ: «أَمْ لَهُمْ شُرَكَاءٌ تُؤْشِرُونَ إِلَيْهِم مِنَ الَّذِينَ مَا لَمْ يَأْذِنْ لَهُ اللَّهُ هُنَّ [الشورى: ٢١].

فَمَنْ تَقَرَّبَ إِلَى الله بِعَمَلٍ لَمْ يَجْعَلْهُ الله وَرَسُولُهُ قُرْبَةً إِلَى الله، فَعَمَلُهُ باطِلٌ مَرْدُودٌ عَلَيْهِ، وَهُوَ شَيْءٌ بِحَالِ الَّذِينَ كَانُوا صَلَاتُهُمْ عِنْدَ الْبَيْتِ مُمْكَأَةً وَتَصْدِيَّةً .. وَمَا أَشْبَهَ

(١) إلى هنا يتنهى الجزء الذي نَكَلَهُ الغماري، ويبدأ بعده الجزء الذي أخفاه الغماري.

ذَلِكَ مِنَ الْمُحْدَثَاتِ الَّتِي لَمْ يَسْرِعَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ التَّقْرُبَ إِلَيْهَا بِالْكُلُّيَّةِ.

وَلَيْسَ مَا كَانَ قُرْبَةً فِي عِبَادَةٍ يَكُونُ قُرْبَةً فِي غَيْرِهَا مُطْلَقاً؛ فَقَدْ رَأَى النَّبِيُّ ﷺ رَجُلًا قَائِمًا فِي الشَّمْسِ، فَسَأَلَ عَنْهُ، فَقَيْلَ: «إِنَّهُ نَذَرَ أَنْ يَقُومَ وَلَا يَقْعُدَ وَلَا يَسْتَظِلَّ وَأَنْ يَصُومَ» فَأَمَرَهُ النَّبِيُّ ﷺ أَنْ يَقْعُدَ وَيَسْتَظِلَّ، وَأَنْ يُتَمَّ صَوْمَهُ. فَلَمْ يَجْعَلْ قِيَامَهُ وَبِرْوَزَهُ فِي الشَّمْسِ قُرْبَةً يُؤْفَى بِنَذْرِهِمَا. وَقَدْ رُوِيَ أَنَّ ذَلِكَ كَانَ فِي يَوْمٍ جُمُوعَةٍ عِنْدَ سَمَاءِ خُطْبَةِ النَّبِيِّ ﷺ وَهُوَ عَلَى الْمُنْبِرِ، فَنَذَرَ أَنْ يَقُومَ وَلَا يَقْعُدَ وَلَا يَسْتَظِلَّ مَا دَامَ النَّبِيُّ ﷺ يَخْطُبُ؛ إِعْظَاماً لِسَمَاءِ خُطْبَةِ النَّبِيِّ ﷺ، وَلَمْ يَجْعَلْ النَّبِيُّ ﷺ ذَلِكَ قُرْبَةً تُؤْفَى بِنَذْرِهِ، مَعَ أَنَّ الْقِيَامَ عِبَادَةٌ فِي مَوَاضِعٍ أُخْرَى، كَالصَّلَاةِ وَالْأَذَانِ وَالدُّعَاءِ بِعَرَفَةَ، وَالْبُرُوزُ لِلشَّمْسِ قُرْبَةً لِلْمُهْرِمِ.

فَدَلَّ عَلَى أَنَّهُ لَيْسَ كُلُّ مَا كَانَ قُرْبَةً فِي مَوْطِنٍ - يَكُونُ قُرْبَةً فِي كُلِّ الْمَوَاطِنِ، وَإِنَّمَا يَتَبَعُ فِي ذَلِكَ كُلِّهِ مَا وَرَدَتْ بِهِ الشَّرِيعَةُ فِي مَوَاضِعِهَا ..

وَأَمَّا مَنْ عَمِلَ عَمَلاً أَصْلُهُ مَشْرُوعٌ وَقُرْبَةٌ، ثُمَّ أَدْخَلَ فِيهِ مَا لَيْسَ بِمَشْرُوعٍ، أَوْ أَخْلَلَ فِيهِ بِمَشْرُوعٍ، فَهَذَا مُخَالِفٌ أَيْضًا لِلشَّرِيعَةِ بِقَدْرِ إِخْلَالِهِ بِهَا أَخْلَلَ بِهِ، أَوْ إِدْخَالِهِ مَا أَذْخَلَ فِيهِ ..

فَإِنْ كَانَ قَدْ زَادَ فِي الْعَمَلِ الْمَمْشُورِ مَا لَيْسَ بِمَشْرُوعٍ، فَنِيَادُهُ مَرْدُودَةٌ عَلَيْهِ، بِمَعْنَى أَنَّهَا لَا تَكُونُ قُرْبَةً وَلَا يُثَابُ عَلَيْهَا<sup>(١)</sup>. انتهى كلام الحافظ ابن رجب.

قلت: فالغماري إنما وضع كتابه «إتقان الصنعة» لبيان الابتداع في العبادات

(١) جامع العلوم والحكم (ص ٥٩-٦٠).

## الباب السابع

بحيث يتقرب إلى الله بها لم يتقرب به رسول الله ﷺ.

فحذف الغماري كلام الحافظ ابن رجب الذي يهدم هذا الأساس الذي بنى الغماري عليه كتابه !!

تأملوا قول الحافظ ابن رجب في شرحه للحديث: (فَمَنْ تَقَرَّبَ إِلَى اللَّهِ بِعَمَلٍ لَمْ يُجْعَلْهُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ قُرْبَةً إِلَى اللَّهِ، فَعَمَلَهُ بَاطِلٌ مَرْدُودٌ عَلَيْهِ ..  
وَلَيْسَ مَا كَانَ قُرْبَةً فِي عِبَادَةٍ يَكُونُ قُرْبَةً فِي غَيْرِهَا مُطْلَقاً ..  
لَيْسَ كُلُّ مَا كَانَ قُرْبَةً فِي مَوْطِنٍ - يَكُونُ قُرْبَةً فِي كُلِّ الْمَوَاطِنِ، وَإِنَّمَا يَتَبَعُ فِي ذَلِكَ كُلُّهُ مَا وَرَدَتْ بِهِ الشَّرِيعَةُ فِي مَوَاضِعِهَا). انتهى

تأملوا قوله: (وَإِنَّمَا يَتَبَعُ فِي ذَلِكَ كُلُّهُ مَا وَرَدَتْ بِهِ الشَّرِيعَةُ فِي مَوَاضِعِهَا). انتهى  
قلتُ: لكن الغماري يرفض أن يتقييد باتباع ما وردت به الشريعة في مواضعها، إنما يريد اختراع طرق في العبادة غير الطرق التي تعبد بها رسول الله ﷺ!

لقد توهم الغماري أن المسلمين لن يراجعوا وراءه ما ينقله عن أهل العلم، فأخذ يُدَلِّس وَيُدَلِّس !  
ولكن هيئات هيئات.

ثُمَّ:

لقد ذكر الغماري أن الرواية الأخرى في «صحيح مسلم»، وقد نقل في كتابه من شرح الإمام النووي لـ«صحيح مسلم».

فلا أدرى لماذا أخفى الغماري عن المسلمين شرح الإمام النووي لهذا الحديث من

«صحيح مسلم»؟!!

لماذا أخفى الغماري عن القراء تصريح الإمام النووي بأن هذا الحديث دليل على رد كل المحدثات وكل البدع؟!

قال الإمام النووي في شرحه لـ «صحيح مسلم»: (هَذَا الْحَدِيثُ قَاعِدَةٌ عَظِيمَةٌ مِنْ قَوَاعِدِ الْإِسْلَامِ، وَهُوَ مِنْ جَوَامِعِ كَلِمَتِهِ ﷺ؛ فَإِنَّهُ صَرِيحٌ فِي رَدِّ كُلِّ الْبِدْعَ الْمُخْتَرَّاتِ).

وفي الرواية الثانية زيادة، وهي أنه قد يعاني بعض الفاعلين في بدعة سبق إليها، فإذا احتجَ عَلَيْهِ بالرواية الأولى يقول: (أَنَا مَا أَحْدَثْتُ شَيْئًا) فيحتاج عَلَيْهِ بالرواية التي فيها التصريح بـ رد كُلِّ الْمُخْتَرَّاتِ، سواءً أَحْدَثَهَا الفاعل، أو سبق بـ إِحْدَاثِهَا).<sup>(١)</sup> انتهى كلام الإمام النووي.

ونعيد السؤال مرة أخرى:

لماذا أخفى الغماري عن القراء تصريح الإمام النووي بأن هذا الحديث دليل على رد كل المحدثات وكل البدع؟!

**المطلب الثاني: بيان أنه إذا كان أحد الحديثين يخصّص للأخر، فذلك لا يؤشر**

**بشيء على المعنى المقصود:**

في هذا المطلب نُبيّن أن الصواب أن حديث «عليكم بـ سُنْتِي .. وإياكم ومحدثات الأمور» مطابق في المعنى لحديث: «مَنْ أَحْدَثَ فِي أَمْرِنَا هَذَا مَا لَيْسَ مِنْهُ فَهُوَ رَدٌّ».

(١) شرح النووي على صحيح مسلم (١٢/١٦).

لفظ «مُحَدَّث» في لُغة العرب يشمل ما كان موافقاً لِسُنَّة النَّبِيِّ ﷺ وما خالف سُنَّتَه ﷺ.

والرسول ﷺ بدأ كلامه قائلاً: «عَلَيْكُمْ سُنْتِي» ثم قال ﷺ: «وَإِيَاكُمْ وَمَحْدُثَاتُ الْأَمْرِ» فَعَلِمْنَا مِنْ هَذَا أَنَّهُ يُحَذِّرُ مِنَ الْمَحْدُثَاتِ الْمُخَالِفَةِ لِسُنَّتِه ﷺ.

فقول الرسول ﷺ: «مَحْدُثَاتُ الْأَمْرِ .. كُلُّ مَحْدُثَةٍ بَدْعَةٌ» إنما قصد به الأمور المُخَالِفَة لِسُنَّتِه ﷺ، وهذا معنى أَخْصٍ مِنَ الْمَعْنَى الْعَامِ لِلْفَظِ «مُحَدَّث» في لُغَةِ الْعَربِ، فلفظ «مُحَدَّث» في لُغَةِ الْعَربِ يُشَمِّلُ مَا كَانَ موافقاً لِسُنَّةِ النَّبِيِّ ﷺ وما خالَفَ سُنَّتَه ﷺ<sup>(١)</sup>.

فالْتَّخْصِيصُ فِيهِ مِنْهُ مِنْ قَوْلِهِ ﷺ فِي الْحَدِيثِ نَفْسَهُ: «عَلَيْكُمْ سُنْتِي».

كذلك قَوْلُهُ ﷺ: «مَنْ أَحْدَثَ فِي أَمْرِنَا هَذَا مَا لَيْسَ مِنْهُ فَهُوَ رَدٌّ» فَقَوْلُهُ: «مَا لَيْسَ مِنْهُ» يَعْنِي كَأَنَّهُ ﷺ قَالَ: لَيْسَ مِنْ أَمْرِنَا، يَعْنِي: يُخَالِفُ سُنَّتَنَا.

فَالْحَدِيثَانِ مُتَطَابِقَانِ – أَوْ مُتَشَابِهَانِ – فِي الْمَعْنَى، وَلَيْسَ الثَّانِي مُخَصِّصًا لِلْأَوَّلِ.

وَفِي ذَلِكَ يَقُولُ الْإِمَامُ الْحَافِظُ ابْنُ رَجَبٍ فِي كِتَابِهِ «جَامِعُ الْعِلُومِ وَالْحُكْمِ»: (فَقَوْلُهُ ﷺ: «كُلُّ بَدْعَةٍ ضَلَالٌ») مِنْ جَوَامِعِ الْكَلْمِ، لَا يَخْرُجُ عَنْهُ شَيْءٌ، وَهُوَ أَصْلٌ عَظِيمٌ مِنْ أَصْوَلِ الدِّينِ، وَهُوَ شَبِيهٌ بِقَوْلِهِ: «مَنْ أَحْدَثَ فِي أَمْرِنَا مَا لَيْسَ مِنْهُ فَهُوَ رَدٌّ»<sup>(٢)</sup>. انتهى

(١) وَكَذَلِكَ يَكُونُ الْكَلَامُ فِيهَا يَتَعَلَّقُ بِالْفَظِ «كُلُّ بَدْعَةٍ ضَلَالٌ» مِنْ حِيثِ اسْتِخْدَامِ لِفَظِ «بَدْعَةٌ» بِمَعْنَى أَخْصٍ مِنَ مَعْنَاهَا الْعَامِ فِي لُغَةِ الْعَربِ.

(٢) جَامِعُ الْعِلُومِ وَالْحُكْمِ (ص ٢٦٦).

قلتُ: فنحن نتفق على أن قوله ﷺ: «كل محدثة بيعة وكل بيعة ضلاله» لا يقصد به كل مُحدَّث، وإنما قصد مُحدَّثاً خاصاً، وهو المُحدَّث الذي يخالف سُنته ﷺ.

من أين فَهَمْنَا التخصيص؟

فَهِمْنَا من قوله ﷺ في الحديث نفسه: «عليكم بِسُنْتِي»، فالتبَخْصِيص موجود في الحديث نفسه.

أو فَهَمْنَا من قوله ﷺ في الحديث الآخر: «مَنْ أَحْدَثَ فِي أُمْرِنَا مَا لَيْسَ مِنْهُ». وسواء فَهَمْنَا التخصيص من الحديث نفسه أو من الحديث الثاني - فلا يؤثر ذلك على شيء من المعنى المقصود.

إنما الذي يؤثُّر هو تحديد معنى «مخالفة السنة»؛ لأن هذا هو المعنى الذي حذَّر منه الرسول ﷺ في الحديثين.

يتبقى هنا تحديد معنى «مخالفة السنة»، وبيان ذلك في المطلب التالي.

**المطلب الثالث: بيان معنى «مخالفة السنة» الذي حذر منه الرسول ﷺ في الحديثين.**

أي واقعة يواجهها المسلم بعد عهده ﷺ لا تخلو من حالين:

**الحال الأولى:** أن يكون الواقع مطابقاً تماماً للواقع في عهده ﷺ، فهنا لابد أن نسلك نفس المسار الذي سلكه ﷺ في هذا الواقع؛ وإنما نكون قد خالفنا سنته ﷺ في التعامل مع هذا الواقع.

**الحال الثانية:** أن يكون الواقع جديداً؛ أي إنه مختلف عن الواقع في عهده ﷺ ويطلب مسلكاً جديداً يناسبه، فهنا سنسلك معه مسلكاً جديداً في ضوء توجيهاته ﷺ، يعني على وفق سنته ﷺ.

واختلاف الواقع الجديد عن واقعه ﷺ يكون في شيئين:

**الاختلاف الأول:**

أن توجد مستجدات في الواقع تتطلب مسلكاً جديداً مناسباً لها، هذه المستجدات تمثل دافعاً يقتضي مسلكاً جديداً مناسباً، وهذا الدافع المقتضي لم يكن موجوداً في عهده ﷺ.

مثاله: مسألة تعدد صلاة الجمعة، فقد كان المسلمين يؤدون صلاة الجمعة في مسجد واحد في عهده ﷺ، فلا توجد إلا جمعة واحدة، هذه هي السنة التي سار عليها المسلمون في عهد الرسول ﷺ وفي عهد الخلفاء الراشدين.

لكن بعد وفاته ﷺ بزمن طويل كثُر الناس، وأصبح من المستحيل أن يتسع لهم مسجد واحد، لهذا الواقع الجديد لم يكن موجوداً في عهده ﷺ، وهذا الواقع الجديد

يُمَثِّلُ دَافِعًا يَدْفَعُ الْمُسْلِمِينَ إِلَى سُلُوكِ مَسْلِكٍ جَدِيدٍ يَتَنَاسَبُ مَعَهُ، وَهُوَ قِيَامُهُمْ بِأَدَاءِ صَلَاةِ الْجَمَعَةِ فِي أَكْثَرِ مِنْ مَسْجِدٍ (انْظُرْ تَفْصِيلَ ذَلِكَ فِي كِتَابِنَا هَذَا، صِ ٤١٢).

### الاختلاف الثاني:

أَنْ يَكُونَ هَذَا الدَّافِعُ الْمُقْتَضِيُّ مُوْجَدًا فِي عَهْدِ ﷺ؛ لَكِنْ كَانَ يَوْجَدُ – فِي عَهْدِ ﷺ – مَانِعٌ يَمْنَعُ مِنْ سُلُوكِ الْمَسْلِكِ الَّذِي يَقْتَضِيهُ هَذَا الدَّافِعُ.

فَالْمُقْتَضِيُّ لِلْفَعْلِ مُوْجَدٌ فِي عَهْدِ ﷺ؛ لَكِنْ يَوْجَدُ مَانِعٌ يَمْنَعُ مِنِ الْإِتِيَانِ بِهَذَا الْفَعْلِ فِي حَيَاتِهِ ﷺ.

مَثَالُهُ: صَلَاةُ التَّرَاوِيْحِ، فَالْدَّافِعُ إِلَيْهَا هُوَ الرَّغْبَةُ فِي التَّقْرِبِ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى بِالنَّوَافِلِ، هَذَا الدَّافِعُ كَانَ مُوْجَدًا فِي عَهْدِ ﷺ، لَكِنْ رُوِيَ مَانِعٌ مَنْعَ الرَّسُولِ ﷺ مِنِ الْمُواظِبَةِ عَلَيْهَا، وَهُوَ أَنَّهُ كَانَ ذَلِكَ وَقْتًا تَشْرِيعُ مِنَ اللَّهِ تَعَالَى، فَخَافَ ﷺ أَنْ يَفْرُضَهَا اللَّهُ عَلَى الْمُسْلِمِينَ إِذَا وَاضْبَوُا عَلَيْهَا.

نَجَدَ ذَلِكَ فِيمَا ثَبَتَ فِي «صَحِيحِ الْبَخَارِيِّ»<sup>(١)</sup> و«صَحِيحِ مُسْلِمٍ»<sup>(٢)</sup> – وَاللَّفْظُ لِلْبَخَارِيِّ – عَنْ عَائِشَةَ اُمِّ الْمُؤْمِنِينَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا: (أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي الْمَسْجِدِ؛ فَصَلَّى بِصَلَاتِهِ نَاسٌ، ثُمَّ صَلَّى مِنَ الْقَابِلَةِ؛ فَكَثُرَ النَّاسُ، ثُمَّ اجْتَمَعُوا مِنَ اللَّيْلَةِ الثَّالِثَةِ أَوِ الرَّابِعَةِ فَلَمْ يَخْرُجْ إِلَيْهِمْ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ. فَلَمَّا أَصْبَحَ قَالَ: «قَدْ رَأَيْتُ الَّذِي صَنَعْتُمْ، وَلَمْ يَمْنَعْنِي مِنَ الْخُرُوجِ إِلَيْكُمْ إِلَّا أَنِّي خَشِيتُ أَنْ تُفْرَضَ عَلَيْكُمْ، وَذَلِكَ فِي رَمَضَانَ»).

(١) صَحِيحُ الْبَخَارِيِّ (حَدِيثُ رقم: ١٠٧٧).

(٢) صَحِيحُ مُسْلِمٍ (حَدِيثُ رقم: ٧٦١).

النتيجة:

نحن - في كتابنا هذا - إنما نتكلّم عما اخترعه الإنسان من طرق يَتَبَعَّدُ بها ولم يَتَبَعَّدُ بها النبي ﷺ، مع مطابقة واقع هذا المخترع مع واقع النبي ﷺ.

ومطابقة الواقع نقصد بها أن ما يزعم هذا المخترع المبتدع أنه يقتضي اختراع هذه الطريقة ويطلبها ويدفع إليها - هذا المقتضي المزعوم قد كان موجوداً في حياته ﷺ، ومع ذلك لم يَسْلُك النبي ﷺ هذا المسلك الذي اخترعه المبتدع، على الرغم من عدم وجود مانع يمنع الرسول ﷺ من سلوك هذا المسلك المبتدع.

فاتّباع السنة حينئذ - مع هذا الواقع - يكون بِرْكَ هذا المسلك ومجانته كما ترَكه ﷺ، فَمَنْ سَلَكَهْ فَإِنَّهُ يَكُونُ مُبَدِّعاً ضَالاً؛ ويكون قد أَحْدَثَ في الدِّينِ مَا لَيْسَ مِنْ أَمْرِهِ ﷺ؛ فَيُنَطَّبِقُ عَلَيْهِ قَوْلُهُ ﷺ: «مَنْ أَحْدَثَ فِي أُمَّرِنَا هَذَا مَا لَيْسَ مِنْهُ فَهُوَ رَدٌّ».

وكذلك ينطبق عليه قوله ﷺ: «مَنْ عَمِلَ عَمَلاً لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرَنَا فَهُوَ رَدٌّ».

وذلك لأن حاله - حينئذ - ليس كحال النبي ﷺ، وشأنه ليس كشأن النبي في أفعاله وأقواله وتروكه.

قال الإمام جلال الدين السيوطي (٨٤٩ - ٩١١ هـ) في كتابه «المزهر في علوم اللغة وأنواعها»: (لفظة «أمر» .. تجدها مستعملة في الحال والأفعال والشأن .. مثل:

**﴿وَمَا أَمْرٌ فِرْعَوْنٍ يَرِيدُ بِهِ شَيْءٍ﴾** يزيد: بجملة أفعاله و شأنه<sup>(١)</sup>. انتهى

(انظر تفصيل أكثر لمعنى مخالفة السنة - في كتابنا هذا: الباب السادس).

(١) المزهر في علوم اللغة وأنواعها (١/٢٨٧).

وننقل لكم التصريحات التالية التي توضح هذه القاعدة:

١ - قال الإمام ابن تيمية في «اقتضاء الصراط المستقيم لخالفه أصحاب الجحيم»: (الضابط في هذا - والله أعلم - أن يقال: إن الناس لا يُحدِثُونَ شيئاً إلا لأنهم يرونَه مصلحة .. فما رأه المسلمون مصلحة نُظِرَ في السبب المُحْوِجِ إِلَيْهِ؛ فإن كان السبب المُحْوِجِ إِلَيْهِ أَمْرًا حَدَثَ بَعْدَ النَّبِيِّ ﷺ .. فَهُنَّا قَدْ يُحْوِزُونَ إِحْدَادَ ما تَدْعُونَ الْحَاجَةَ إِلَيْهِ). وكذلك إن كان المقتضي لفعله قائماً على عهد رسول الله ﷺ لكن تركه النبي ﷺ لعارض قد زال بموته.

وأما ما لم يحدث سبب يُحْوِجِ إِلَيْهِ .. فَهُنَّا لَا يُحْوِزُونَ إِحْدَادَ.

فكل أمر يكون المقتضي لفعله على عهد رسول الله ﷺ موجوداً - لو كان مصلحة ولم يُفعَل - يُعلَمُ أنه ليس بمصلحة.

وأما ما حدث المقتضي له بعد موته ﷺ - من غير معصية الخالق - فقد يكون مصلحة.

فأما ما كان المقتضي لفعله موجوداً: لو كان مصلحة وهو مع هذا لم يُشرعه، فوضعه تغيير لِدِينِ الله تعالى، وإنما أدخله فيه من تُسبِّبُ إلى تغيير الدِّينِ من الملوك والعلماء والعباد، أو مَنْ زَلَّ مِنْهُمْ باجتِهادٍ كَمَا رُوِيَ عن النَّبِيِّ ﷺ وغير واحد من الصحابة: «إِنَّ أَخْوَافَ مَا أَخَافُ عَلَيْكُمْ زَلَّةُ عَالَمٍ، أَوْ جَدَالٌ مُنَافِقٌ بِالْقُرْآنِ، وَأَئِمَّةٌ مُضِلُّونَ».

فمثَالُ هَذَا الْقَسْمِ: الأذان في العيددين، فإن هذا لَمَّا أَحْدَثَه بعضُ الْأَمْرَاءِ انكَرَهُ المسلمون؛ لأنَّه بَدْعَةٌ ..

يُقال: تَرَكَ رسول الله ﷺ له مع وجود ما يُعتقد مُقتضياً وزوال المانع - سُنَّةً كَما أَنْ فِعْلَهُ سُنَّةً.

فَلَمَّا أُمِرَ بِالْأَذَانِ فِي الْجَمْعَةِ، وَصَلَّى الْعَبْدَيْنِ بِلَا أَذَانٍ وَلَا إِقَامَةٍ، كَانَ تَرْكُ الْأَذَانِ فِيهَا سُنَّةً، فَلِيْسَ لِأَحَدٍ أَنْ يُزِيدَ فِي ذَلِكَ، بَلْ الْزِيادةُ فِي ذَلِكَ كَالْزِيادَةُ فِي أَعْدَادِ الصَّلَاةِ وَأَعْدَادِ الرَّكْعَاتِ أَوِ الْحِجَّةِ، فَإِنْ رَجُلًا لَوْ أَحَبَ أَنْ يُصْلِي الظَّهَرَ خَمْسَ رَكْعَاتٍ، وَقَالَ: «هَذَا زِيادةٌ عَمَلٌ صَالِحٌ» لَمْ يَكُنْ لَهُ ذَلِكُ .. وَلَيْسَ لَهُ أَنْ يَقُولَ: «هَذِهِ بَدْعَةٌ حَسَنَةٌ» بَلْ يَقُولُ لَهُ: كُلُّ بَدْعَةٍ ضَلَالٌ ..

فَهَذَا مَثَلٌ لِمَا حَدَثَ مَعَ قِيَامِ الْمُقْتَضِيِّ لَهُ وَزَوْلِ الْمَانعِ لَوْ كَانَ خَيْرًا.

فَإِنَّ كُلَّ مَا يُبَدِّيْهُ الْمُعْدِّيْثُ لَهُذَا مِنَ الْمَصْلَحةِ أَوْ يَسْتَدِلُّ بِهِ مِنَ الْأَدْلَةِ - قَدْ كَانَ ثَابِتًا عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ؛ وَمَعَ هَذَا لَمْ يَفْعُلْهُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ؛ فَهَذَا التَّرْكُ سُنَّةً خَاصَّةً مُقَدَّمَةً عَلَى كُلِّ عُومٍ وَكُلِّ قِيَاسٍ ..

وَهَذَا الْمَعْنَى مَنْ فَهَمَهَا انْحَلَّ عَنْهُ كَثِيرٌ مِنْ شُبَهِ الْبَدْعَ الْخَاطِئَةِ؛ فَإِنَّهُ قَدْ رُوِيَ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ أَنَّهُ قَالَ: «مَا أَحْدَثَ قَوْمٌ بَدْعَةً إِلَّا نَزَعَ اللَّهُ عَنْهُمْ مِنَ السُّنَّةِ مِثْلَهَا».

وَقَدْ أَشَرْتُ إِلَى هَذَا الْمَعْنَى فِيهَا تَقَدُّمٌ وَبَيْنَتُ أَنَّ الشَّرَائِعَ أَغْذِيَّةَ الْقُلُوبِ، فَمَتَى اغْتَذَتِ الْقُلُوبُ بِالْبَدْعِ لَمْ يَبْقُ فِيهَا فَضْلٌ لِلْسُّنْنِ؛ فَتَكُونُ بِمَنْزِلَةِ مَنْ اغْتَذَى بِالطَّعَامِ الْخَبِيثِ<sup>(١)</sup>. انتهى كلام الإمام ابن تيمية.

٢ - الإمام الشاطبي في كتابه «الموافقات» في أصول الشريعة له كلام طويل، نذكره لفائدة وأهميته: قال: (أُمَّةُ مُحَمَّدٍ لَا تَجْتَمِعُ عَلَى ضَلَالٍ، فَمَا كَانُوا عَلَيْهِ مِنْ

(١) اقتضاء الصراط المستقيم لخالفه أصحاب الجحيم (ص ٢٧٨-٢٨١).

فِعْلٌ أو تَرْكٌ فَهُوَ السُّنَّةُ وَالْأَمْرُ الْمُعْتَبَرُ، وَهُوَ الْمَهْدِيُّ، وَلَيْسَ ثُمَّ إِلَّا صَوَابٌ أَوْ خَطَأً؛  
فَكُلُّ مَنْ خَالَفَ السَّلْفَ الْأُولَى فَهُوَ عَلَى خَطَأٍ، وَهَذَا كَافٌِ ..

وَاسْتِدْلَالُ كُلَّ مَنْ اخْتَرَعَ بَدْعَةً أَوْ اسْتَحْسَنَ مُحَدَّثَةً لَمْ تَكُنْ فِي السَّلْفِ الصَّالِحِ -  
بِأَنَّ السَّلْفَ اخْتَرَعُوا أَشْيَاءً لَمْ تَكُنْ فِي زَمَانِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ - كَتَبَ الْمَصْحَفَ،  
وَتَصْنِيفَ الْكِتَبِ، وَتَدوينَ الدَّوَائِينِ .. - فَخَلَطُوا وَغَلَطُوا، وَاتَّبَعُوا مَا تَشَابَهَ مِنَ  
الشَّرِيعَةِ؛ ابْتِغَاءَ الْفَتْنَةِ وَابْتِغَاءَ تَأْوِيلِهَا، وَهُوَ كُلُّهُ خَطَأٌ عَلَى الدِّينِ، وَاتِّبَاعُ لِسَيِّلِ  
الْمَلْحِدِينِ؛ فَإِنَّ هُؤُلَاءِ الَّذِينَ أَدْرَكُوا هَذِهِ الْمَدَارِكَ، وَعَبَرُوا عَلَى هَذِهِ الْمَسَالِكَ إِمَّا أَنْ  
يَكُونُوا قَدْ أَدْرَكُوا مِنْ فَهْمِ الشَّرِيعَةِ مَا لَمْ يَفْهُمُهُ الْأُولَوْنَ، أَوْ حَادُوا عَنْ فَهْمِهَا.

وَهَذَا الْأَخْيَرُ هُوَ الصَّوَابُ؛ إِذَا تَقْدَمُوا مِنَ السَّلْفِ الصَّالِحِ هُمْ كَانُوا عَلَى  
الصَّرَاطِ الْمُسْتَقِيمِ، وَلَمْ يَفْهُمُوا مِنَ الْأَدْلَةِ الْمُذَكَّرَةِ وَمَا أَشْبَهُهَا إِلَّا مَا كَانُوا عَلَيْهِ، وَهَذِهِ  
الْمُحَدَّثَاتُ لَمْ تَكُنْ فِيهِمْ، وَلَا عَمِلُوا بِهَا؛ فَدَلَّ عَلَى أَنَّ تَلْكَ الْأَدْلَةَ لَمْ تَتِبْصَمِنْ هَذِهِ الْمَعَانِي  
الْمُخْتَرَعَةِ بِحَالٍ، وَصَارَ عَمِلُهُمْ بِخَلْفِ ذَلِكَ دَلِيلًا إِجْمَاعِيًّا عَلَى أَنَّ هُؤُلَاءِ فِي  
اسْتِدْلَالِهِمْ وَعَمِلِهِمْ مُخْطَئُونَ وَمُخَالِفُونَ لِلْسُّنَّةِ.

فَيُقَالُ لِمَنْ اسْتَدَلَ بِأَمْثَالِ ذَلِكَ: هَلْ وُجِدَ هَذَا الْمَعْنَى الَّذِي اسْتَبْنَيْتَ فِي عَمَلِ  
الْأُولَئِينَ؟ أَوْ لَمْ يَوْجُدْ؟

إِنْ زَعَمْتَ أَنَّهُ لَمْ يَوْجُدْ - وَلَا بَدْ مِنْ ذَلِكَ - فَيُقَالُ لَهُ: أَفَكَانُوا غَافِلِينَ عَمَّا تَنَبَّهُتْ  
لَهُ؟ أَوْ جَاهِلِينَ بِهِ؟ أَمْ لَا؟ وَلَا يَسْعُهُ أَنْ يَقُولَ بِهَذَا؛ لَأَنَّهُ فَتْحُ لَبَابِ الْفَضْيَّةِ عَلَى  
نَفْسِهِ، وَخَرْقٌ لِلْإِجْمَاعِ.

وَإِنْ قَالَ: إِنَّهُمْ كَانُوا عَارِفِينَ بِمَا أَخْذُوهُ هَذِهِ الْأَدْلَةَ، كَمَا كَانُوا عَارِفِينَ بِمَا أَخْذُوهُ غَيْرُهَا.

قيل له: فما الذي حال بينهم وبين العمل بمقتضاهـ على رَعْمكـ حتى خالفوها إلى غيرها؟!

ما ذاك إلا لأنهم اجتمعوا فيها على الخطأ دونك أيها المُتَّقِولـ والبرهان الشرعي والعادي دال على عكس القضية؛ فكل ما جاء مخالِفًا لِمَا عليه السلف الصالح فهو الضلال بِعِينِه.

فإنْ زعم أن ما انتحله من ذلك إنما هو من قبيل المسكون عنه في الأولين ..

قيل له: بل هو مخالف؛ لأن ما سُكِّت عنه في الشريعة على وجهين:

أحدهما: أن تكون مظنة العمل به موجودة في زمان رسول الله ﷺ فلم يشرع له أمر زائد على ما مَضَى فيه؛ فلا سبيل إلى مخالفته؛ لأنَّ تَرْكَهُم لِمَا عمل به هُؤلاء مُضادٌ له، فمن استلحقه صار مخالفًا للسُّنَّة حسبما تَبَيَّنَ في كتاب المقاصد.

والثاني: أن لا توجد مظنة العمل به، ثم تُوجَد؛ فি�شرع له أمر زائد يلائم تصرفات الشرع في مِثله، وهي المصالح المرسلة، وهي من أصول الشريعة المبني عليها؛ إذ هي راجعة إلى أدلة الشرع، حسبما تَبَيَّنَ في علم الأصول؛ فلا يصح إدخال ذلك تحت جنس البدع.

وأيضاً: فالمصالح المرسلة - عند القائل بها - لا تدخل في التعبادات الْبَيْتَة، وإنما هي راجعة إلى حفظ أصل الملة، وحياطة أهلها في تصرفاتهم العادية، ولذلك تجد مالِكًا - وهو المسترسل في القول بالمصالح المرسلة - مُشَدِّدًا في العبادات أنْ لا تقع إلا على ما كانت عليه في الأولين ..

فإذاً ليس ما انتحل هذا المخالف العمل به - من قبيل المسكون عنه، ولا من

قبيل ما أصله المصالح المرسلة؛ فَلَمْ يَبْقَ إِذَا أَنْ يَكُونَ إِلَّا مِنْ قَبْلِ الْمُعَارِضِ لِهَا مَضَى عَلَيْهِ عَمَلُ الْأَقْدَمِينَ، وَكَفَى بِذَلِكَ مَزَّلَةً قَدَمَ، وَبِاللَّهِ التَّوْفِيقُ<sup>(١)</sup>. انتهى كلام الإمام الشاطبي.

٣ - قال شهاب الدين ابن حجر الهيثمي في «الفتاوى الحديبية»: (وكذا ما تركه عليه مع قيام المقتضي؛ فيكون ترُكُهُ سُنةً، وفعله بدعة مذمومة، وخرج بقولنا: «مع قيام المقتضي في حياته» .. ما تركه لوجود الممانع - كالاجتماع للتراويح - فإن المقتضي التام يدخل فيه الممانع)<sup>(٢)</sup>. انتهى

٤ - الإمام الشوكاني (١١٧٣ . ١٢٥٠ هـ): قال في موسوعته «نيل الأوطار»: (عن عائشة أنَّ النَّبِيَّ ﷺ قَالَ: «مَنْ عَمِلَ عَمَلاً لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدٌّ» .. وَهَذَا الْحَدِيثُ مِنْ قَوَاعِدِ الدِّينِ؛ لِأَنَّهُ يَنْدَرُجُ تَحْتَهُ مِنْ الْأَحْكَامِ مَا لَا يَأْتِي عَلَيْهِ الْحُضُورُ .. فَعَلَيْكَ إِذَا سَمِعْتَ مَنْ يَقُولُ: «هَذِهِ بَدْعَةٌ حَسَنَةٌ» بِالْقِيَامِ فِي مَقَامِ الْمَنْعِ مُسْنِدًا لَهُ بِهَذِهِ الْكُلْلَيْهِ وَمَا يُشَاهِدُهَا مِنْ نَحْوِ قَوْلِهِ ﷺ: «كُلُّ بَدْعَةٍ ضَلَالٌ» ..

وَمِنْ مَوَاطِنِ الإِسْتِدْلَالِ هَذَا الْحَدِيثُ: كُلُّ فِعْلٍ أَوْ تَرْكٍ وَقَعَ الْإِنْفَاقُ بَيْنَكَ وَبَيْنَ خَصْمِكَ عَلَى أَنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَمْرِ رَسُولِ ﷺ .. بِمَا فِي حَدِيثِ الْبَابِ مِنْ الْعُمُومِ الْمُحِيطِ بِكُلِّ فَرِيدٍ مِنْ أَفْرَادِ الْأُمُورِ الَّتِي لَيْسَتْ مِنْ ذَلِكَ الْقَبِيلِ؛ فَإِنَّهُ: هَذَا أَمْرٌ لَيْسَ مِنْ أَمْرِهِ، وَكُلُّ أَمْرٌ لَيْسَ مِنْ أَمْرِهِ رَدٌّ؛ فَهَذَا رَدٌّ، وَكُلُّ رَدٌّ بَاطِلٌ؛ فَهَذَا بَاطِلٌ.

فَالصَّلَاةُ مَثَلًا الَّتِي تُرِكَ فِيهَا مَا كَانَ يَفْعَلُهُ رَسُولُ ﷺ أَوْ فُعِلَ فِيهَا مَا كَانَ يَرْتُكُهُ -

(١) المواقفات (٣/٧١-٧٥).

(٢) الفتاوى الحديبية (ص ٢٨١).

لَيْسْتُ مِنْ أَمْرِهِ، فَتَكُونُ بَاطِلَةً بِنَفْسِهَا الدَّلِيلُ .. فَلَيْكُنْ مِنْكُمْ هَذَا عَلَى ذِكْرٍ<sup>(١)</sup>.

انتهى كلام الإمام الشوكاني

٥ - الشيخ ملا أحمد بن عبد القادر الرومي (المتوفى ١٠٤١ هـ):

قال في كتابه « مجالس الأبرار ومسالك الأخيار »:

(البدعة لها معنيان:

أحدهما: لُغوي عام؛ وهو المحدث مُطلقاً سواء كان من العادات أو من العبادات.

والثاني: شرعي خاص؛ وهو الزيادة في الدين والتقصان منه بعد الصحابة بغير إذن من الشارع ..

البدعة الغير سيئة ما لم يَحْتَجْ إِلَيْهِ الْأَوَّلُونَ، ثُمَّ احْتَاجَ إِلَيْهِ الْآخِرُونَ .. وعند الاستقراء لا توجد تلك البدعة الغير سيئة في العبادات البدنية المُمحضَة؛ كالصوم والصلوة وقراءة القرآن وأوظاف كل منها؛ بل لا تكون البدعة فيها إلا سيئة.

لأن عدم وقوع الفعل في الصدر الأول ليس إلا لعدم الحاجة إليه، أو لوجود مانع منه .. أو لكرابهة وعدم مشروعية.

والآؤلان<sup>(٢)</sup> مُنتَقِيَان في العبادات البدنية الممحضة؛ لأن الحاجة إلى التقرب إلى الله تعالى بالعبادة لا تقطع، وبعد ظهور الإسلام وعلبة أهله لم يكن منها مانع .. فلم يبق

(١) نيل الأوطار (٢/٦٩-٧٠).

(٢) يقصد: عدم الحاجة إلى الفعل، وجود المانع.

إلا كونها بدعة مكرورة غير مشروعة ..

وهكذا يقال بكل من أتى في العبادة البدنية المحسنة بصفة لم تكن في زمن الصحابة .. فَعُلِمَ من هذا أن كل بدعة في العبادات البدنية المحسنة لا تكون إلا سيئة .. والضابط في هذا أن يقال: الناس لا يُحْدِثُونَ شيئاً إلا أنهم يرونَه مصلحة؛ إذْ لو اعتقدوا فيه مفسدة لم يُحْدِثُوه.

فما رأاه الناس مصلحة يُنْظَرُ في السبب:

فإنْ كان السبب أمراً قد حَدَثَ بعد النبي ﷺ، فيجوز إحداث ما تدعوه الحاجة إليه .. وإنْ كان المقتضي لفعله موجوداً في عصره - عليه السلام - لكن ترك لِعَارِضِ زال بموته، فكذلك يجوز إحداثه؛ كَجَمْعِ القرآن، فإنَّ المانع منه في حياته عليه السلام كَوْنُ الوحي لا يزال ينزل فَيُغَيِّرُ الله تعالى ما يشاء، فَزَال ذلك المانع بموته عليه السلام.

وأما ما كان المقتضي لِ فعله في عهده - عليه السلام - موجوداً من غير وجود المانع منه ومع ذلك لم يَفعَله عليه السلام، فإحداثه تغيير للدين الله تعالى؛ إذ لو كان فيه مصلحة لَفَعَله عليه السلام، أو حَثَّ عليه، ولَمَّا لم يَفعَله عليه السلام ولم يَحثَ عليه - عُلِمَ أنه ليس فيه مصلحة؛ بل هو بدعة قبيحة سيئة.

مثاله: الأذان في العيددين؛ فإنَّه لَمَّا أَخْدَثَه بعض السلاطين - أنكَرَه العلماء .. قالوا: كما أَنَّ فِعْلَه عليه السلام كان سُنَّةً، كذلك ترك ما تركه عليه السلام - مع وجود المقتضي وعدم المانع منه - كان سُنَّةً أيضاً<sup>(١)</sup>. انتهى كلام الشيخ الرومي.

(١) مجالس الأبرار (ص ١٣٢-١٣٦)، مطبوع مع ترجمته «خزينة الأسرار - ١٢٨٣ هـ».

## الكتبة السادسة

### حول حديث «من سَنَّ سُنَّةً حَسَنَةً»

قال عبد الله الغماري في كتابه «إتقان الصنعة في تحقيق معنى البدعة»، ص ١٧: (ويجب أن نبه على مسألة مهمة، لا يعرفها أهل العلم، فضلاً عن دوفهم، وهي تُعين على فهم هذه الأحاديث ... سَنَّ سُنَّةً أو استنادها أي: إنشاؤها باجتهاد واستنباط من قواعد الشرع أو عمومات نصوصه. وهذا معنى ما أفادته الأحاديث المذكورة بعبارة: «من سَنَّ سُنَّةً حَسَنَةً» أي: من أنشأ سُنَّةً حسنةً مستندًا في ابتداع ذاتها إلى دلائل الشرع، كان له أجرها). انتهى كلامه.

قلت: لقد صدق الغماري حين قال: (نبه على مسألة مهمة لا يعرفها أهل العلم).

فهذا الكلام الذي قاله الغماري لا يُعرفه أهل العلم؛ وإنما يُعرفه أهل الجهل والهوى فقط !!

فالذي يُعرفه أهل العلم حَقًّا هو ما سيأتي في المطلين الآتيين:

المطلب الأول: بيان الواقعية التي قال فيها عليه السلام: «من سَنَّ سُنَّةً حَسَنَةً» والمعنى الذي أراده.

المطلب الثاني: بيان أن عقيدة أهل السنة والجماعة أن الشرع - وليس العقل - هو الذي له **الحُكْمُ بِحُسْنِ شَيْءٍ** بحيث يترتب عليه الثواب آجلًا، أو **الحُكْمُ**

يُقْبِحُه بِحِيثَ يَرْتَبُ عَلَيْهِ الْعَقَابُ آجَلًا.

وَإِلَيْكُم تَفْصِيلُ ذَلِكَ:

المطلب الأول: بيان الواقعة التي قال فيها ﷺ: «مَنْ سَنَ سُنَّةً حَسَنَةً» والمعنى

الذِّي أَرَادَهُ:

نَسْأَلُ السُّؤَالَ التَّالِي؛ لِيَفْهُمَ الْقَارِئُ مَعْنَى «سَنَ سُنَّةً حَسَنَةً»:

مَتَى قَالَ ﷺ: «مَنْ سَنَ فِي الْإِسْلَامِ سُنَّةً حَسَنَةً فَلَهُ أَجْرُهَا وَأَجْرُ مَنْ عَمِلَ بِهَا بَعْدَهُ؟»

هَلْ قَالَهَا ﷺ فِيمَنْ اخْتَرَعَ عِبَادَةً لَمْ يَنْصُّ عَلَيْهَا الشَّرْعُ؟ أَمْ قَالَهَا ﷺ فِيمَنْ ابْتَدَأَ تَطْبِيقَ الْعِبَادَةِ الَّتِي نَصَّ عَلَيْهَا الشَّرْعُ نَصَّا صَرِيجًا؟

الجواب نجده في الحديث الذي في «صحيف مسلم»<sup>(١)</sup> عن جرير بن عبد الله ثني، قال: (جاء ناسٌ من الأعراب إلى رسول الله ﷺ عَلَيْهِمُ الصُّوفُ؛ فرأى سوء حاليهم قد أصابتهم حاجة، فَحَثَّ النَّاسَ عَلَى الصَّدَقَةِ، فَأَبْطَأُوا عَنْهُ حَتَّى رُؤِيَ ذَلِكَ فِي وَجْهِهِ .. ثُمَّ إِنَّ رَجُلًا مِنَ الْأَنْصَارِ جَاءَ بِصُرَّةَ مِنْ وَرِيقٍ، ثُمَّ جَاءَ آخَرُ، ثُمَّ تَبَاعُوا، حَتَّى عُرِفَ السُّرُورُ فِي وَجْهِهِ؛ فَقَالَ رسول الله ﷺ: «مَنْ سَنَ فِي الْإِسْلَامِ سُنَّةً حَسَنَةً فَعَمِلَ بِهَا بَعْدَهُ، كُتِبَ لَهُ مِثْلُ أَجْرِ مَنْ عَمِلَ بِهَا، وَلَا يَنْقُصُ مِنْ أُجُورِهِمْ شَيْءٌ ..»).

وَفِي الرَّوَايَةِ الْأُخْرَى فِي «صحيف مسلم»<sup>(٢)</sup> بِلِفَظِ: (فَأَمَرَ بِلَا فَأَذْنَ وَأَقَامَ، فَصَلَّى

(١) صحيح مسلم (حديث رقم: ١٠١٧).

(٢) صحيح مسلم (حديث رقم: ١٠١٧).

## الباب السابع

ثُمَّ خَطَبَ، فَقَالَ: «.. أَتَقْوَا اللَّهَ وَلَتَنْظُرُ نَفْسًا مَا قَدَّمْتُ لِغَيْرٍ وَأَتَقْوَا اللَّهَ ..» [الحضر: ١٨] تَصَدَّقَ رَجُلٌ مِنْ دِينَارِهِ، مِنْ دِرْهَمِهِ، مِنْ ثُوْبِهِ، مِنْ صَاعِ بُرْرَهُ، مِنْ صَاعِ تَمَرِهِ، حَتَّى قَالَ: «وَلَوْ بِشَقِّ تَمَرَّةٍ» فَجَاءَ رَجُلٌ مِنَ الْأَنْصَارِ بِصُرَّةٍ كَادَتْ كَفُّهُ تَعْجِزُ عَنْهَا - بَلْ قَدْ عَجَزَ - ثُمَّ تَتَابَعَ النَّاسُ ..) الحديـث.

قلـتُ: فـذلك صـريح في أن الرـسول ﷺ حـثـهم على التـصدق عـلى الفـقراء، فـأبـطـئـوا في تـنـفيـذـ ذـلـكـ، فـجـاءـ رـجـلـ وـابـتـدـأـ بـابـ التـصدـقـ؛ فـتـابـعـ الـقـومـ بـعـدـ اـقـتـداءـ بـهـ حـيـثـ إـنـ تـصـدـقـهـ بـصـرـةـ كـبـيرـةـ جـداـ شـجـعـهـمـ عـلـىـ التـصدـقـ.

فالـرسـول ﷺ إـنـاـ قـالـ قـولـهـ هـذـاـ فـيمـنـ اـبـتـدـأـ تـطـبـيقـ الـعـبـادـةـ تـيـ نـصـ عـلـيـهـاـ الشـرـعـ نـصـاـ صـرـيـحـاـ، وـلـيـسـ فـيمـنـ اـخـتـرـ عـبـادـةـ وـابـتـدـعـهـاـ وـأـنـشـأـهـاـ مـنـ عـنـدـ نـفـسـهـ.

وـإـلـيـكـمـ تـصـرـيـحـاتـ كـبـارـ أـئـمـةـ الإـسـلـامـ:

١ - الإمام محيي الدين النووي (٦٣١ - ٦٧٦هـ): قال في شرحه لـ«صحيح مسلم»: (قوله ﷺ: «مَنْ سَنَّ فِي الْإِسْلَامِ سُنَّةً حَسَنَةً فَلَهُ أَجْرٌ هـا ..» فـيـهـ الـحـثـ عـلـىـ الـإـبـتـدـاءـ بـالـخـيـرـاتـ وـسـنـ الـسـنـنـ الـحـسـنـاتـ .. وـسـبـبـ هـذـاـ الـكـلـامـ فـيـ هـذـاـ الـحـدـيـثـ أـنـهـ قـالـ فـيـ أـوـلـهـ: «فـجـاءـ رـجـلـ بـصـرـةـ كـادـتـ كـفـهـ تـعـجـزـ عـنـهـاـ، فـتـابـعـ النـاسـ» وـكـانـ الـفـضـلـ الـعـظـيمـ لـلـبـادـيـ بـهـذـاـ الـخـيـرـ، وـالـفـاتـحـ لـبـابـ هـذـاـ الـإـحـسـانـ) <sup>(١)</sup>. اـنـتـهـى

٢ - الإمام أبو إسحاق الشاطبي (المتوفـ ٧٩٠هـ): قال في كتابه «الاعتـصـام»: (قوله ﷺ: «مَنْ سَنَّ سُنَّةً حَسَنَةً» الـحـدـيـثـ . فـلـيـسـ الـمـرـادـ بـهـ اـخـتـرـ عـبـادـةـ، وـإـلـاـ لـزـمـ

(١) شـرـحـ صـحـيـحـ مـسـلـمـ لـلنـوـوـيـ (٧/١٠٤).

من ذلك التعارض بين الأدلة القطعية .. فليس المراد بالحديث الاستنان بمعنى الاختراع، وإنما المراد به: العمل بما ثبت من السنة النبوية، وذلك لوجهين:

أحدهما: أن السبب الذي جاء لأجله الحديث هو الصدقة المشروعة، بدليل ما في الصحيح من حديث جرير بن عبد الله رضي الله عنه قال: كنا عند رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه .. فجاءه قوم حفاة عراة .. فقال: «.. تَصَدِّقَ رَجُلٌ مِنْ دِينَارِهِ ..» .. فجاءه رجل من الأنصار بصرة.. ثم تابع الناس.. فقال رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه: مَنْ سَنَّ فِي الْإِسْلَامِ سُنَّةً حَسَنَةً؛ فَلَهُ أَجْرُهَا وَأَجْرُ مَنْ عَمِلَ بِهَا بَعْدَهُ ..».

فَتَأَمَّلُوا أَيْنَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «مَنْ سَنَّ سُنَّةً حَسَنَةً»..؟ تَحِدُّوْ دَلِيلَ فِيمَنْ عَمِلَ بِمُفْتَضَى الْمَذْكُورِ عَلَى أَبْلَغِ مَا يُقْدِرُ عَلَيْهِ، حَتَّى يَتِلْكَ الْصُّرَّةُ، فَانْفَتَحَ بِسَبِيلِهِ بَابُ الصَّدَقَةِ عَلَى الْوَجْهِ الْأَبْلَغِ، فَسُرِّ بِذَلِكَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ حَتَّى قَالَ: «مَنْ سَنَّ فِي الْإِسْلَامِ سُنَّةً حَسَنَةً» الْحَدِيثُ، فَدَلَّ عَلَى أَنَّ السُّنَّةَ هَا هُنَا مُثْلِدًا مَا فَعَلَ ذَلِكَ الصَّحَابِيِّ؛ وَهُوَ الْعَمَلُ بِهَا ثَبَّتَ كَوْنُهُ سُنَّةً، وَأَنَّ الْحَدِيثَ مُطَابِقٌ لِقَوْلِهِ فِي الْحَدِيثِ الْآخِرِ: «مَنْ أَحْيَا سُنَّةً مِنْ سُنَّتِي قَدْ أُمِيتَ بِعْدِي ..» الْحَدِيثُ .. وَوَجْهُ ذَلِكَ فِي الْحَدِيثِ الْأَوَّلِ ظَاهِرٌ؛ لِأَنَّهُ صلوات الله عليه وآله وسلامه لَمْ يَمْضِي عَلَى الصَّدَقَةِ أَوْلًا ثُمَّ جَاءَ ذَلِكَ الْأَنْصَارِيَّ بِمَا جَاءَ بِهِ؛ فَانْتَهَى بَعْدَهُ الْعَطَاءُ إِلَى الْكِفَافِيَّةِ، فَكَأَنَّهَا كَانَتْ سُنَّةً أَيَّقَظَهَا رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ بِفَعْلِهِ، فَلَيْسَ مَعْنَاهُ: مَنْ اخْتَرَعَ سُنَّةً وَابْتَدَعَهَا وَلَمْ تَكُنْ ثَابِتَةً.

ونحو هذا الحديث في رقائق ابن المبارك رحمه الله مِمَّا يُوضَّحُ مَعْنَاهُ عَنْ حُدَيْفَةَ رضي الله عنه قال: قام سائل على عهد رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه فسأل، فسكت القوم . ثم إن رجلاً أعطاهم فأعطاه القوم، فقال رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه: «مَنْ اسْتَنَّ خَيْرًا فَاسْتَنْ بِهِ؛ فَلَهُ أَجْرُهُ وَمِثْلُ أَجْرُهِ مَنْ تَبَعَهُ غَيْرَ مُسْتَقْصِي مِنْ أَجْوَرِهِمْ شَيْئًا..».

فإذاً: قوله: «مَنْ سَنَ سُنَّةً» معناه: مَنْ عَمِلَ سُنَّةً، لَا مَنْ اخْتَرَعَ سُنَّةً.

والوجه الثاني من وجهي الجواب: أن قوله: «مَنْ سَنَ سُنَّةً حَسَنَةً» و«مَنْ سَنَ سُنَّةً سَيِّئَةً» لا يمكن حله على الاختراع من أصل؛ لأنَّ كونها حسنة أو سيئة لا يُعرف إلا من جهة الشَّرع؛ لأنَّ التَّحسين والتَّقبيح مختص بالشَّرع لا مدخل للعقل فيه، وهو مذهب جماعة أهل السنة، وإنما يقول به المُبتدِعُ؛ أعني: التَّحسين والتَّقبيح بالعقل.

فلزِمَ أن تكون السنة في الحديث إما حسنة في الشَّرع وإما قبيحة بالشَّرع، فلا يصدق إلا على مثل الصدقة المذكورة وما أشبهها من السنن المشروعة<sup>(١)</sup>. انتهى  
كلام الإمام الشاطبي.

قلتُ: وإليكم تصريحات كبار أئمة لغة العرب:

٣ - الإمام أبو منصور الأزهري (٢٨٢ - ٣٧٠ هـ): قال في كتابه «تهذيب اللغة»: (وفي الحديث: «من سن سنة حسنة فله أجرها وأجر من عمل بها ..» ي يريد: من عمل بها ليقتدى به فيها ..

قال الأعشى:

وَقَدْ نَطَعْنُ الْعَزْجَ يَوْمَ الْلَّقَا      ءَبَالرُّمْحِ نَحْبِسُ أُولَى السَّنَنِ

قال شمر: يريد أولي القوم الذين يُسرعون إلى القتال.

قال: وكل من ابتدأ أمراً عمل به قوم بعده قيل: هو الذي سنه.

قال نصيبي:

(١) الاعتصام (١٨٢-١٨٤).

كَأَنِّي سَنَّتُ الْحُبَّ أَوَّلَ عَاشِقٍ ... مِنَ النَّاسِ أَوْ أَحْبَبَتُ بَيْنَهُمْ وَحْدِي) <sup>(١)</sup>. انتهى  
قلْتُ: فَهُوَ لَمْ يَخْلُقْ الْحُبَّ، وَإِنَّمَا كَانَهُ أَوَّلَ مَنْ أَحَبَّ، كَمَا هُوَ صَرِيحٌ قَوْلُهُ: «أَوَّلُ  
عَاشِقٍ».

فَهُوَ لَمْ يُنْشِئِ الْحُبَّ وَلَمْ يَخْتَرِعْهُ، لَكِنَّهُ أَوَّلُ مَنْ مَارَسَهُ، فَهُنَّاكَ إِنْشَاءُ الْمَهَارَسَةِ  
وَالْتَّطْبِيقِ، وَهُوَ إِنْشَاءُ الْعَمَلِيِّ، بِخَلْفِ التَّقْعِيدِ الَّذِي هُوَ إِنْشَاءُ النَّظَرِيِّ.

فَأَوْلُ مَارَسَ لِشَيْءٍ هُوَ مَنْ أَوْجَدَ هَذَا الشَّيْءَ فِي الْوَاقِعِ الْعَمَلِيِّ فَهُوَ أَنْشَأَهُ  
وَأَوْجَدَهُ.

فَحِينَ حَثَّ الرَّسُولُ ﷺ عَلَى التَّصْدِيقِ وَيَذْلِلُ الصَّدَقَةَ، هَلْ وُجِدَتِ الصَّدَقَةُ فِي  
الْوَاقِعِ الْعَمَلِيِّ بِهَذَا الْحَثِّ؟

الْجَوابُ: لَا؛ إِنَّمَا أَوْجَدَهَا الصَّحَابَيُّ الَّذِي كَانَ أَوَّلُ مَتَصْدِقٍ، فَهُوَ الَّذِي أَنْشَأَهَا فِي  
الْوَاقِعِ الْعَمَلِيِّ.

فَهُنَّاكَ سَنْ نَظَرِيُّ، وَسَنْ عَمَلِيُّ.

وَنَجِدُ فِي الْحَدِيثِ الْمَذَكُورِ أَنَّ السَّنَ النَّظَرِيَّ فَعَلَهُ الرَّسُولُ ﷺ، وَالسَّنَ الْعَمَلِيُّ  
فَعَلَهُ الصَّحَابَيُّ.

٤ - مُجَدُ الدِّينِ الْفِيروزآبَادِيُّ (٧٢٩ - ٨١٧ هـ) وَهُوَ مِنْ كُبَارِ أئمَّةِ الْلُّغَةِ:

قَالَ فِي «الْقَامُوسِ الْمُحيَطِ»: (سَنَ الرُّمَحَ: رَكَبَ فِيهِ سِنَانَهُ ..

وَالْأَضْرَاسَ: سَوَّكَهَا ..

(١) تَهْذِيبُ الْلُّغَةِ (١٢/٢١٥).

والطَّرِيقَةَ: سارَ فِيهَا) <sup>(١)</sup>. انتهى

قلتُ: هذا معناه ما يلي:

«سَنَ الرُّمْحَ» معناه: رَكَبَ فِيهِ سِنَانَهُ.

«سَنَ الْأَصْرَاسَ» معناه: سَوَّكَهَا.

«سَنَ الطَّرِيقَةَ» معناه: سارَ فِيهَا.

فقوله عليه السلام: «مَنْ سَنَ فِي الْإِسْلَامِ سُنَّةً» معناه: مَن سارَ فِي السُّنَّةِ؛ أي: مَن عمل بالسُّنَّةِ.

وهذا يتطابق مع قول الإمام أبي منصور الأزهري في كتابه «تهذيب اللغة»: (وفي الحديث: «من سَنَ سُنَّةً حَسَنَةً ..» يريد: مَن عمل بِهَا ..).

٥ - جمال الدين ابن منظور (٦٣٠ - ٧١١ هـ) وهو من كبار أئمة اللغة:

قال في «لسان العرب»: («سَنَتْهَا سَنَّاً» و«اسْتَنَتْهَا»: سَرْتُهَا ..

وفي الحديث: «مَنْ سَنَ سُنَّةً حَسَنَةً فَلَهُ أَجْرُهَا وَأَجْرُ مَنْ عَمِلَ بِهَا ..» ي يريد: مَن عَمِلَهَا لِيُقْتَدِي بِهِ فِيهَا. وَكُلُّ مَنْ ابْتَدَأَ أَمْرًا عَمِلَ بِهِ قَوْمًا بَعْدَهُ، قيل: هو الذي سَنَهُ <sup>(٢)</sup>. انتهى

قلتُ: فقوله: («سَنَتْهَا سَنَّاً» و«اسْتَنَتْهَا»: سَرْتُهَا) يدل على أن قول المسلم:

(١) القاموس المحيط (ص ١٥٥٨)، تأليف: محمد بن يعقوب الفيروزآبادي، دار النشر: مؤسسة الرسالة - بيروت.

(٢) لسان العرب (١٣ / ٢٢٥).

«سَنَّتُ سُنَّةَ النَّبِيِّ ﷺ» معناه في لغة العرب: سررت فيها؛ أي: عملت بها.

٦ - أبو الفيض مرتضى الزبيدي (١١٤٥ - ١٢٠٥ هـ) وهو من كبار علماء اللغة: قال في «تاج العروس من جواهر القاموس»: («سَنَّ الطَّرِيقَةَ يَسِّنُهَا سَنًا»: سارها<sup>(١)</sup>). انتهى

### والآن:

بعد أن نقلنا لكم تصريح الإمام النووي وتصرح الإمام الشاطبي وتصرحات أئمة لغة العرب - ننقل لكم تصريحات أخرى لبعض كبار أهل العلم:

٧ - الإمام الشافعي (١٥٠ - ٢٠٤ هـ):

قال فخر الدين الرازي (٥٤٤ - ٥٦٠ هـ) في تفسيره «مفآتيح الغيب»: (واعلم أن أداء الصلاة في أول الوقت عند الشافعي عليه أفضل .. واحتج الشافعي بوجوه: أولها: .. الرابع عشر: قال عليه السلام: «من سن سنة حسنة فله أجراها وأجر من عمل بها إلى يوم القيمة»).

فمن كان أسبق في الطاعة كان هو الذي سَنَّ عمل الطاعة في ذلك الوقت، فوجب أن يكون ثوابه أكثر من ثواب المتأخر<sup>(٢)</sup>. انتهى

٨ - الإمام جمال الدين ابن الجوزي (٥٥٧ - ٥٥٩ هـ): قال في كتابه «كشف

(١) تاج العروس من جواهر القاموس (٣٥ / ٢٢٨).

(٢) مفاتيح الغيب (٤ / ١٢٠ - ١٢٢)، تأليف: فخر الدين محمد بن عمر التميمي الرازي الشافعي، الناشر: دار الكتب العلمية - بيروت - ١٤٢١ هـ - ٢٠٠٠ م، الطبعة: الأولى.

المشكل من حديث الصحيحين»: (قوله: «مَنْ سَنَّ فِي الْإِسْلَامِ سُنَّةً حَسَنَةً» أي: فَعَلَ فِعْلًا جَيِّلًا؛ فَاقْتَدِي بِهِ) <sup>(١)</sup>. انتهى

٩ - عَمَادُ الدِّينِ الْكِيَا الْهَرَاسِيُّ <sup>(٢)</sup> (٤٥٠ - ٤٥٤ هـ): قال في كتابه «أحكام القرآن»: (وَالسَّيِّقُونَ الْأَوَّلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ وَالَّذِينَ أَتَبْعَوْهُمْ بِإِحْسَانٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ) (التوبه: ١٠٠): قوله تعالى: (وَالسَّيِّقُونَ الْأَوَّلُونَ) يدل على تفضيل السابق إلى الخير على التالى، لأنه داع إليه بسبقه، والتالى تابع له، فهو إمام له وله أجر مثله، كما قال <sup>عليه السلام</sup>: «من سن سنة حسنة فله أجرها وأجر من عمل بها إلى يوم القيمة..» (الحديث) <sup>(٣)</sup>. انتهى

١٠ - أَبُو حِيَّانَ النَّحْوِيُّ الْأَنْدَلُسِيُّ (٦٥٤ - ٧٤٥ هـ): قال في تفسيره «البحر المحيط»: (قَسَّمَ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ .. فَبِدأَ بِالْمَهَاجِرِينَ؛ لِأَنَّهُمْ أَصْلُ الْإِسْلَامِ، وَأَوَّلُ مَنْ اسْتَجَابَ اللَّهَ .. وَكَانُوا قَدْوَةً لِغَيْرِهِمْ فِي الإِيمَانِ وَسَبَبُ تَقوِيَّةِ الدِّينِ «مَنْ سَنَ سُنَّةً حَسَنَةً فَلَهُ أَجْرُهَا وَأَجْرُ مَا عَمِلَ بِهَا إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ»). <sup>(٤)</sup> انتهى

(١) كشف المشكل من حديث الصحيحين (١/٤٣٤)، تأليف: أبي الفرج عبد الرحمن بن الجوزي، دار النشر: دار الوطن - الرياض - ١٤١٨ هـ - ١٩٩٧ م، تحقيق: علي حسين البواب.

(٢) قال الإمام ابن كثير في موسوعته التاريخية (البداية والنهاية، ١/١٦٢): (أبو الحسن الطبرى، ويعرف بالكيا الهراسى، أحد الفقهاء الكبار .. وقد سمع الحديث الكثير، وناظر وأفتى ودرّس، وكان من أكابر الفضلاء وسادات الفقهاء). انتهى

(٣) أحكام القرآن (٤/٢١٦)، الناشر: دار الكتب العلمية، الطبعة: الأولى / ١٤٠٣ هـ - ١٩٨٤ م.

(٤) البحر المحيط (٤/٥١٧)، تأليف: محمد بن يوسف أبي حيان الأندلسى، الناشر: دار الكتب العلمية - بيروت - ١٤٢٢ هـ - ٢٠٠١ م، الطبعة: الأولى، تحقيق: عادل عبد الموجود.

قلتُ: فهذا صريح في أن أول من استجاب للأمر الشرعي ينطبق عليه قوله ﷺ: «مَنْ سَنَ سُنَّةً حَسَنَةً».

١١ - الحافظ شهاب الدين ابن حجر العسقلاني (٧٧٣هـ - ٨٥٢هـ): قال في «فتح الباري شرح صحيح البخاري»: (خديجة رضي الله عنها لم تخترع الإيمان، وإنما كانت أول من استجاب لدعوته ﷺ إلى الإيمان، فسألت ذلك لكيلاً من آمنت بعدها، فيكون لها مثل أجرهن؛ لما ثبت أن «مَنْ سَنَ سُنَّةً حَسَنَةً» وقد شاركتها في ذلك أبو بكر الصديق بالنسبة إلى الرجال) <sup>(١)</sup>. انتهى

قلتُ: فخديجة رضي الله عنها لم تخترع الإيمان، وإنما كانت أول من استجاب لدعوته ﷺ إلى الإيمان، فقال فيها الحافظ ابن حجر: (فَسَنَتْ ذَلِكَ لِكُلِّ مَنْ آمَنَتْ بَعْدَهَا .. لِمَا ثَبَتَ أَنَّ «مَنْ سَنَ سُنَّةً حَسَنَةً»).

١٢ - شهاب الدين ابن حجر الهيثمي (٩٠٩هـ - ٩٧٤هـ): جاء في «الفتاوى الفقهية الكبرى» لابن حجر الهيثمي: (سئل رضي الله عنه: ما معنى حديث البيهقي: «مَنْ فَطَرَ صَائِمًا كَانَ لَهُ أَجْرٌ مَنْ عَمِلَهُ»؟).

فأجاب بقوله: .. يصح أن يكون المعنى: كان للمفتر أجر من عمل التقطير مقتدياً به في ذلك؛ للخبر الصحيح: «مَنْ سَنَ سُنَّةً حَسَنَةً فَلَهُ أَجْرُهَا وَأَجْرُ مَنْ عَمِلَ بَهَا إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ» <sup>(٢)</sup>. انتهى

قلتُ: فالمفتر لم يخترع هذا العمل الحسن، وإنما فعله اتباعاً لقوله ﷺ، فاقتدى به

(١) فتح الباري شرح صحيح البخاري (٧/١٣٧).

(٢) الفتاوى الفقهية الكبرى (٢/٨٨)، الناشر: دار الفكر.

آخرون، فكان المفترّ قد سَنَّ لهم هذا العمل.

١٣ - قال الشيخ ابن عثيمين في كتابه (الإبداع في كمال الشرع وخطر الابداع):  
 (مَنْ قَالَ: «مَنْ سَنَّ فِي الْإِسْلَامِ سُنَّةً حَسَنَةً» هُوَ الْقَائلُ: «كُلُّ بَدْعَةٍ ضَلَالٌ» وَلَا يَمْكُنُ  
 أَنْ يَصُدِّرَ عَنِ الصَّادِقِ الْمَصْدُوقِ قَوْلٌ يَكْذِبُ لَهُ قَوْلًا آخَرَ، وَلَا يَمْكُنُ أَنْ يَتَناَقَضَ  
 كَلَامُ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ أَبَدًا ..

يدل له سبب الحديث .. فهنا يكون معنى «السَّنَّ»: سَنَّ العمل تنفيذًا؛ وليس  
 سَنَّ العمل تشييرًا، فصار معنى «مَنْ سَنَّ فِي الْإِسْلَامِ سُنَّةً حَسَنَةً»: مَنْ عمل بها  
 تنفيذًا؛ لا تشييرًا<sup>(١)</sup>. انتهى

---

(١) الإبداع في كمال الشرع وخطر الابداع (ص ١٩-٢١).

المطلب الثاني : بيان أن عقيدة أهل السنة والجماعة أن الشرع - وليس العقل - هو الذي له الحكم بحسن شيء بحيث يترتب عليه الثواب آجلًا، أو الحكم بقبحه بحيث يترتب عليه العقاب آجلًا :

إليكم تصريحات جمّع من كبار أئمة أصول الفقه:

١ - أبو الوفاء ابن عقيل (٤٣١ - ٤٥١ هـ): قال في كتابه «الواضح» في أصول الفقه: (فذهب أصحاب الحديث وأهل السنة والفقهاء إلى أن لا تحسين ولا تقييع ولا إباحة ولا حظر إلا من قبيل الشرع)<sup>(١)</sup>.

وقال أيضًا: (مذهب أهل السنة - وهم الفقهاء وأصحاب الحديث - .. كون الحسن ما حسن الشرع، والقبيح ما قبحه الشرع عند أهل السنة)<sup>(٢)</sup>.

٢ - الإمام شمس الدين ابن مفلح (٧٠٨ - ٧٦٣ هـ): قال في كتابه في «أصول الفقه»: (لا حاكم إلا الله، فالعقل لا يحسن ولا يقبح، ولا يوجب ولا يحرم .. قاله أبو الخطاب وغيره، منهم: ابن عقيل، وذكره مذهب أحمد وأهل السنة والفقهاء)<sup>(٣)</sup>.

٣ - الإمام أبو إسحاق الشاطبي (المتوفى ٧٩٠ هـ): قال في كتابه «الاعتراض»: (كونها حسنة أو سيئة لا يُعرف إلا من جهة الشرع؛ لأن التحسين والتقييع مختص بالشرع؛ لا مدخل للعقل فيه، وهو مذهب جماعة أهل السنة، وإنما يقول به

(١) الواضح (٢٦/١).

(٢) الواضح (٢٠٠/١).

(٣) أصول الفقه للإمام ابن مفلح (١٤٩/١)، تأليف: شمس الدين محمد بن مفلح، الناشر: مكتبة العبيكان - الرياض، الطبعة: ١٩٩٩ م.

## الباب السابع

**المُبَتَّدِعَةُ؛ أَعْنِي: التَّحْسِينَ وَالتَّقْبِيحَ بِالْعُقْلِ**<sup>(١)</sup>. انتهى  
 ٤ - وَلِي الدِّين أَبُو زُرْعَةِ الْعَرَاقِيِّ (٧٦٢ - ٨٢٦هـ): قَالَ فِي كِتَابِهِ «الْغَيْثُ  
 الْهَامِعُ شَرْحُ جَمِيعِ الْجَوَامِعِ» فِي أَصْوَلِ الْفَقَهِ: (مَا يُوجِبُ الْمَدْحُ أَوِ الْذَّمُ الشَّرِعيُّ  
 عَاجِلاً، وَالثَّوَابُ أَوِ الْعَقَابُ آجِلاً .. فَالْمُعْتَزَلَةُ قَالُوا: هُوَ عَقْلِيٌّ؛ أَيْ: يَسْتَقْلُ الْعُقْلُ  
 بِإِدْرَاكِهِ).

وَقَالَ أَهْلُ السَّنَةِ: هُوَ شَرِعيٌّ، أَيْ: لَا يُعْرَفُ إِلَّا بِالشَّرْعِ<sup>(٢)</sup>. انتهى

٥ - صَفِيُ الدِّينُ الْهَنْدِيُّ (٦٤٤ - ٧١٥هـ): قَالَ فِي كِتَابِهِ «نَهايَةُ الْوَصْولِ فِي  
 درَائِيَةِ الْأَصْوَلِ» (٧٠٤ / ٢): (ذَهَبَ أَصْحَابُنَا وَأَهْلُ الْحَقِّ مِنْ كُلِّ مِلَّةٍ إِلَى أَنَّ الْعُقْلَ لَا  
 يَحْكُمُ بِالْحَسْنِ فَعْلًا وَلَا بِقَبْحِهِ .. بِمَعْنَى كُونِهِ مَتَّعِلِقُ الشَّنَاءِ وَالذَّمِ عَاجِلاً، وَالثَّوَابُ  
 وَالْعَقَابُ آجِلاً .. إِنَّمَا يَبْثُتُ الْحَسْنُ وَالْقَبْحُ - بِالْمَعْنَى الْمَذْكُورِ - بِالشَّرْعِ لَا غَيْرَ<sup>(٣)</sup>.

### الخلاصة:

لَقَدْ قَالَ الغَمَارِيُّ فِي أَوَّلِ كَلَامِهِ: (وَيَجِبُ أَنْ تُنبَهَ عَلَى مَسَأَلَةِ مَهْمَةٍ، لَا يَعْرَفُهَا أَهْلُ  
 الْعِلْمِ، فَضْلًا عَمَّنْ دُونُهُمْ). انتهى كلامه.

ثُمَّ زَعَمَ أَنَّ هَذَا التَّنبِيَّهُ هُوَ أَنْ قَوْلَهُ رَبِّكُمْ: «مَنْ سَنَّ فِي الْإِسْلَامِ سُنَّةً حَسَنَةً» مَعْنَاهُ:

(١) الاعتصام (١٨٤ / ١).

(٢) الغيث الهمام شرح جمیع الجوامع (٢٠١)، تأليف: ولی الدین أبي زرعة احمد بن عبد الرحيم العراقي، الناشر: دار الفاروق الحدیثة، الطبعة: الأولى / ١٤٢٠هـ - ٢٠٠٠م.

(٣) نهاية الوصول في درایة الأصول (٧٠٤ / ٢)، تأليف: صفي الدين محمد بن عبد الرحيم الأرموي الهندي، تحقيق: د. صالح يوسف، د. السريج، نشر: نزار مصطفى الحلبي، ١٩٩٩م.

الإنشاء والابداع بعد اجتهاد عقلي واستنباط.

قلتُ: وقد اتضح لكم مما سبق أن ما زعمه الغماري لا يُعرفه أهل العلم حَقّاً،  
وأنما يُعرفه أهل الجهل والهوى فقط !!

فالذي يُعرفه أهل العلم حَقّاً هو ما نقلناه عنهم من التصريحات.

## الكذبة السابعة

### زعمه أن حديث النبي ﷺ فيه تقسيم البدعة

قال عبد الله الغماري في كتابه «إتقان الصنعة»، ص ١٥-١٦: (الحديث الأول: ..

قال رسول الله ﷺ: «من سن في الإسلام سنة حسنة فله أجراها وأجر من عمل بها  
بعده .. ومن سن في الإسلام سنة سيئة كان عليه وزرها ووزر من عمل بها بعده  
..».

ال الحديث الثاني: .. قال رسول الله ﷺ: «من استن خيرا فاستن به كان له أجراه  
كاماًلاً ومن أجور من استن به .. ومن استن سنة سيئة فاستن به فعليه وزره كاماًلاً  
ومن أوزاره الذي استن به ..».

ال الحديث الثالث: .. قال رسول الله ﷺ: «من سن سنة حسنة فعمل بها بعده كان  
له أجراه ومثل أجورهم .. ومن سن سنة سيئة فعمل بها بعده كان عليه وزره ومثل  
أوزارهم ..».

ال الحديث الرابع: .. قال رسول الله ﷺ: «من سن خيرا فاستن به كان له أجراه  
ومن أجور من تبعه .. ومن سن شرّا فاستن به كان عليه وزره ومن أوزار من تبعه  
..».

ال الحديث الخامس: .. عن النبي ﷺ قال: «من سن سنة حسنة فله أجراها ما عمل بها  
في حياته وبعد مماته حتى ترك، ومن سن سنة سيئة فعليه إثمهما حتى ترك ..».

فهذه الأحاديث تصرح بتقسيم البدعة إلى حسنة وسيئة). انتهى كلام الغماري.

قلت: هذا جهل مفضوح، فلقد تعمدنا أن ننقل لكم كل الأحاديث الخمسة التي ذكرها الغماري؛ لكي تروا بأنفسكم جهل الغماري!

إن قوله ﷺ: «مَنْ سَنَ سُنَّةً حَسَنَةً» قد ذكرنا معناه تفصيلاً في كتابنا هذا

(ص ٣٤٣).

فهل رأى أحدكم الرسول ﷺ نطق بلفظ «بدعة» في أي حديث من هذه الأحاديث الخمسة؟!

هل رأى أحدكم الرسول ﷺ قد قسم البدعة في أي حديث من هذه الأحاديث؟!

إن الرسول ﷺ لم ينطق بلفظ «البدعة» إلا على سبيل الذم ووصفها بالضلال، وذلك فيما ثبت في «صحيف مسلم» أنه ﷺ قال: «كُلُّ بِدْعَةٍ ضَلَالٌ».

أعنها الرسول ﷺ صراحةً أن كل بدعة ضلاله دون استثناء، ثم يأتي الغماري فيزعم أن حديث الرسول ﷺ صريح في تقسيم البدعة إلى حسنة وسائبة!!!

أهذا جهل؟ أمْ عَمَى؟ أمْ تضليلٌ لاتّباع الهوى؟ أمْ ضعف عَقْل؟!

# الباب السادس

كَشْفُ أَكَاذِيبِ وَجَهَالَاتِ الْفَمَارِيِّ فِيمَا زَعَمَ أَنَّ الصَّحَابَةَ ﷺ ابْتَدَعُوهُ  
 فِي حَيَاةِ النَّبِيِّ ﷺ

## الكذبة الأولى

### زعمه ابتداع معاذ رضي الله عنه في الصلاة<sup>(١)</sup>

قال عبد الله الغماري في كتابه «إتقان الصنعة في تحقيق معنى البدعة»، ص ١٩: (روى أحمد وأبو داود من طريق عبد الرحمن بن أبي ليلٍ، عن معاذ بن جبل قال: أحيلت الصلاة ثلاثة أحوال، فذكر الحديث وفيه: وكانوا يأتون الصلاة، وقد سبقهم

(١) تنبية منه:

البعض ردَّ على هذه الشبهات بأنَّ الرسول ﷺ أقرَّ الصحابي على الزيادة؛ فتكون سُنةٌ بإقرار النبي ﷺ.

وأقول: هذا الرد لا أراه مستقِيمًا، لأنَّه يمكن للمبتدع أن يقول: الرسول ﷺ أقرَّ الصحابي على الابتداع، ولم ينكر عليه ابتداعه في العبادة دون إذن من الشارع.

لذلك فالرد الصحيح هو أنه لم يثبتَ قط عن صحابي أنه ابتدع في العبادات، فإذا أحدثَ الصحابي رضي الله عنه ذِكْرًا في عبادة، فإنما فعل ذلك لأنَّه عَلِمَ من النبي ﷺ أنَّ هذا الموضع لا يتقدَّم بذِكر مُحَدَّد، وذلك كمواضع الدعاء في السجدة وبعد الرفع من الركوع وبعد التحيات؛ وهذا هو الذي دَلَّت عليه الأدلة المذكورة في هذا الباب والذي يَعْدُه.

وذلك كقوله ﷺ وهو يُعَلَّمُ أصحابه التشهد في الصلاة: «ثُمَّ يَتَخَيَّرُ مِنَ الدُّعَاءِ أَعْجَبَهُ إِلَيْهِ فَيَذْكُرُهُ»، وفي لفظ في «صحيح البخاري» أيضًا: «ثُمَّ يَتَخَيَّرُ مِنَ الشَّنَاءِ مَا شَاءَ».

بعضها النبي ﷺ، فكان الرجل يشير إلى الرجل إن جاء: كم صل؟ فيقول: واحدة أو اثنتين فيصليها ثم يدخل مع القوم في صلاتهم، فجاء معاذ فقال: لا أجده على حال أبداً إلا كنت عليها ثم قضيت ما سبقني، فجاء وقد سبقه النبي ﷺ ببعضها، فثبتت معه، فلما قضى رسول الله ﷺ صلاته، قام فقضى، فقال رسول الله ﷺ: «إنه قد سن لكم معاذ، فهكذا فاصنعوا». ورواه أحمد أيضاً من طريق آخر عن أبي ليل عن معاذ.

ورواه ابن أبي شيبة: حدثنا الأعمش، عن عمرو بن مرة، عن عبد الرحمن بن أبي ليل قال: حدثنا أصحاب محمد ﷺ، فذكر الحديث، صححه ابن حزم وابن دقيق العيد. وابن أبي ليلي أدرك عشرين ومائة من الصحابة، فالحديث متصل صحيح.

وقال الطبراني: حدثنا أبو زرعة الدمشقي، حدثنا يحيى بن صالح «الوحاطي»، حدثنا فليح بن سليمان، عن زيد بن أبي سليمان، عن زيد بن أبي أنيسة، عن عمرو بن مرة الجملبي، عن عبد الرحمن بن أبي ليل، عن معاذ بن جبل، قال: «كنا نأتي الصلاة، إذا جاء رجل وقد سبق بشيء من الصلاة وأشار إليه الذي يليه: قد سبقت بكذا وكذا، فيقضي. قال: فكنا بين راكع وساجد وقائم وقاعد، فجئت وقد سبقت بعض الصلاة، وأشير إلى بالذي سبقت به، فكنت لا أجده على حال إلا كنت عليها، فكنت بحالهم التي وجدتهم عليها، فلما فرغ رسول الله ﷺ، قمت فصليت، واستقبل رسول الله ﷺ الناس وقال: «من القائل كذا وكذا؟» قالوا: معاذ بن جبل. فقال: «قد سن لكم معاذ فاقتدوا به، إذا جاء أحدكم وقد سبق بشيء من الصلاة فليصل مع الإمام بصلاته، فإذا فرغ الإمام فليقض ما سبق به». إسناد

صحيح. وهو يدل على جواز إحداث أمر في العبادة - صلاة أو غيرها - إذا كان موافقاً لأدلة الشرع، وأن النبي ﷺ لم يعنّف معاذًا ولا قال له: لِمَ أَقْدَمْتُ على أمر في الصلاة قبل أن تسألني عنه. بل أقره وقال: «سن لكم معاذ فاصنعوا كما صنع». انتهى كلام الغماري.

قلت: إن هذا الذي زعمه الغماري هو كذب صريح، وتلليس قبيح، وإليكم بيان ذلك وبالوثائق المقصورة، والكلام هنا في أربعة مطالب:

المطلب الأول: بيان الكذب والتزوير في كلام الغماري - بالوثائق المقصورة.

المطلب الثاني: بيان الكذب والتزوير فيما زعمه الغماري عن رواية ابن أبي شيبة.

المطلب الثالث: بيان الكذب والتزوير فيما زعمه الغماري من تصحيح ابن حزم لحديث قصة معاذ بن جعفر.

المطلب الرابع: بيان أن الإمام ابن حزم ضعف حديث قصة معاذ بن جعفر.

المطلب الخامس: بيان أن مصدر هذه الرواية مجھول.

المطلب السادس: بيان أن تحقیقات الغماري الحدیثیة تتلئ بجهالات وأکاذيب.

المطلب السابع: بيان أن هذه الرواية لا تدل على ما زعمه الغماري.

إليكم تفصیل ذلك:

المطلب الأول: بيان الكذب والتزوير في كلام الغماري بالوثائق المقصورة:

ذكر الغماري حديث أبي داود وأحمد الذي فيه قصة معاذ وعبارة: «سن لكم معاذ».

ثم قال الغماري: (ورواه ابن أبي شيبة: حدثنا وكيع، حدثنا الأعمش، عن عمرو بن مرة، عن عبد الرحمن بن أبي ليلٍ قال: حدثنا أصحاب محمد ﷺ، فذكر الحديث، صححه ابن حزم وابن دقيق العيد. وابن أبي ليلٍ أدرك عشرين ومائة من الصحابة، فالحديث متصل صحيح). انتهى

**والسؤال الآن:** أَتَعْلَمُونَ مَا الْحَدِيثُ الَّذِي رَوَاهُ أَبُو بَكْرٍ بْنُ أَبِي شِيبَةَ وَصَحَّحَهُ أَبْنُ حَزْمٍ وَفِيهِ عِبَارَةٌ «حَدَّثَنَا أَصْحَابُ مُحَمَّدٍ ﷺ» وَقَالَ أَبْنُ حَزْمٍ عِبَارَةٌ: «مِائَةٌ وَعِشْرِينَ صَاحِبًا»؟

**الجواب:** إنه حديث آخر مختلف عن الحديث الذي زعمه الغماري !!

إنه حديث آخر ليس فيه أي ذِكرٍ لقصة معاذ هذه !!

وفيما يلي هذه المراجع (مُصَوَّرةً) لتكتشفوا بأنفسكم كذب وتدليس الغماري !!

**المطلب الثاني: بيان الكذب والتزوير فيما زعمه الغماري عن روایة ابن أبي**

**شيبة:**

قال الإمام ابن أبي شيبة في كتابه «المصنف»: (حدثنا وكيع، قال: حدثنا الأعمش، عن عمرو بن مرة، عن ابن أبي ليلٍ، قال: حدثنا أصحاب محمد ﷺ أن بلا لا أَذْنَ مَتَّنَى، وَأَقَامَ مَثَنَى، وَقَعَدَ قَعَدَةً)<sup>(١)</sup>. انتهى

**والسؤال الآن:**

هل وجدتم في كلام الإمام ابن أبي شيبة أي ذِكرٍ لقصة معاذ رضي الله عنه؟!!

(١) مصنف ابن أبي شيبة (Hadith No: ٢٢٦٠)، الناشر: مكتبة الرشد، تحقيق: حمد الجمعة، محمد اللحيدان ، الطبعة: الأولى / ١٣٢٥ هـ - ٢٠٠٤ م.

فلماذا يكذب الغيارى ويُزور؟!!

واللهم صفححة مصورة من كتاب الغناري (صورة الغلاف في كتابنا هذا ص ٣٤).

1

كتاب المسند

الحدث شرعاً: عاً ليس من الدين بـأـنـ كـانـ مـخـالـفـاً لـقـوـاـعـدـهـ، دـلـلـاـتـهـ، نـهـرـ مـرـدـودـ، وـهـوـ الـبـدـعـةـ الـضـلـالـةـ، وـمـاـ هـوـ مـنـ دـيـنـ بـأـنـ شـهـدـ لـهـ أـحـسـلـ، أـوـ إـيـدـهـ عـلـىـ، نـهـرـ صـحـيـعـ عـقـولـ، وـهـوـ الـحـلـةـ.

**الحادي عشر:** روى أسد ولو حمزة من طريق عبد الرحمن بن أبي ليلى عن معاذ ابن جبل قال: أحببت الصلاة ثلاثة أحوال، فذكر الحديث وفيه: راكباً يأتون الصلاة، وقد سألهم يرضعها التي **لهم**، وكان الرجل يشير إلى الرجل إنما جاءه: كم مسلي؟ فنزل: واحدة ثغرتين فيعطيها ثم يدخل مع القوم في صلاتهم، فجاءه معاذ قال: لا أجد على حال أبداً إلا كانت طلبها ثم فضلت ما سبقني، فجاءه وقد سببه التي **لهم** يرضعها، فثبت مده، فلما قبس رسول الله **لهم** صلاة، قام شفقي، فقال رسول الله **لهم**: إيه قد من لكم عملاً فهكذا ناصحتكم! بروه أحد أيضاً من طريق تبر من ابن أبي **لهم** عن معاذ<sup>(1)</sup>.

**درووا** ابن أبي شيبة: حدثنا ورثيغ ثنا الأعشن عن عسرة بن مرة عن عبد الرحمن  
ابن أبي ليلى قال: حذلنا أصحاب محمد ص، فذكر الحديث <sup>(٢)</sup> صاحبه ابن حزم  
وابن ديني العبد. وبين ألى ألى ألوى عشرین رمانة من المضيابة، قال الحديث متصل  
**رسالة**:

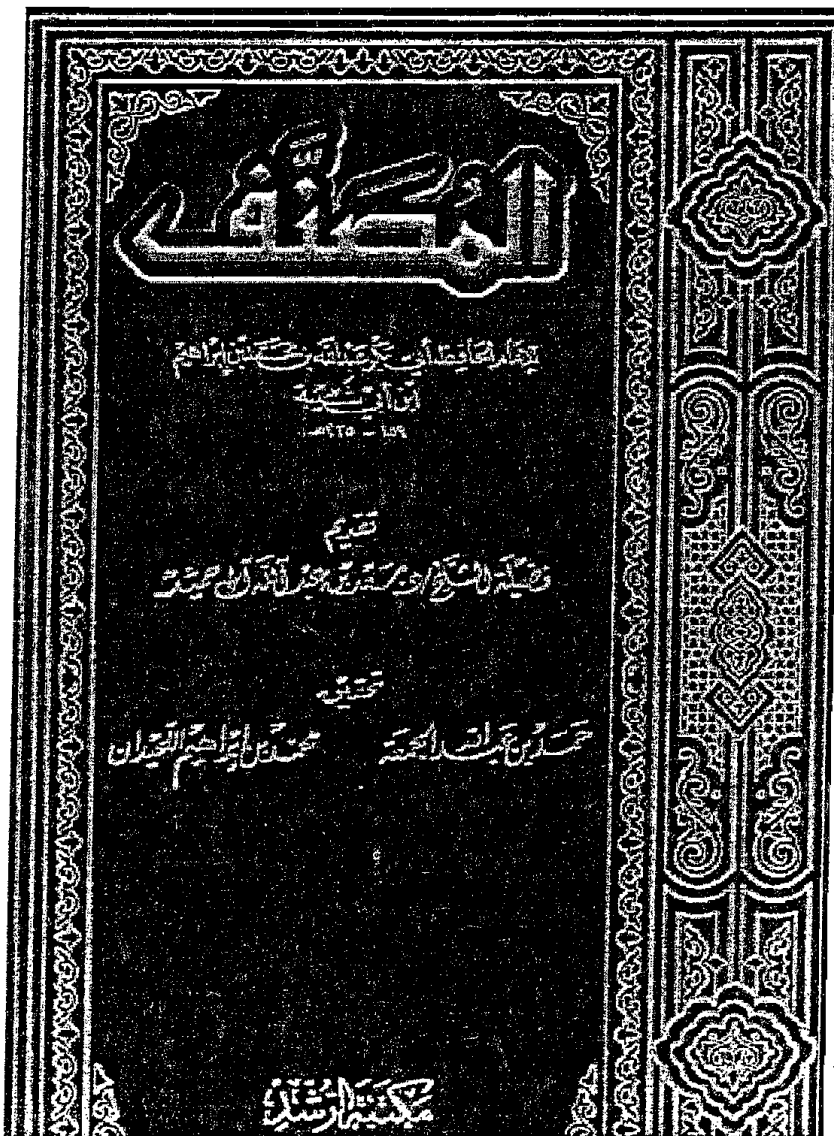
وقال الطبراني: ثنا أبو زرعة المدائني، ثنا يحيى بن صالح الوراقي ثنا قليع بن مليمان عن زياد بن أبي أبيه عن عمرو بن مرة الج申し عن عبد الرحمن بن أبي ليلى عن معاذ بن جبل قال: كان على الصلاة، فإذا جاءه رجل وقد سبّ بشّ من الصلاة أشار إلى الذي يلهمه: قد سبّت بكلّها وكذا ففي الصحيح قال: هكذا يعنِ راتع وساجد وقائم وقادم فجئت وقد سبّت يعني الصلاة، وأشار إلى الذي سبّ به، قلت: لا أجد على حال إلا كنتُ عليها تكثّر بحالهم التي وحشتم عليهما، اللهم فارغْ رسُولَ اللهِ تَعَالَى نَسْتَ غَصْلِيْتُ، واستقبل رسول الله تَعَالَى الناس وقال: فمن القاتل كذا وكذا؟ قالوا: معاذ بن جبل، فقال: «قد سبّ لكم معاذ فاقتلوا به إما جاء أحدكم وقد سبّ بشّ من الصلاة قليلًا مع الإمام صلاة، فإذا قويَ الإمام ثقلَ ما سبَّ به»<sup>(٢)</sup>. أسلمه صحيح، وهو بدل على جواز العذاب أمر في العبادة صلة أو غيرها إذا كان مرفقاً لآلة الشرع، وأن

(١) استد. سعید: تأثیر (٢٢٢-٢٣٣) على إنتاج زاده في المصانع (٦-٧).

(٢) ابن شيبة في المصنف (٢/٣٣٣-٣٣٤) (٣/١٦).

## الباب الثامن

وإليكم هذه الصفحات مُصَوَّرة من «مصنف ابن أبي شيبة» لِتَرَوْا بأعينكم بشاعة كذب الغماري وقبح تزويره:



مِعْرِفَةُ الْجَنَاحِيَّةِ تَحْقِيقُهُ مُسْتَدِّيَّةُ  
الطبعة الأولى  
١٤٢٥ - ٢٠٠٤

### مكتبة الرشيد ناشرة

• المكتبة العربية السعودية ، الرياض ، طريق العبور  
من بـ ١٩٨٧ ، الرياض ١١٥٢ ، هاتف ٣٦٩٤٦٣٦٣٦ ، فاكس ٣٦٩٤٦٣٦٣٦٣٦  
E-mail : [karak@darulrisalah.com](mailto:karak@darulrisalah.com)  
Website : [www.rashid.com](http://www.rashid.com)



باب: ٢٢-٢١

٢- كتاب الصلاة

٢١- من كان إذا أذن قعد وما جاء فيه

٢٢٥٩- حدثنا أبو بكر قال: نا ابن فضيل عن حنظلة عن خالد قال:

(كان ابن عمر إذا أذن جلس حتى تمس مقدمته الأرض).

↓  
٢٢٦٠- حدثنا وكيع قال: حدثنا الأعمش عن عمرو بن مُرَّة عن ابن أبي ليلي قال: حدثنا أصحاب محمد رضي الله عنه: (أن بلاً أذن مثني، وأقام مثني، وقعد ثلثة).

٢٢٦١- حدثنا أبو بكر قال: نا الفضل بن ذكين عن منصور بن <sup>(١)</sup> أبي

وهذه صورة من طبعة: الدار السلفية - الهند، تحقيق: عبد الخالق الأفغاني، الطبعة: الثانية - ١٩٧٩ هـ.

مصنف ابن أبي شيبة

كتاب الأذان والإقامة ج - ١

### في الرجل يوذن و يقيم غيره

حدثنا خص عن الشيباني عن عبد العزizin رفع قال رأيت أبا عضورة  
سما، وقد أذن انسان فأذن هو وأقامه حدثنا يريد بن هارون عن حجاج  
عن شيخ من أهل المدينة من بعض بنى موذن النبي عليه السلام قال كان ابن  
ام مكتوم يوذن ويقيم بلال وربما أذن بلال وأقام ابن ام مكتوم، حدثنا  
محمد بن أبي عدى عن اشعي عن الحسن قال لا يأس أن يوذن الرجل ويقيم  
غيره، حدثنا اسلمة عن الفزارى عن الأوزاعى عن الزهرى قال قال النبي عليه السلام  
انما يقيم من أذن، حدثنا يعل قال ما الأفرق عن زياد بن نعيم المخرس عن  
زياد بن الحارث الصداقى قال كنت مع النبي عليه السلام في سفر فلما رأى فلان  
بلال أن يقيم قال النبي عليه السلام إن أخا صدر أذن ومن أذن فهو يقيم ثابت  
من كان أذا أذن قعد و ماجأه فيه

حدثنا ابو بكر قال نا ابن فضيل عن حنظلة عن خالد قال كان ابن عمر  
إذا أذن جلس حتى تمس مقدمة الأرض، حدثنا وكيع قال حدثنا الاعشن  
عن عمرو بن مصة عن ابن أبي ليل قال حدثنا اصحاب محمد عليه السلام أن بللا أذن  
مشي وأقام مشي و تعد مقدمة حدثنا ابو بكر قال ما الفضل بن دكين عن  
منصور بن ابي الاسود عن معاذة عن ابراهيم قال يقدر المذن في المغرب فيما  
بين الأذان والإقامة.

### في أذان الاعمى

حدثنا وكيع عن هشام بن عروة عن ابي اذن ابن ام مكتوم يوذن  
وهو أعمى، حدثنا ابو اسامة عن هشام عن ابي اذن ابن ام مكتوم كان يوذن  
لله عليه السلام وهو أعمى، حدثنا وكيع عن سفيان عن واصل الاصداب عن قبيحة

والسؤال الآن: هل وجدتم في كلام ابن أبي شيبة أي ذكر لقصة معاذ بنث؟!!

فلم اذا يكذب الغماري ويُرَوِّر؟!!

المطلب الثالث: بيان الكذب والتزوير فيما زعمه الغماري من تصحيح ابن حزملل الحديث:

قال الإمام ابن حزم في كتابه «المُحَلّ»: (.. حَدَثَنَا وَكِيعٌ، عَنْ الأَعْمَشِ، عَنْ عَمْرٍو بْنِ مُرَّةَ، عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ أَبِي لَيْلَى، قَالَ: حَدَثَنَا أَصْحَابُ مُحَمَّدٍ ﷺ: «أَنَّ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ رَيْدٍ رَأَى الْأَذَانَ فِي الْمَنَامِ، فَأَتَى النَّبِيَّ ﷺ فَأَخْبَرَهُ، قَالَ: عَلِمْتُهُ بِلَا لَا. فَقَامَ بِلَا لَا فَأَذَنَ مَشْنَى، وَأَفَاقَ مَشْنَى»).

وهذا إسناد في غاية الصحة من إسناد الكوفيين، فصح أن ثنيَة الإقامة قد سُجِّلت؛ وأنَّه هو كَانَ أَوَّلَ الْأَمْرِ؛ وَعَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنِ أَبِي لَيْلَى أَخَذَ عَنْ مِائَةٍ وَعِشْرِينَ مِنَ الصَّحَابَةِ<sup>(١)</sup>. انتهى كلام الإمام ابن حزم.

**والسؤال الآن:**

هل وجدتم في كلام الإمام ابن حزم أي ذكر لقصة معاذ بن جبل؟!!  
فلماذا يكذب الغماري ويُزور؟!!

(١) المُحَلّ (٣/١٥٧-١٨٥).

وإليكم هذه الصفحات مصورة من كتاب «المُحَلّ» للإمام ابن حزم؛ لترروا بأعينكم بشاعة كذب الغمار وقبح تزويره:

الله

الحديث الإمام الجليل : الحمد ، النفيه ، الاسلوى ، نوى ، العارضة  
شديد المعارضه ، بلieve الباردة ، ياخن الحجه ، صاحب التصانيف  
السته في التقول والمقول ، والسته ، والنفه ، والاسلوى ، والاسلوى  
والثلاث ، عبده العزبي اثنا مائة ، فخر الاندلس  
أبي محمد علي بن أحمد بن سعيد بن حزم  
المتوفى سنة ٤٥٦

جذور

عذرت على شغف ونوعه في هذه المرة الاولى سنة ١٩٣٣م

اداً في قلبي لعنة الملة وغيره  
امضوا جنوا وذرعوا حجارة المرضوعي  
بتتحققن الاستاذ الشیخ احمد محمد شاکر الشافعی الشرعی  
حروف العلیم حفظة الـ

لوزارة التعليمية التبرة بعمر بشارع الكعكين رقم ١

خرج في إحدى الأمسير أو خبره مما أو صلوا بعض حاجته . وريق مد النبي صلى الله عليه وسلم وصاعده وروشه منقولاً إليه نقل المكافة إليه<sup>(١)</sup> صل الله عليه وسلم

والعجب أن مالككارى كثارة الطهار خاصة بعد هشام الحديث على اختلاف أصحابه فيه ، فأشهب وابن وهب وابن القاسم يقول أحدهم : هو<sup>(٢)</sup> مدو ونصف ، ويقول الآخر : هو مدان غير ثلث ، ويقول غيرهم : هو مدان<sup>(٣)</sup> .

واحتاج بعض أصحاب أبي حنيفة بأن قال : آذان ألى مخدرة متاخر ، فقلنا : نعم ، وأحسن طرقه موافق لاختيارنا . والله أعلم . فإن قالوا : إن فيه تثنية الاقامة . قلنا : نعم ، ولسانسر تذهب ، إلا أن ثنيتها كان الإسر الأول ، وإنفرادها كان الأمر الآخر بلا شك.<sup>(٤)</sup>

لما حدثناه محمد بن سعيد بن ثبات حدثنا عبد الله بن نصر نا . قاسم بن أصبع ثنا ابن وضاح ثنا موسى بن معاوية ثنا وكيع عن الأعشن عن عمرو ابن مرة عن عبد الرحمن بن أبي ليلى قال : حدثنا أصحاب محمد<sup>عليه السلام</sup> : أن عبد الله بن زيد رأى الآذان في المنام ، فأتى النبي<sup>عليه السلام</sup> فأخبره . قال : عليه بلا ، فقام بلال فأنذر مثني وأقام مثني<sup>(٥)</sup> .

(١) كذا بالأصل بتكرار «إليه» مرتين والأول حذف الأولى (٢) في الأصل «وهو» وزبدة الواو لمعنى ذا (٣) انظر الموطأ (١٢٤٠) وشرح الدرة (ج ٢ ص ٨٢٨١) وشرح على المطرى بحسبي بن تاوم ( رقم ٤٧١ و ٤٨١ ) (٤) المطرى البيهقي ( ج ١ ص ٢٢ ) (٥) هذان من حدث عبد الرحمن بن أبي ليلى وكلان ثانية يقول «حدثنا أصحابنا» وثانية «حدثنا أصحاب محمد» وتراوة ي نقط عبد الرحمن بن أبي ليلى عن مسافة وثانية «عبد الرحمن

الاول ، وإنفرادها كان الأمر الآخر بلا شك .<sup>(٦)</sup>

لما حدثناه محمد بن سعيد بن ثبات حدثنا عبد الله بن نصر نا . قاسم بن أصبع ثنا ابن وضاح ثنا موسى بن معاوية ثنا وكيع عن الأعشن عن عمرو ابن مرة عن عبد الرحمن بن أبي ليلى قال : حدثنا أصحاب محمد<sup>عليه السلام</sup> : أن عبد الله بن زيد رأى الآذان في المنام ، فأتى النبي<sup>عليه السلام</sup> فأخبره . قال : عليه بلا ، فقام بلال فأنذر مثني وأقام مثني<sup>(٥)</sup> .

(٦) كذا بالأصل بتكرار «إليه» مرتين والأول حذف الأولى (٢) في الأصل «وهو»

المحل لابن حزم

١٥٨

قال على : وهذا إسناد في غاية الصحة من إسناد الكوفيين ، فصح أن  
ثانية الإقامة قد نسخت ، وأنه هو كان أول الأمر . وعبد الرحمن بن  
أبي ليلى أخذ عن مائة وعشرين من الصحابة ، وأدرك بلاها وعمر رضي  
الله عنهما ، فلا يطعن قولهم بيقين . والله تعالى أعلم .

إلا أن الأفضل ما صح من أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم بلاها  
بان يوترها إلا الإقامة . وال الصحيح الآخر أولى بالأخذ مما لا يليغ درجته .  
وقد قال بعض متأخرى المالكين : سمعت ، إلا الإقامة ، أى إلا  
« الله أكبر » وهذا جرى منهم على عاذتهم في الكتابة ، وما سمع أحد  
خط قول « الله أكبر ، اقامة ، لا لفظ ولا في شريعة ، فكيف وقد  
جاء مبيناً أنه « قد قامت الصلاة » كذا ذكرناه .

وقال الحفيرون : إن الأمر ليلاً بان يوتر الإقامة هو من بعد  
رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، وهذا الحق لهم بالرأي الغائبين الـ أى بكر وعمر  
تبديل دين الإسلام ، وإن الله من يقول هذا ، فما يقوله مسلم .  
فإن قالوا : قد رويم من طريق حيرة عن الأسود : أن بلاها كان  
يتنى الإقامة . قلت : نعم ، وأنس روى : أن بلاها أمر بوترها ، وأنس سمع  
آذان بلاها بلاشك ، ولم يسمعه الأسود قط يزد ولا يقيم فصح أن معنى  
قول الأسود : أن بلاها كان يتنى الإقامة بيد قوله « قد قامت الصلاة »  
حتى يتافق قوله مع رواية أنس في ذلك .

قال على : وقال بعض الحفيدين : لعل أمر رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أبا مخنثة  
أن يقول « أشهد أن لا إله إلا الله أشهد أن لا إله إلا الله أشهد أن محمدًا

المحل لابن حزم

١٥٨

قال على : وهذا إسناد في غاية الصحة من إسناد الكوفيين ، فصح أن  
ثانية الإقامة قد نسخت ، وأنه هو كان أول الأمر ، وعبد الرحمن بن  
أبي ليلى أخذ عن مائة وعشرين من الصحابة ، وأدرك بلاها وعمر رضي  
الله عنهما ، فلا يطعن قولهم بيقين . والله تعالى الحمد \*

إلا أن الأفضل ما صح من أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم بلاها  
بان يوترها إلا الإقامة . وال الصحيح الآخر أولى بالأخذ مما لا يليغ درجته \*

ومن العجب العجاب أن يتجرأ الغماري على الكذب والتزوير حيث ذكر حديث قصة معاذ، ثم قال:

(ورواه ابن أبي شيبة: حدثنا وكيع، حدثنا الأعمش، عن عمرو بن مرة، عن عبد الرحمن بن أبي ليل قال: حدثنا أصحاب محمد ﷺ، فذكر الحديث، صحيحه ابن حزم).

قلت: أي حديث هذا الذي ذكره أبو بكر بن أبي شيبة يا غماري؟!!

لماذا لم ينقل لفظ الحديث الذي زعمت أنه ذكره يا غماري؟!

الغماري لم ينقل لفظ الحديث لكي لا يفتضح كذبه وتزويره، إنه يعلم أنه كذب ودلّس، لذلك لم ينقل هذا الحديث الذي زعمه!! ولم ينقل لفظ الحديث الذي زعم أن الإمام ابن حزم صحيحه!!

فلماذا يكذب الغماري؟! لا حول ولا قوة إلا بالله!

#### المطلب الرابع: بيان أن الإمام ابن حزم ضعف حديث قصة معاذ

الحقيقة التي أخفاها الغماري عنكم - إن كان يعلمها هو أصلًا - هي أن الإمام ابن حزم ضعف هذا الحديث الذي فيه قصة معاذ !!

قال الإمام ابن حزم في كتابه «الإحکام في أصول الأحكام»: (عن ابن أبي ليلي، قال: حدثنا أصحابنا أنهم كانوا إذا صلوا مع النبي ﷺ فدخل الرجل، وأشاروا إليه، فقضى ما سُبِقَ به .. حتى جاء معاذ، فقال: «لا أراه على حال إلا كنت معه». فقال رسول الله ﷺ: «إنَّ معادًا قد سن لكم سُنة، فكذلك فافعلوا». وهذا حديث كما ترى لم يذكر ابن أبي ليلي من حَدَثَه به، والضمير الذي في «كانوا» لا بيان فيه أنه راجع إلى

المحدثين لابن أبي ليلى، بل لَعَلَّهُ راجع إلى الصحابة غير المحدثين لابن أبي ليلى، ولا تؤخذ الحقائق بالشكوك .. مع أنه حديث مُسْلِم، لا يُحتجُّ به) <sup>(١)</sup>. انتهى كلام الإمام ابن حزم.

#### المطلب الخامس : بيان أنَّ مَصْدَرَ هَذِهِ الرَّوَايَةِ مَجْهُولٌ :

إسناد قصة معاذ منقطع؛ لأنَّ ابن أبي ليلى لم يسمع من معاذ رضي الله عنه، فَمَنْ  
الذِّي بَيَّنَهَا؟!!

الجواب: **المَصْدَرُ مَجْهُولٌ !!**

وإليكم تصريحات كبار أئمة الحديث بذلك:

١ - الإمام عَلَيْهِ الْبَشَارَةُ بِنُ الْمَدِينِيِّ (١٦١ - ٢٣٤ هـ):

قال الحافظ ابن حجر في كتابه «تهذيب التهذيب»: (عبد الرحمن بن أبي ليلى ..  
وُلد لست بقين من خلافة عمر ..

قال ابن المديني: «لم يسمع من معاذ بن جبل»، وكذلك قال الترمذى في «العلل  
الكبير» وابن خزيمة <sup>(٢)</sup>. انتهى

٢ - الإمام الترمذى (٢٠٩ - ٢٧٩ هـ) قال في كتابه المشهور بـ «سنن  
الترمذى»: (عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ أَبِي لَيْلَى، عَنْ مُعاذٍ، قَالَ: «أَتَى النَّبِيُّ رَبِّنَا رَجُلٌ ...»).

هَذَا حَدِيثٌ لَيْسَ إِسْنَادُهُ بِمُتَّصِّلٍ؛ عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ أَبِي لَيْلَى لَمْ يَسْمَعْ مِنْ مُعاذٍ؛

(١) الإحکام في أصول الأحكام (٢٣٥ / ٦).

(٢) تهذيب التهذيب (٦ / ٢٣٥-٢٣٤).

وَمُعَاذُ بْنُ جَبَلٍ مَاتَ فِي خِلَاقَةِ عُمَرَ، وَقُتِلَ عُمَرُ وَعَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ أَبِي لَيْلَى غُلَامٌ صَغِيرٌ ابْنُ سِتَّ سِنِينَ<sup>(١)</sup>. انتهى

### ٣ - الإمام الحافظ أبو بكر بن خزيمة (٢٢٣ - ٢٢٣ هـ):

قال في كتابه المشهور بـ «صحيح ابن خزيمة»: (عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ أَبِي لَيْلَى لَمْ يَسْمَعْ مِنْ مُعَاذِ بْنِ جَبَلٍ .. فَغَيْرُ جَائزٍ أَنْ يُحْتَاجَ بِخَيْرٍ غَيْرِ ثَابِتٍ)<sup>(٢)</sup>. انتهى

٤ - الإمام أبو الحسن الدارقطني (٣٠٦ - ٣٨٥ هـ) جاء في كتابه «العلل الواردة في الأحاديث النبوية»: (سُئِلَ عَنْ حَدِيثِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ أَبِي لَيْلَى، عَنْ مُعاذٍ .. قِيلَ: فَصَحَّ سَمَاعُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ أَبِي لَيْلَى، عَنْ مُعاذٍ؟

قال: فِيهِ نَظَرٌ؛ لَأَنَّ مُعاذًا قَدِيمُ الْوَفَاءِ، ماتَ فِي طَاعُونٍ عَمَواسَ، وَلَهُ نَيْفُ وَثَلَاثُونَ سَنَةً<sup>(٣)</sup>. انتهى

٥ - الإمام أبو بكر البهقي (٣٨٤ - ٤٥٨ هـ) قال في كتابه «ال السنن الكبرى»: (عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ أَبِي لَيْلَى، عَنْ مُعاذِ بْنِ جَبَلٍ، قَالَ: «أُحِيلَتِ الصَّلَاةُ ثَلَاثَةُ أَخْوَالٍ ..» .. غَيْرَ أَنَّ عَبْدَ الرَّحْمَنِ بْنَ أَبِي لَيْلَى لَمْ يُدْرِكْ مُعاذًا؛ فَهُوَ مُرْسَلٌ)<sup>(٤)</sup>. انتهى

وقال الإمام البهقي في حديث آخر: (مُرْسَلٌ؛ لَأَنَّ عَبْدَ الرَّحْمَنِ بْنَ أَبِي لَيْلَى لَمْ

(١) سنن الترمذى (٢٩١/٥).

(٢) صحيح ابن خزيمة (١٩٩/١).

(٣) العلل الواردة في الأحاديث النبوية (٦٠/٦).

(٤) السنن الكبرى (١/٣٩١).

يُدْرِكْ مُعَادًا وَلَا عَبْدَ اللهِ بْنَ زَيْدَ، وَلَمْ يُسَمِّ مَنْ حَدَّثَهُ عَنْهُمَا<sup>(١)</sup>. انتهى

٦ - الإمام أبو الحسن بن القطان (٥٦٢ - ٦٢٨ هـ):

قال في كتابه «بيان الوهم والإيمان الواقعين في كتاب الأحكام»: (وأما حديث معاذ، فمن رواية عبد الرحمن بن أبي ليل عنده، ولم يسمع منه)<sup>(٢)</sup>. انتهى

٧ - ضياء الدين المقدسي (٥٦٩ - ٦٤٣ هـ):

قال الإمام صلاح الدين العلاوي (٦٩٤ - ٧٦١ هـ) في كتابه «جامع التحصيل في أحكام المراسيل»: (عبد الرحمن بن أبي ليل .. قال الترمذى: لم يسمع من عبد الله بن زيد)، وبخط الحافظ الضياء أنه لم يسمع من معاذ بن جبل<sup>(٣)</sup>.

٨ - قال الحافظ المنذري (٥٨١ - ٦٥٦ هـ) في كتابه «الترغيب والترهيب»: (قال الترمذى: «هذا حديث مرسل؛ عبد الرحمن بن أبي ليل لم يسمع من معاذ بن جبل» .. والذي قاله الترمذى واضح؛ فإن البخارى ذكر ما يدل على أن مولد عبد الرحمن بن أبي ليل سنة سبع عشرة، وذكر غير واحد أن معاذ بن جبل توفي في طاعون عمواس سنة ثمان عشرة، وقيل: منتهي سبع عشرة)<sup>(٤)</sup>. انتهى كلام المنذري.

٩ - الحافظ الإمام سراج الدين ابن الملقن (٧٢٣ - ٨٠٤ هـ): قال في كتابه «البدر المنير في تخريج الأحاديث والأثار الواقعه في الشرح الكبير»: (رواية

(١) السنن الكبرى (٤٢٠ / ١).

(٢) بيان الوهم والإيمان الواقعين في كتاب الأحكام (٣٥١ / ٣).

(٣) جامع التحصيل في أحكام المراسيل (ص ٢٢٦).

(٤) الترغيب والترهيب (٣٠٣ / ٣).

الدارقطني وأبي الشيخ الأولى منقطة؛ فإن عبد الرحمن بن أبي ليلٍ لم يسمع من معاذ، كما نص عليه الترمذى وابن خزيمة.

قال المنذري: وهو ظاهر؛ فإن ابن أبي ليلٍ قال: «ولدت لست بقين من خلافة عمر» .. فيكون مولده سنة سبع عشرة من الهجرة، ومعاذ توفي سنة سبع عشرة أو تسع عشرة، وقيل: إن مولده لست مضين من خلافة عمر، فيكون مولده على هذا بعد موت معاذ<sup>(١)</sup>. انتهى

١٠ - ولي الدين أبو زرعة العراقي (٧٦٢ - ٨٢٦هـ): قال في كتابه «تحفة التحصيل في ذكر رواة المراسيل» (ص ٢٠٥): (عبد الرحمن بن أبي ليلٍ .. قال العلائي: «.. بخط الحافظ الضياء أنه لم يسمع من معاذ بن جبل»).

قلت [السائل هو أبو زرعة]: هذا الذي ذكر العلائي أنه وجد بخط الضياء - حكاٰه الحافظ أبو محمد عبد العظيم المنذري عن الترمذى وابن خزيمة، وقال المنذري: «وهو ظاهر جدًا»<sup>(٢)</sup>. انتهى

١١ - الحافظ شهاب الدين ابن حجر العسقلاني (٨٥٢ - ٧٧٣هـ) قال في كتابه «التلخيص الحبير في تخريج أحاديث الرافعى الكبير»: (روى أحمد وآبو داؤد من حديث ابن أبي ليلٍ، عن معاذ قال: أحييت الصلاة ثلاثة أحوالٍ) فذكر الحديث، وفيه: .. فقال رسول الله ﷺ: «قد سن لكم معاذ، فهكذا فاصنعوا».

(١) البدر المنير في تخريج الأحاديث والأثار الواقعه في الشرح الكبير (٣٧١ / ٣).

(٢) تحفة التحصيل في ذكر رواة المراسيل (ص ٢٠٥).

وَعَبْدُ الرَّحْمَنِ لَمْ يَسْمَعْ مِنْ مُعَاذٍ<sup>(١)</sup>). انتهى

وقال في كتابه «الدرایة في تخریج أحادیث المدایة»: (رواية عبد الرحمن بن أبي لیلی عن معاذ، ولم يسمع منه)<sup>(٢)</sup>. انتهى

### المطلب السادس: بيان أن تحقیقات الفماري الحدیثیة تمتنع بجهالات

#### وأکاذیب:

ومن العجب العجاب أن يأتي الغماري - بعد أن أخفى كل هذه التصريحات لأئمة الحديث - فيزعم قائلاً: (فالحديث متصل صحيح، وقال الطبراني: .. عن عبد الرحمن بن أبي لیلی، عن معاذ بن جبل .. إسناده صحيح) !!!

قلت: هل هذا جھل شديد القُبْح؟ أم كذب لا يستحبّي قائله؟!

أضف إلى ذلك:

قال الغماري: (ورواه ابن أبي شيبة: حدثنا وكيع، حدثنا الأعمش، عن عمرو بن مرة، عن عبد الرحمن بن أبي لیلی قال: حدثنا أصحاب محمد ﷺ، فذكر الحديث .. فالحديث متصل صحيح). انتهى

قلت: كيف يصح الحديث وهو من طريق الأعمش، وهو مشهور بالتدليس؛ أي أنه مشهور بأنه يُخْفِي الراوي الذي حکى له الحکایة ولا يُصرح باسمه، ولم يُصرّح بأنه سمع هذه القصة من عمرو، وإنما قال: «عن عمرو» فيحمل وجود

(١) التلخيص الحبیر في تخریج أحادیث الرافعی الكبير (١/٢٠٢-٢٠٣).

(٢) الدرایة في تخریج أحادیث المدایة (١/٤٣).

واسطة بينها أخفها الأعمش، فیحکم على الإسناد بالانقطاع بين الأعمش وعمره، فالإسناد ضعيف، لا يصلح للاعتماد عليه، ولم أجده في أي طريق - لقصة معاذ - تصریحاً للأعمش بالسماع من عمره (انظر التنبیه المهم الذي في آخر هذا البحث في الامامش، ص ٣٧٨).

وإليكم بعض تصريحات كبار أئمة الحديث:

١ - قال الإمام صلاح الدين العلائي (٦٩٤ - ٦٧٦١هـ) في كتابه «جامع التحصيل في أحكام المراسيل»: (سلیمان بن مهران الأعمش الإمام مشهور بالتدليس، مكثر منه)<sup>(١)</sup>.

٢ - وقال الحافظ أبو زرعة العراقي (المتوفى ٨٢٦هـ) في كتابه «المدلسين»: (سلیمان الأعمش مشهور بالتدليس)<sup>(٢)</sup>.

٣ - وقال الإمام شمس الدين الذهبي في كتابه «ميزان الاعتدال»:  
الأعمش.. ما نَفَّمَا عَلَيْهِ إِلَّا التَّدْلِيس..

ابن المبارك يقول: إنها أفسد حديث أهل الكوفة أبو إسحاق والأعمش...  
فالأعمش عَدْل صادق ثبت، صاحب سُنة وقرآن، يُحسِن الظن بمن يُحَدِّثه، ويَرُوي عنه، ولا يمكننا أن نَقْطِع عليه بأنه عَلِم ضَعْف ذلك الذي يَدْلِسَه؛ فإن هذا حرام..

(١) جامع التحصيل في أحكام المراسيل (١٨٨).

(٢) المدلسين (ص ٥٥)، تأليف: أبي زرعة أحمد بن عبد الرحيم العراقي، الناشر: دار الرفاء، المحقق: د. رفعت فوزي، د. نافذ.

## الباب الثامن

وهو يُدلّس، وربما دَلَسَ عن ضعيف ولا يَدْرِي به<sup>(١)</sup>. انتهى  
 قلتُ: وفي حال التدليس ستكون الواسطة مجهولة، فتكون الحكاية مجهولة  
 المصدر، وبذلك يحتمل أن يكون مَصْدَرَها رجلاً كذا.

لذلك فإن المقرّر في علم أصول الحديث أن المدلّس لا تُقبل روایته إذا قال:  
 «عن»، ف تكون روایته معلولة ولا تصح.

وفي ذلك يقول الحافظ ابن حجر في كتابه «النكت على كتاب ابن الصلاح» في  
 علوم الحديث: (عَنْعَنَةَ المَدْلُسِ عِلْمٌ فِي الْخَبَرِ)<sup>(٢)</sup>.

وقال الحافظ ابن الصلاح في كتابه «صيانة صحيح مسلم»: (المدلّس لا يُجتَحَ منْ  
 حديثه إلا بما قال فيه: «حدثنا» أو غيره من الألفاظ المُبَيَّنة لسماعه)<sup>(٣)</sup>.

(١) ميزان الاعتدال (٣١٥ / ٣).

(٢) النكت على كتاب ابن الصلاح (٤٠٧ / ١).

(٣) صيانة صحيح مسلم (ص ٢٢٤)، تأليف: ابن الصلاح أبي عمرو عثمان بن عبد الرحمن،  
 الناشر: دار الغرب الإسلامي - بيروت ، تحقيق: موفق عبد الله.

### تنبيه مهم:

ابن أبي ليلى من طبقة التابعين، فأصحابه منهم التابعون ومنهم الصحابة أصحاب رسول  
 الله ﷺ، فلنفترض أنه سمع قصة عبد الله بن زيد - في الأذان - من أصحابه الذين هُم أصحاب  
 النبي ﷺ، وفي وقت آخر سمع قصة معاذ من أصحابه التابعين، وفي وقت ثالث سمع قصة  
 الصيام من أصحاب النبي ﷺ، وهكذا.

فهي قصص مختلفة، جاءت في روایات مختلفة، تَلَقَّاها ابن أبي ليلى من مصادر مختلفة، لكن

أراد ابن أبي ليل أن يجمعها كلها ويحكيها لعمرو بن مُرَّة في مَرَّة واحدة؛ ليستخرج منها تلك التسخيف التي جاءت في أول كلام ابن أبي ليل، وهي قوله كما في «صحيح ابن خزيمة»: (أَحِيلَتِ الصَّلَاةُ ثَلَاثَةً أَحْوَالٍ، وَالصَّيَامُ ثَلَاثَةً أَحْوَالٍ، فَحَدَّثَنَا أَصْحَابُنَا ..).

فهذا سيقول ابن أبي ليل لعمرو؟

الجواب: سيقول ابن أبي ليل: (حدثنا أصحابنا بكندا «ويذكر قصة عبد الله بن زيد في الأذان»، وحدثنا أصحابنا بكندا «ويذكر قصة معاذ»، وحدثنا أصحابنا بكندا «ويذكر قصة الصيام»).

فأصحابه في قصة الأذان يقصد بهم الصحابة ﷺ، وأصحابه في قصة معاذ يقصد بهم التابعين، وبذلك يتضح لنا أنه من الخطأ السجُّون بأن قول ابن أبي ليل : « أصحابنا » يعني به في - كل هذه المواقع - أصحاب النبي ﷺ.

وهذا الخطأ وقع فيه الشيخ الألباني - رحمه الله تعالى - وقد كان من أعلم أهل الأرض في عِلم الحديث، لكنه غير معصوم، ولا يوجد إنسان اجتمع عنده العِلم كله.

فالشيخ الألباني وجَد الإمام أبا داود روى عن عمرو عن ابن أبي ليل القصص كلها بمجموعة - كما ذكرنا - بلفظ:

(قَالَ : وَحَدَّثَنَا أَصْحَابُنَا ، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ : «فَذَكِرْ قَصْةَ الْأَذَانِ» .. قَالَ : وَحَدَّثَنَا أَصْحَابُنَا «فَذَكِرْ قَصْةَ مَعَاذَ» .. قَالَ : وَحَدَّثَنَا أَصْحَابُنَا ، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ لَمَّا قَدِمَ الْمَدِينَةَ أَمَرَهُمْ بِصَيَامِ ثَلَاثَةِ أَيَّامٍ «فَذَكِرْ قَصْةَ الصَّيَامِ» ..).

ثم وجَد الشيخ الألباني الإمام ابن أبي شيبة روى شيئاً من قصة الأذان فقط عن ابن أبي ليل بلفظ: (حدثنا أصحاب محمد ﷺ).

قال الإمام ابن أبي شيبة: (حَدَّثَنَا وَكِيعٌ، قَالَ: حَدَّثَنَا الأَعْمَشُ، عَنْ عَمْرُو بْنِ مُرَّةَ، عَنْ ابْنِ أَبِي لَيْلَى، قَالَ: حَدَّثَنَا أَصْحَابُ مُحَمَّدٍ بِهِ الرَّحْمَةِ وَبِسَلَامِهِ أَنَّ بِلَالًا أَذَنَ مَتْنَى، وَأَقَامَ مَتْنَى، وَقَعَدَ قَعَدَةً).

فتوهم الشيخ الألباني أن قول ابن أبي ليلى: «أصحابنا» في رواية «سنن أبي داود» يقصد به في كل الموضع أصحاب النبي بِهِ الرَّحْمَةِ وَبِسَلَامِهِ !!

وهذا إنما هو أحد احتهالين ممكنتين، ولا يمكن الجزم بأحدهما.

ولأنها غاية ما قد يمكن قوله أن نقول: قول ابن أبي ليلى في قصة الأذان: «وَحَدَّثَنَا أَصْحَابُنَا» يقصد أصحاب النبي بِهِ الرَّحْمَةِ وَبِسَلَامِهِ كما بيته رواية «مصنف ابن أبي شيبة»، أمّا في قصة معاذ فلا.

وهذا الذي قررنا هو الذي فعله الإمام ابن حزم، فنجد في كتابه «المُمحَّل»، ١٥٧ / ٣ - ١٨٥ «صَحَّحَ قصَّةَ الْأَذَانِ؛ لِأَنَّ فِي إِسْنَادِهِ: «حَدَّثَنَا أَصْحَابُ مُحَمَّدٍ بِهِ الرَّحْمَةِ وَبِسَلَامِهِ».

بينما نجد في كتابه «الإحکام في أصول الأحكام»، ٦ / ٢٣٥ «ضَعَّفَ قصَّةَ معاذ؛ لِأَنَّ فِي إِسْنَادِهِ: «حَدَّثَنَا أَصْحَابُنَا».

فظهر بذلك أنها قصص مختلفة، جاءت في روایات مختلفة، تلقّاها ابن أبي ليلى من مصادر مختلفة، لكن جمعها ابن أبي ليلى لعمرو بن مّرة ليستخرج منها تلك التبيّحة التي جاءت في أول كلام ابن أبي ليلى، وهي قوله كما في «صحيح ابن خزيمة»: (أَحِيلَتِ الصَّلَاةُ ثَلَاثَةَ أَخْوَالٍ، وَالصَّيَامُ ثَلَاثَةَ أَخْوَالٍ، فَحَدَّثَنَا أَصْحَابُنَا ..).

### اضف إلى ذلك:

رواية ابن أبي شيبة - التي اعتمد عليها الشيخ الألباني بلفظ «حدثنا أصحاب محمد بِهِ الرَّحْمَةِ وَبِسَلَامِهِ» - لا تصح أصلاً؛ فإسنادها ضعيف؛ لأنها من طريق الأعمش وهو مشهور بالتدليس، ولم يُصرّح بأنه سمع هذه القصة من عمرو، وإنما قال: «عن عمرو» فيحتمل وجود واسطة بينهما أخفاها

### المطلب السابع: بيان أن هذه الرواية لا تدل على ما زعمه الغماري:

قد أثبتنا في كتابنا هذا (ص ٣٤٣) أن قوله ﷺ: «من سن سنة حسنة ..» ليس المقصود به الاختراع، وإنما معناه: من ابتدأ العمل بالسنة فاقتدى به الآخرون.

فقوله ﷺ: «سَنَّ لَكُمْ مَعَاذ» ليس معناه أن معاذاً اخترع هذا الفعل من عند نفسه، وإنما معناه أن معاذاً هو أول من قام بتطبيق السنة النبوية، فمعاذ حين فعل ذلك إنما كان ينفي توجيهات النبي ﷺ؛ كمثل قوله ﷺ في رواه أبو داود<sup>(١)</sup> والإمام أحمد – واللفظ لأحمد –: «إِذَا أَجْتَمَعُ الصَّلَاةَ، فَلَا تَأْتُوهَا، وَأَنْتُمْ تَسْعَوْنَ، وَأَتُوهَا وَعَلَيْكُمُ السَّكِينَةُ، فَمَا أَدْرَكْتُمْ، فَصَلُّوا، وَمَا فَاتَكُمْ، فَاقْصُوا»<sup>(٢)</sup>.

فهذا هو نفس الذي فعله معاذ رض، وهذا هو نفسه معنى لفظ الرواية التي ذكرها الغماري حين قال: (روى أحمد وأبو داود .. عن معاذ بن جبل قال: .. لا

الأعمش، فِيْحَكَمْ عَلَى الإِسْنَادِ بِالْانْقِطَاعِ بَيْنَ الْأَعْمَشِ وَعُمَرَوْ، فَالإِسْنَادُ ضَعِيفٌ، لَا يَصْلُحُ لِلاعْتِمَادِ عَلَيْهِ. (انظر تفصيل ذلك في المطلب السادس من هذا المبحث).

والشيخ الألباني – رحمه الله تعالى – ليس معصوماً، فقد يغفل عن علة في إسناد، ومن ذلك قوله في «سلسلة الأحاديث الضعيفة»، رقم: ١٩٥٧: «(ما أذن الله لعبد في شيء أفضل من ركعتين يصليهما) ضعيف .. علته العلاء بن الحارث فقط، والله أعلم. هذا وقد كنت غفت عن هذه العلة؛ فأوردت الحديث في «الصحيحة»: ٩٦١» وخرجه هناك ب نحو ما هنا دون أن أتبه لها، فَمَنْ وَقَفَ عَلَى ذَلِكَ فَأَلْيَضَرَ عَلَيْهِ (رَبَّنَا لَا تُؤَاخِذْنَا إِنْ تَسِينَا أَوْ أَخْطَلْنَا). انتهى

(١) سنن أبي داود (Hadith رقم: ٥٧٢).

(٢) مستند الإمام أحمد (٢/٢٣٨)، حديث رقم: ٧٢٤٩، وهو في « صحيح مسلم»، رقم: ٦٠٢.

أجده على حال أبداً إلا كنت عليها، ثم قضيت ما سبقني).

### ثُمَّ

بعد أن انتهيت من تأليف هذا الكتاب - وأثناء إعداد الفهرس - وجدت الإمام البيهقي في كتابه «معرفة السنن الآثار» روى بإسناده عن المزنى - صاحب الإمام الشافعى - أنه قال: (يحتمل أن يكون النبي ﷺ أمرَ أن يُسنَّ هَذِهِ السُّنَّةَ، فَوَاقَ ذَلِكَ فِعْلُ ابْنِ مَسْعُودٍ، وَذَلِكَ أَنَّ بِالنَّاسِ حَاجَةً إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فِي كُلِّ مَا سَنَّ، وَلَيْسَ بِهِمْ حَاجَةٌ إِلَى غَيْرِهِ).

قلتُ: فالمزنى روى هذه القصة عن ابن مسعود رض، ثم قال كلامه هذا.

وعَلَّقَ عليه الإمام البيهقي، قال: (قدْ سَنَّ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ هَذِهِ السُّنَّةَ كَمَا قَالَ الْمُزَنِّيُّ، فَوَاقَهَا فِعْلُ مَعَاذٍ - أَوْ ابْنِ مَسْعُودٍ - وَهِيَ فِيمَا أَخْبَرَنَا أَبُو إِسْحَاقَ .. عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «إِذَا أَتَيْتُمُ الصَّلَاةَ فَلَا تَأْتُوهَا وَأَنْتُمْ تَسْعَونَ، وَأَتُوْهَا تَمْشُونَ عَلَيْكُمُ السَّكِينَةُ، فَمَا أَدْرَكْتُمْ فَصَلُوا، وَمَا فَاتَكُمْ فَاقْضُوا») <sup>(١)</sup>. انتهى

فحمدت الله تعالى على توفيقه.

---

(١) معرفة السنن الآثار (٢/٣٧٥).

## الكذبة الثانية

زَعْمُهُ ابْتِدَاعُ بِلَالَّهُبَّ «الصَّلَاةُ خَيْرٌ مِّنَ النَّوْمِ»

قال عبد الله الغماري في كتابه «إنقاذ الصنعة في تحقيق معنى البدعة»، ص ٢١: (روى ابن ماجه في سنته - بإسناد رجاله ثقات - عن سعيد بن المسيب أن بلاً أتى النبي ﷺ يؤذنه بصلوة الفجر، فقيل: هو نائم. فقال: الصلاة خير من النوم، الصلاة خير من النوم. فأقرَّتْ في تأذين الفجر، فثبتَ الأمر على ذلك ..

ولا شك أن الذي أقر بلاً هو النبي ﷺ. بل روى الطبراني في «الكبير» عن حفص بن عمر، عن بلال أنه أتى النبي ﷺ يؤذنه بالصبح، فوجده راقدا، فقال: الصلاة خير من النوم، مرتين.

فقال النبي ﷺ: «ما أحسن هذا! أجعله في أذانك».

ورواه أبو الشيخ في كتاب الأذان، عن ابن عمر نحوه.

فبلال رضي الله عنه زاد في الأذان جملة أقره عليها الشارع). انتهى كلام الغماري.

قلت: والله لا أدري كيف تجزأ الغماري على أن يكذب هذا الكذب الشنيع ويدلل على هذا التدليس الفظيع!!

وبيان ذلك في مطلبين:

المطلب الأول: فَضَحَّ الكذب الشنيع والتدليس الفظيع في كلام الغماري.

المطلب الثاني: بيان فُيح محاولة الغماري استغفال القراء.

وإليكم تفصيل ذلك:

المطلب الأول: فضح الكذب الشنيع والتدليس الفظيع في كلام الغماري:

الكذب والتدليس تجدونه في قول الغماري: (رواه أبو الشيخ في كتاب الأذان، عن ابن عمر نحوه. فبلال رضي الله عنه زاد في الأذان جملة). انتهى كلامه

هل سألكم أنفسكم: لماذا لم ينقل الغماري لفظ رواية أبي الشيخ؟

ستعلمون السبب فور قراءتكم لهذه الرواية.

وإليكم لفظ رواية ابن عمر رضي الله عنه التي روتها أبو الشيخ وأخفاها عنكم الغماري:

رواية ابن عمر التي روتها أبو الشيخ ذكرها الإمام جلال الدين السيوطي (٨٤٩ - ٩١١ هـ) في موسوعته الحديبية «الجامع الكبير»، قال:

(عن ابن عمر قال: جاء بلال إلى النبي صلوات الله عليه وآله وسلامه يؤذنه الصلاة صلاة الصبح، فقال: السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته، الصلاة يرحمك الله. قال لها مرتين أو ثلاثة ورسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه قد أغفى).

فجاء بلال فقال: الصلاة خير من النوم. فانتبه رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه فقال: «اجعله في أذانك إذا أذنت لصلاة الصبح، فقل: الصلاة خير من النوم مرتين» فجعل بلال يقولها في كل أذانه إذا أذن في صلاة الصبح كما أمره رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه. («أبو الشيخ»).

قلت: لقد علمتم الآن أن الغماري أخفى عنكم هذه الرواية لأنها ستفضح كذبه، فالرواية صريحة في أن بلال بن رياح إنما قال عبارة «الصلاה خير من النوم»

لينادي بها الرسول ﷺ، ليوقظه من النوم للصلوة.

فبلال لم ينطق بها في الأذان؛ وإنما كان ينادي على الرسول قائلاً: (السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته، الصلاة ترحمك الله).

فلما وجد النبي ﷺ نائماً لا يسمعه، اقترب منه وقال: (الصلوة خير من النوم).

فانتبه الرسول ﷺ واستيقظ، وأعجبته هذه العبارة، فأمرَّ الرسول ﷺ - بعد الوحي<sup>(١)</sup> - بلاً أن يجعل هذه العبارة في أذان الفجر وأن يقولها مرتين، فقام بلال ﷺ بتنفيذ أمر الرسول ﷺ، وجعل العبارة في الأذان.

وهذا هو صريح قوله في الرواية: «فجعل بلال يقولها في كل أذانه إذا أذن في صلاة الصبح كما أمره رسول الله ﷺ».

وإليكم هذه الصفحات مصورة؛ لترؤوا بأعينكم فظاعة كذب الغماري وشناعة

تدعشه:

(١) لقوله تعالى: «وَمَا يَنْطِقُ عَنْ آهْوَى إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحَى».

هذه صفحة مصورة من كتاب الغماري (صورة الغلاف تجدونها في كتابنا هذا ص ٣٤):

٦٦

بشكل المصحف

ابن عباس تلك ستة أئم القاسم عليهم السلام<sup>(١)</sup>. وقد لوله مقلد متربع فأربلا عاميا سخفا، للعانياه إلى مخاته، عسى إلى التعرف حيث رسم أن ابن عباس قال تلك ستة، وهذا كليب قبيح، يزري بصاحب، ويجعله في مصاف الكاذبين الوضاعين، مثل المجرماني.

الحديث الثامن: روى ابن ماجة في ستة يائلو رجاله ثقات عن سعيد بن عبد الله أن بلاط أئم التي عليهم السلام عزوه صلاة التحرير، فقيل: هو ثان، فقال: الصلاة خير من النوم، الصلاة خير من النوم، فافتقرت في تأثين التحرير، ثبتت الأمر على ذلك <sup>(٢)</sup>.

ورواه الطبراني في الأوسط عن عائشة <sup>(٣)</sup>، واليهيشي عن حفص بن حسر بن سعد المؤذن مرسلًا <sup>(٤)</sup> يائلو حسن، ولاشك أن الذي أتى بلاط، هو التي عليهم السلام. بل روى الطبراني في الكبير عن حفص بن حسر عن ياء الله أئم التي عليهم السلام يزره بالصلوة، فترجمه راتكما فقال: الصلاة خير من النوم، مرتين، فقال النبي : «ما أحسن مما أجمله في أكلته» <sup>(٥)</sup>.

ورواه أبو الشيخ في كتاب الآثار، عن ابن حصر نحروه.

بلال رضي الله عنه، راد في الآذان جملة أقره عليها الشارع: لأنها توافق ما شرخ له الآذان من الدعوة إلى الصلاة والإعلام بحضور وغيبة، وعلى هنا فزيادة السياحة في الآذان والإقامة، لا يأس بها، لأن فيها سلوك الأدب مع مواقتها للواقع، فإن التي عليهم السلام سيد ولد آدم، وستكلم عليها بعد بحول الله تعالى.

الحديث التاسع: في «جيج البخاري عن دفاعة بن دفاعة بن دافع الغزوي قال: كنا نصلى يوما درواه التي عليهم السلام، فلما رفع رأسه من الركعة قال: فسمع لله أئم حمدته فقال رجل وراءه: ربنا ولد الحمد حمدا كبيرا طيبا مباركا فيه، فلما انتصف قال: «من لكم؟ قال: أنا،

(١) إسناد صحيح، أئمدة (٢١٢)، رسمت الشيخ شكر في المسند (١٤٩٢).

(٢) إسناد ضعيف: ابن ماجة في الآذان والستة لها (٢١٢) وفي دوائر الموصي: به تقطيع ابن سعيد سبب بلال لأن سعيد لم يسمع من بلال.

(٣) إسناد ضعيف: الطبراني في الأوسط (٧٥٨٣).

(٤) إسناد ضعيف: البهقي في السن الكبير (١٤٢/١) مرسل.

الأزهر الشريف

# جَمْعُ الْجَوَامِعِ

المُعْرُوفُ بِالْجَامِعِ الْكَبِيرِ

لِإِمَامِ جَلَالِ الدِّينِ السِّيُوطِيِّ

٩١١-٨٤٩ هـ

المجلد الواحد والعشرون

طبعة جديدة

٦٠٠٥ - ١٤٢٦

محفوظ الطبع محفوظة

اسم الكتاب : جمع الجوامع.

اسم المؤلف : الإمام جلال الدين السيوطي.

التاريخ : ١٤٢٦هـ - ٢٠٠٥.

المجلد : الواحد والعشرون.

رقم الإيداع : ٢٠٠٥/١١٢٣٨.

الناشر : الأزهر الشريف

اسم المطبعة : دار السعادة للطباعة.

ش<sup>(١)</sup>

١٣٨ / ٤٢٢ - «عَنْ أَبِي هُمَرَ قَالَ : كَانَ الْأَذَانُ عَلَىٰ مَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ - مُحَمَّدٍ - مُتَّسِعًا ، وَالْإِقْلِيمَةُ (١)» .

أبو الشيخ في الأذان<sup>(٢)</sup>

١٣٩ / ٤٢٢ - «عَنْ أَبِي هُمَرَ قَالَ : جَاءَ بِلَائِلٍ إِلَيَّ النَّبِيِّ - مُحَمَّدٍ - بِوَاقِعَةِ الصَّلَاةِ صَلَاةُ النَّبِيِّ ، قَالَ : السَّلَامُ عَلَيْكَ أَيُّهَا النَّبِيِّ وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَرَحْمَةُهُ ، الصَّلَاةُ بِرَحْمَتِ اللَّهِ ، تَالَّهَا مَرْجَعُنِي إِلَيْكُمَا وَرَسُولُ اللَّهِ - مُحَمَّدٌ - قَدْ أَعْفَنِي فِيمَا بِلَائِلٍ قَالَ : الصَّلَاةُ خَيْرٌ مِّنَ النَّوْمِ ، قَاتَبَهُ رَسُولُ اللَّهِ - مُحَمَّدٌ - قَالَ : اجْعَلْهُ فِي أَذَانِكَ إِذَا أَنْتَ لِصَلَاةِ الصُّبْحِ نَفَلْ : الصَّلَاةُ خَيْرٌ مِّنَ النَّوْمِ مَرْجَعِي ، فَبَجَعَلَ بِلَائِلٍ يَقُولُنِي فِي كُلِّ أَذَانٍ إِلَيْهَا أَذَانٌ فِي صَلَاةِ الصُّبْحِ كَمَا أَمْرَهُ رَسُولُ اللَّهِ - مُحَمَّدٌ -

أبو الشيخ<sup>(٣)</sup>

١٤٠ / ٤٢٢ - «عَنْ أَبِي هُمَرَ قَالَ : إِنَّ كُلَّا لِتَحْدِثَ أَنَّ أَبْوَابَ السَّمَاءِ تُنْتَجُ عِنْدَ أَذَانِ كُلِّ صَلَاةٍ» .

أبو الشيخ

(١) الحديث في مصنف ابن أبي شيبة في كتاب (الصلوة) باب : من قال قبور سراج ٢ ص ٢٩٥ من سلم مولى عبد القيس مع اخلاق بسر في الفاظ .

وذكره في كتاب القراء على أبي حنيفة بالمنشج ١٤ ص ٣٣٦ رقم ١٨٧٩ من نفس الطيش .

(٤) كلنا بالأصل ، وزاد ابن خزيمة ، واحدة .

(٥) الحديث في صحيح ابن خزيمة في كتاب (الصلوة) باب : جماع أيام الأذان والإقلام ١ ص ١٩٣ رقم ٣٧٤ من ابن عمر .

وهي أكثر والإثابة واحدة رقم ٣٥٠ رقم ٢٢٠٤ وعزمه لأبي الشيخ في الأذان .

(٦) الحديث في نسب الرابعة للرازي في كتاب (الصلوة) باب : أحاديث في أن الأذان كان وحيًّا لا متأثراً ، الحديث الثالث ١ ص ٦٤ عن ابن عمر مع اخلاق بسر في الفاظ .

انظروا قوله: «فجعل بلال يقولها .. كما أمره رسول الله ﷺ».

لكن الغماري أخْفَى عنكم الرواية ثم انْطَلَق يكذب قائلاً: (فبلال عليه السلام زاد في الأذان جملة أقرَّه عليها الشارع)!!

فزعم الغماري أن بلال بن رياح زاد **الجملة** في الأذان من عند نفسه، ثم بعد ذلك سمع الرسول ﷺ الأذان بهذه الزيادة وهذا الاختراع، فأقرَّه الرسول ﷺ وافقه على الزيادة والاختلاف !!

لا يا غماري، لا تكذب، فالكذب حرامه الله تعالى؛ فبلال عليه السلام لم يذكر هذه العبارة في الأذان قط إلا بعد أن أمره الرسول ﷺ أن يجعلها في الأذان، وذلك بعد أن جاء بلال ينادي على الرسول ﷺ ليوقظه من النوم بهذه العبارة.

وفي «المعجم الأوسط»<sup>(١)</sup> للطبراني بلفظ: (عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ, أَنَّ يَلْأَا أَتَى النَّبِيَّ صلوات الله عليه وسلم عِنْدَ الْأَذَانِ فِي الصُّبْحِ, فَوَجَدَهُ نَائِمًا, فَنَادَاهُ: «الصَّلَاةُ خَيْرٌ مِنَ النَّوْمِ»)<sup>(٢)</sup>.

### المطلب الثاني: بيان قبح محاولة الغماري استفال القراء:

نقل الغماري رواية الطبراني وفيها أن النبي ﷺ قال لبلال رضي الله عنه: «ما أحسن هذا! اجعله في أذانك».

وهذا اللفظ - أيضاً - صريح في أن النبي ﷺ هو الذي أمر بلالاً أن يجعل

(١) المعجم الأوسط (٤ / ٣٦٧).

(٢) لا يحتاج إلى دراسة إسناد هذه الرواية من حيث الصحة والضعف؛ لأن قصداً منها هو لفظ «ناداه»، وهذا اللفظ تُعْنِي عنه رواية أبي الشيخ التي أخفاها الغماري.

العبارة في الأذان.

وعلى الرغم من ذلك وَجَدْنَا الغماري يستنتاج من هذه الرواية قائلاً: (فبلال رض  
زاد في الأذان جملة أقره عليها الشارع) !!

وهذا فهم أخرج؛ فلماذا يحاول الغماري استغفال القراء؟ !!

أم يَتَوَقَّعُ الغماري أن القارئ النبيه سيسأله نفسه هذا السؤال: إذا افترضنا أن  
بلا لا قد جعل العبارة في الأذان فعلاً، فهل يعقل أن يقول له صلوة: «اجعله في  
أذانك»؟!

إن قوله صلوة لبلال: «اجعله في أذانك» دليل على أن بلا لا – إلى هذه اللحظة – لم  
يَكُن قد جَعَلَ العبارة في الأذان.

بلال رض – في ذلك اليوم – كان قد أذن للفجر دون هذه العبارة، ثم ذهب  
ليُخِرِّ النبي صلوة بالصلاه، ففوجئ بأن النبي صلوة نائم، فكان رد فعل بلال – في هذا  
الموقف العادي – أنْ قام بمناداه الرسول صلوة قائلاً: «الصلاه خير من النوم».

فلما سمع النبي صلوة هذا الكلام استحسنه؛ فأمر بلا لا قائلا له: «اجعله في أذانك»  
فجعله بلال في أذانه بعد ذلك.

وبينما أن الغماري رأى أنه يمكن أن يخدع القارئ بأن انتقى روایة تبدأ بلفظ:  
(أن بلا لا أتى النبي صلوة يؤذنه بصلوة الفجر).

فرأى أن لفظ: «يُؤذنه» سيوهم القارئ أنه يعني أذان الفجر!

لكن هذا اللفظ بتخفيف الذال وعدم تشديدها «يُؤذن» وليس «يُؤذن» بتشديد

الزال. فـ«ثيُوذن» معناها: يُخْبِرُ الرسولَ وَيُعْلِمُهُ بصلة الصبح.

قال إمام اللغة ابن فارس (٣٢٩ - ٣٩٥ هـ) في كتابه «مقاييس اللغة»: (تقول العرب: «قد أذنت بهذا الأمر»، أي: علمت. وـ«آذنني فلان»: أعلمته) <sup>(١)</sup>. انتهى

ما كل هذا الذي يفعله الغماري؟

يكذب ويُدَلِّسُ ثم لا يكفيه ذلك؛ بل يحاول أن يستغفل القارئ!!

نعود بالله تعالى أن نكون من قال فيهم: (فَأَفَرَأَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهَهُ هَوْلَهُ وَأَهْلَهُ اللَّهُ عَلَى عِلْمٍ وَحَمَّ عَلَى سَمْعِهِ، وَقَلْبِهِ، وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ غِشَوَةً فَمَنْ يَتَدَبَّرُهُ مِنْ بَعْدِ اللَّهِ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ) [الجاثية: ٢٣].

(١) مقاييس اللغة (١/٧٧).

## الكذبة الثالثة

**زَعْمُهُ ابْتِدَاعُ الصَّحَابِيِّ «رِبَّنَا وَلَكَ الْحَمْدُ»**

قال عبد الله الغماري في كتابه «إتقان الصنعة في تحقيق معنى البدعة، ص ٢١»: (في «صحيح البخاري» عن رافع الزرقاني قال: كنا نصلِّي يوماً وراء النبي ﷺ، فلما رفع رأسه من الركعة قال: «سمع الله ملَّ حمْدَهُ» فقال رجل وراءه: ربنا ولَكَ الحمد حَمْدًا كثِيرًا طَيْبًا مبارَكًا فِيهِ. فلما انصرف قال: «مَنْ الْمُتَكَلِّمُ؟» قال: أنا.

قال: «رأيت بضعة وثلاثين ملكاً يتدرُّونَها أَيْمَنَ يَكْتَبُهَا». قال الحافظ ابن حجر في «فتح الباري»: واستدل به على جواز إحداث ذِكرٍ في الصلاة غير مأثور إذا كان لا يخالف المأثور). انتهى كلام الغماري.

قلت: هذا تدليس وتضليل في غاية القبح من الغماري !!

ونذكر لكم مطَلَّبَيْنَ؛ لتوسيع ذلك:

**المطلب الأول:** فَضَحَ التَّدَلِيسُ الشَّنِيعُ وَالتَّزْوِيرُ اللَّذِينَ ارْتَكَبُوهُمَا الغماري لِإِضَالَّةِ الْمُسْلِمِينَ.

**المطلب الثاني:** بيان أن الموضع الذي حَمَدَ فيه الصحابي الله تعالى كان موضعاً مسروقاً فيه الدعاء، دُونَ التَّقْيِيدِ بِذِكْرِ مَحْدُودٍ.

وإليكم تفصيل ذلك:

## المطلب الأول: فَضْح التَّدْلِيس الشَّنِيع وَالتَّزْوِير الَّذِين ارْتَكَبُوهَا الْغَمَارِي

### لِإِضلالِ الْمُسْلِمِينَ:

لقد حذف الغماري تصريح الحافظ ابن حجر الذي يوضح أن هذا الصحابي رضي الله عنه إنما حمد الله تعالى لشيء طاري؛ وهو أنه عطس في الصلاة بعد أن رفع رأسه من الركوع.

لقد اقتصر الغماري على نَقْل قول الحافظ ابن حجر في «فتح الباري»: (وَاسْتُدِلُّ بِهِ عَلَى جَوازِ إِحْدَادِ ذِكْرِ فِي الصَّلَاةِ غَيْرِ مَأْثُورٍ إِذَا كَانَ لَا يَخْالِفُ الْمَأْثُورَ).

بينما أخفى عنكم بقية كلام الحافظ ابن حجر في نفس الصفحة التي نَقَلَ منها الغماري!

وإليكم كلام الحافظ ابن حجر كاملاً، لِتَرَوْا الجزء الذي أخفاه عنكم الغماري:

قال الحافظ ابن حجر في «فتح الباري»: (وَاسْتُدِلُّ بِهِ عَلَى جَوازِ إِحْدَادِ ذِكْرِ فِي الصَّلَاةِ غَيْرِ مَأْثُورٍ إِذَا كَانَ غَيْرَ مُخَالِفٍ لِلْمَأْثُورِ، وَعَلَى جَوازِ رَفْعِ الصَّوْتِ بِالذِّكْرِ مَا لَمْ يُشَوُّشْ عَلَى مَنْ مَعَهُ، وَعَلَى أَنَّ الْعَاطِسَ فِي الصَّلَاةِ يَحْمَدُ اللَّهَ بِغَيْرِ كَرَاهَةٍ<sup>(١)</sup>). انتهى

قلت: ها هو الحافظ ابن حجر يعلنها صراحةً أن الصحابي عَطَسَ في الصلاة، فحمد الله تعالى، فالصحابي رضي الله عنه لم يُحْدِثْ ذِكْرًا ثابتاً يتبعده به كطريقة مختربة يُسِيرُ عليها، لكنه عَطَسَ وهو في الصلاة، فائتني عليه الرسول ﷺ.

(١) فتح الباري (٣/١٤-١٣)، الناشر: دار طيبة، تحقيق: نظر الفاريا بي، الطبعة: الأولى/١٤٢٦هـ -

## الباب الثامن

فالصحابي رضي الله عنه قالها لشيء طارئ، فأخفى الغماري هذه الحقيقة عنكم ليتوهّموا أن الصحابي اخترع ذكرًا في الصلاة ليتَبعَدْ به ويجعله طريقة مبتداعة يسير عليها!

ولإيكم الصفحات مصورة من كتاب «فتح الباري»، ج ٢/ ٢٨٧؛ لرَوْا بأعينكم فضاعة تدلّيس وترويج الغماري:

٢٨٧

الحديث ٧٤٩ - ٤٠٠

من حديث أبي أيوب : فكثرت المرأة رواي أنَّه قد حرم من رسول الله صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ على شئٍ كرهه . فقال : من هو ؟ قائل : لم يطل إلا سرايا . فقال الرجل : أنا يا رسول الله قلتُه . أرجو يا أبا عبد الله صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، وبمحض إيمانه أن يكون المصلحة لم ير فهو بيت إما لا يلزم على مسلمتهم أو لما لكته في آخر الصنف فلا يرد المسوال في حفهم ، وبالعذر عنه من ماتحته ، والمسكفة في متلازمة صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ له عن قائل أن يلزم السامعون للامنه فيغيرها ملته . واستدلّ به على جواز إيداد ذكر في الصلاة غيره . وروى إدريس غير خالق المؤثر (١) . وعلى جواز رفع الصوت بالذكر ما لم يدوش على من منه ، وعلَى أن العاطس في الصلاة يبعد آلة بشير كرامته ، وأن الملائكة بالصلاحة لا يتوجه عليه تهميش العاطس (٢) . وعلَى تطهير الاعتدال بالذكر كما يأتى تبيّن فيه في ثواب الذي يهدى ، واستنبط منه ابن بطال جواز رفع الصوت بالتبليغ خلف الإمام ، وتعقبه الرزن بن المهرج بأن سماعه صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ صرت فجز لا يستلزم دفعه لصوته كرفع صوت اللبلح ، وفي هذا التتفق ظاهر ، لأن عمر بن الخطاب إذ أباح جواز الرفع في الجلوس ، وقد سببه إليه ابن عبد البر واستدلَّ له باجماعهم على أن الكلام الآتي يبطل هذه الصلاحة ولو كان صرا ، فإن : وكذاك الكلام المثير في الصلاة لا يطعنها ولو كان صرا . وقد قدم الكلام على مسألة اللبلح في «باب من أسبع الناس تكبير الإمام».

(ثالثة) : نيل الحسنة في اختصار المدد المذكور من الآيات كقوله بهذا الذكر أن عدد حروفه مطابق للعدد المذكور ، فإن يتضمن من الآيات إلى التسع وعدد الذكر المذكور ثلاثة وثلاثون حرفاً ، ويعكس على هنا الرابطة التৎسمة في رواية رؤوفة بن عبيدة ومن توريه ، مباركا عليه كما يحبه ربنا ورب عبده صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، على أن التسمة واحدة . ويمكن أن يقال : المتادر في صر الشاء طوارئ على المتادر فهو من قوله ، وهذا كثيراً أياً ، دون قوله ، مباركا عليه ، والله كما تهمت لتأكيد وجده ذلك مسبعة وتلذخون حسناً ، وأما ما وافقه عند مسلم من حديث أنس فقد أردته التي هي من ملوك يهدون ربها ، وفي حديث أبي أيوب عند الطبراني ، ثلاثة عشر ، فهو مطابق لعدد الكلمات المذكورة في سياق رفاعة ابن عبيدة ولقد حملها أيضاً في سياق حديث الباقر عليه السلام لكن على اصطلاح النحاة . وآدأ أعلم

١٢٧ - باب الإلهانية حين يرتفع رأسه من الركوعوقال أبو تحييد : رتفع النبي صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وستوئي حتى يهود كلُّ قاريءٍ سكته٨٠٠ - حذف أبو الوفاء قال حدثنا ثابة عن ثابت قال : كان أنسَ تبَثَتَتْ صلاة النبي صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، فسكن

يُعلُّ ، فإذا رتفع رأسه من الركوع قام حتى يقول قد نسيَ :

[ال الحديث ٥٥٠ - مطرده في ٦٧٩]

(١) منها به عشر د . ولو تمده المخارج زيزن النبي مثل ذلك عليه وسر لسكنه أوبه ، لأنَّه في ذلك المحسن لا يهز على يطره ، خلاف المأذون به مرت النبي ملائكة عليه وسلم فلن الرئيس قد أفضى والمرجعية قد كفت . وقد المأذون لا يجوز أن يزيد في التبذيل ما لم يعرض به المخرج . وآفة أعلم

(٢) منها في تسبیح ، وخصوصاً أن يقال لا يجوز ، لأنَّ التسبیح من كلام الناس ، والمجلس من نوعه متکافئ في حيث مجازاته من المأذون به من إنساناً وهو يصل وأنا أذكر عليه الناس ، وفرج حد المذهب على الله مثل ذلك عليه وسلم . إنَّه ملائكة لا يطلع فيها شيء .

فالصحابي إنما حمد الله تعالى لأنّه عطس، وثبت ذلك كما في «سنن أبي داود» والنسائي والترمذى.

روى الإمام الترمذى عن رفاعة بن رافع، قال: (صَلَّيْتُ خَلْفَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَعَطَسْتُ، فَقُلْتُ: الْحَمْدُ لِلَّهِ حَمْدًا كَثِيرًا طَيْبًا مُبَارَّكًا فِيهِ مُبَارَّكًا عَلَيْهِ كَمَا تُحِبُّ رَبُّنَا وَيَرْضَى).

فلما صَلَّى رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنْصَرَفَ، فَقَالَ: (مَنْ الْمُتَكَلِّمُ فِي الصَّلَاةِ؟) .. فَقَالَ رِفَاعَةُ بْنُ رَافِعٍ بْنُ عَفْرَاءَ: أَنَا يَا رَسُولَ اللَّهِ، فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَقِدْ ابْتَدَرَهَا بِضَعْةً وَثَلَاثُونَ مَلَكًا أَكْيَمُهُمْ يَصْعَدُهَا) ..

حدیث رفاعة حدیث حسن<sup>(١)</sup>. انتهى كلام الإمام الترمذى

قال الحافظ شهاب الدين ابن حجر في كتابه «فتح الباري» شرح صحيح البخاري: (آخر جهه الترمذى وغيره من حديث رفاعة بن رافع، قال: صَلَّيْتُ مع النبي، فعَطَسْتُ؛ فَقُلْتُ: الْحَمْدُ لِلَّهِ حَمْدًا طَيْبًا مُبَارَّكًا فِيهِ مُبَارَّكًا عَلَيْهِ كَمَا تُحِبُّ رَبُّنَا وَيَرْضَى. فَلَمَّا أَنْصَرَفَ قَالَ . (مَنْ الْمُتَكَلِّمُ؟) .. فَقُلْتُ: أَنَا. فَقَالَ: (وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَقِدْ ابْتَدَرَهَا بِضَعْةً وَثَلَاثُونَ مَلَكًا أَكْيَمُهُمْ يَصْعَدُهَا). وَآخر جهه الطبراني، وبين أنَّ الصلاة المذكورة المغرب، وسنده لا يأس به<sup>(٢)</sup>. انتهى

وقال الشيخ الألبانى فى «صحىح أبي داود» رقم: ٧٤٧: (وهذا إسناد حسن).

(١) سنن الترمذى (٢/٢٥٤-٢٥٥)، حديث رقم: ٤٠٤.

(٢) فتح الباري شرح صحيح البخاري (٦٠٠/١٠).

والصحابي رضي الله عنه حين عطس فحمد الله تعالى إنها فعل ذلك أتباعاً لإرشاده صلوات الله عليه كما في «صحيح البخاري»: (عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، عَنِ النَّبِيِّ صلوات الله عليه قَالَ: إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْعُطَاسَ، وَيَكْرَهُ التَّشَوُّبَ؛ فَإِذَا عَطَسَ أَحَدُكُمْ وَحَمَدَ اللَّهَ، كَانَ حَقًا عَلَى كُلِّ مُسْلِمٍ سَمِعَهُ أَنْ يَقُولَ لَهُ: يَرَحْمَكَ اللَّهُ ..) <sup>(١)</sup> الحديث.

وقال الحافظ ابن حجر في «فتح الباري»: (أَخْرَجَ أَبُو جَعْفَرَ الطَّبَرِيُّ فِي «الْتَّهْذِيبِ» - بِسَيِّدِ لَا بَأْسَ بِهِ - عَنْ أُمِّ سَلَمَةَ قَالَتْ: عَطَسَ رَجُلٌ عِنْدَ النَّبِيِّ صلوات الله عليه، فَقَالَ: الْحَمْدُ لِلَّهِ. فَقَالَ النَّبِيُّ صلوات الله عليه: يَرَحْمَكَ اللَّهُ). وَعَطَسَ آخَرٌ، فَقَالَ: الْحَمْدُ لِرَبِّ الْعَالَمَيْنَ حَمْدًا طَيِّبًا كَثِيرًا مُبَارَكًا فِيهِ، فَقَالَ: ارْتَفِعْ هَذَا عَلَى هَذَا تِسْعَ عَشْرَةَ دَرَجَةً) <sup>(٢)</sup>.

وقال الحافظ ابن حجر أيضاً: (وَاسْتَدَلَ بِأَمْرِ الْعَاطِسِ بِحَمْدِ اللَّهِ أَنَّهُ يُشَرِّعُ حَتَّى لِلْمُصَلِّيِّ، وَقَدْ تَقدَّمَتِ الإِشارةُ إِلَى حَدِيثِ رِفَاعَةَ بْنِ رَافِعٍ فِي «بَابِ الْحَمْدِ لِلْعَاطِسِ» وَيَذِلِّكَ قَالَ الْجُمُهُورُ مِنَ الصَّحَابَةِ وَالْأَئِمَّةِ بَعْدِهِمْ، وَبِهِ قَالَ مَالِكُ وَالشَّافِعِيُّ وَأَحْمَدَ) <sup>(٣)</sup>. انتهى

وقال الإمام الشوكاني في كتابه «نيل الأوطار»: (وَيَذِلُّ أَيْضًا عَلَى مَشْرُوِّعِيَّةِ الْحَمْدِ فِي الصَّلَاةِ لِمَنْ عَطَسَ. وَيُؤَيِّدُ ذَلِكَ عُمُومُ الْأَحَادِيثِ الْوَارِدَةِ بِمَشْرُوِّعِيَّتِهِ؛ فَإِنَّهَا لَمْ تُفَرِّقْ بَيْنَ الصَّلَاةِ وَغَيْرِهَا) <sup>(٤)</sup>. انتهى

(١) صحيح البخاري (حدث رقم: ٥٨٧٢).

(٢) فتح الباري (١٠ / ٦٠٠).

(٣) فتح الباري (١٠ / ٦٠٨).

(٤) نيل الأوطار (٢ / ٣٧١).

والسؤال الآن: لماذا أخفى عنكم الغماري هذه الحقائق التي ذكرها الحافظ ابن حجر؟!

الجواب: لكي لا يفتضح أمره وينكشف أن دليله مزيف وأضعف من بيت العنكبوت.

### المطلب الثاني: بيان أن الموضع الذي حَمَدَ فيه الصحابي الله تعالى كان مَوْضِعًا مُشروعًا فيه الداء، دون التَّقْيِيدِ بِذِكْرِ مَحْدُودٍ:

إن هذا الموضع الذي عطس فيه الصحابي رض فحمد الله تعالى بهذا اللفظ – وهو بعد الرفع من الركوع – كان موضعًا مشروعًا فيه الداء، دون التَّقْيِيدِ بِذِكْرِ مَحْدُودٍ.

فَقَدْ ثَبَتَ في «صحيح البخاري» و«صحيح مسلم» – واللفظ للبخاري – عن أبي هُرَيْرَةَ رض، قال: (كَانَ رَسُولُ اللهِ صل حِينَ يَرْفَعُ رَأْسَهُ يَقُولُ: «سَمِعَ اللَّهُ مِنْ حَمَدَهُ رَبِّنَا وَلَكَ الْحَمْدُ»، يَدْعُو لِرِجَالٍ فَيُسَمِّيهِمْ بِأَسْمَائِهِمْ، فَيَقُولُ: «اللَّهُمَّ أَنْجِبِ الْوَلِيدَ بْنَ الْوَلِيدَ، وَسَلَمَةَ بْنَ هِشَامٍ، وَعَيَّاشَ بْنَ أَبِي رَبِيعَةَ، وَالْمُسْتَضْعِفَيْنَ مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ، اللَّهُمَّ اشْدُدْ وَطَأْتَكَ عَلَى مُضَرِّ ..») <sup>(١)</sup>.

وفي لفظ في «صحيح البخاري» عن أبي هُرَيْرَةَ رض: (أَنَّ رَسُولَ اللهِ صل كَانَ إِذَا أَرَادَ أَنْ يَدْعُوا عَلَى أَحَدٍ، أَوْ يَدْعُوا لِأَحَدٍ، قَنَّتْ بَعْدَ الرُّكُوعِ، فَعَرَبَهَا قَالَ إِذَا قَالَ: «سَمِعَ اللَّهُ مِنْ حَمَدَهُ، اللَّهُمَّ رَبِّنَا وَلَكَ الْحَمْدُ»: «اللَّهُمَّ أَنْجِبِ الْوَلِيدَ بْنَ الْوَلِيدَ، وَسَلَمَةَ بْنَ هِشَامٍ، وَعَيَّاشَ بْنَ أَبِي رَبِيعَةَ، اللَّهُمَّ اشْدُدْ وَطَأْتَكَ عَلَى مُضَرِّ ..» يَجْهَرُ بِذَلِكَ ..) <sup>(٢)</sup>.

(١) صحيح البخاري (Hadith رقم: ٧٧١).

(٢) صحيح البخاري (Hadith رقم: ٤٢٨٤).

قلتُ: فهذا الموضع - بعد «ربنا و لك الحمد» - كان موضع دعاء لا يُنقيد فيه بذكر مُحدَّد، يدل عليه دعاؤه بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ على قوم ودعاؤه فترة لقوم، وسائر الأذكار التي صحت عنده بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ بعد قول: «ربنا و لك الحمد»، وهي أذكار متغيرة؛ مما يدل على أن هذا الموضع لا يُنقيد فيه بذكر مُحدَّد<sup>(١)</sup>.

ومن ذلك ما ثبت في «صحيح مسلم» عن عَلَيْ بن أَبِي طَالِبٍ رضي الله عنه، عن رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ «كَانَ إِذَا قَامَ إِلَى الصَّلَاةِ، قَالَ: .. وَإِذَا رَكَعَ، قَالَ: ..، وَإِذَا رَفَعَ، قَالَ: اللَّهُمَّ رَبَّنَا لَكَ الْحَمْدُ، مِلْءُ السَّمَاوَاتِ، وَمِلْءُ الْأَرْضِ، وَمِلْءُ مَا بَيْنَهُما، وَمِلْءُ مَا

(١) من أراد ضبط هذه المسألة فعليه مراجعة مسألة «القنوت بعد الركوع» في كتب الفقه، ومن ذلك قول الإمام التوسي في كتابه «المجموع شرح المذهب»، ٤٥٨/٣ - ٤٦٠:

(القنوت في الصبح - بعده رفع الرأس من رُكوع الركعة الثانية - سُنةٌ عندنا بلا خلاف .. وأماماً غير الصبح من المكتوبات فهل يقتضي ذلك؟ فيه ثلاثة أبواب حكمها إمام الحرمتين والغزالى وآخرون، الصحيح المشهور الذي قطع به الجمهور: إن نزلت بال المسلمين نازلة - كخوف أو قحط أو وباء أو جراد أو نحو ذلك - قتلوا في جميعها، وإنما قالا ..

السنة في لفظ القنوت: [اللهُمَّ اهْدِنِي فِيمَنْ هَدَيْتَ، وَعَافَنِي فِيمَنْ عَافَتْ ، ..] .. وهل تتبع هذه الكلمات؟ فيه وجهان: الصحيح المشهور الذي قطع به الجمهور أن لا تتبع، بل يحصل بكل دعاء). انتهى كلام الإمام التوسي.

وجاء في «المدونة»، ١٠٢/١: (قال مالك في القنوت في الصبح: كُلُّ ذلك واسع قبل الرُّكوع وبعده الرُّكوع .. وليس في القنوت دُعاء معروفة .. ولا يأس أن يدعوا الرجل بجحيم حوانجه في المكتوبة - حوانجه دُنياه وآخرته - في القيام والجلوس والسجود). انتهى

شئت من شيء بعد ..»<sup>(١)</sup> الحديث.

ذلك الصحابي رضي الله عنه علِم أن هذا موضع دعاء لا يُقيّد فيه بذكر مُحدَّد؛ فحمد الله تعالى حين عطس في هذا الموضع.

وذلك يُشبه - من وجْه ما - مشروعية الدعاء في السجود، حيث ثبَّتَ في «صحيح مسلم» عن أبي هريرة رضي الله عنه، أنَّ رسول الله ﷺ قال: «أقربُ ما يَكُونُ الْعَبْدُ مِنْ رَبِّهِ وَهُوَ سَاخِدٌ، فَأَكْثِرُوا الدُّعَاء»<sup>(٢)</sup>.

وكذلك يُشبه - من وجْه ما - مشروعية الدعاء بعد التشهد في الصلاة، حيث ثبَّتَ في «صحيح البخاري»<sup>(٣)</sup> و«صحيح مسلم»<sup>(٤)</sup> - واللفظ للبخاري - عن النبي ﷺ قال: «قُولُوا: التَّحِيَّاتُ لِللهِ وَالصَّلَواتُ وَالطَّيَّاتُ، السَّلَامُ عَلَيْكُمْ أَئِمَّةُ النَّبِيِّ وَرَحْمَةُ اللهِ وَرَبْكَاتُهُ، السَّلَامُ عَلَيْنَا وَعَلَى عِبَادِ اللهِ الصَّالِحِينَ .. أَشَهُدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، وَأَشَهُدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ. ثُمَّ يَتَخَيَّرُ مِنَ الدُّعَاءِ أَعْجَبَهُ إِلَيْهِ فَيَدْعُو». .

وفي لفظ في «صحيح البخاري» أيضاً: «ثُمَّ يَتَخَيَّرُ مِنَ الشَّيْءَ مَا شَاءَ»<sup>(٥)</sup>.

والسؤال الآن:

**لماذا أخفى عنكم الغماري كل هذه الحقائق؟!!**

(١) صحيح مسلم (حديث رقم: ٧٧١).

(٢) صحيح مسلم (حديث رقم: ٤٨٢).

(٣) صحيح البخاري (حديث رقم: ٨٠٠).

(٤) صحيح مسلم (حديث رقم: ٤٠٢).

(٥) صحيح البخاري (حديث رقم: ٥٩٦٩).

نَعُوذُ بِاللَّهِ تَعَالَى أَنْ نَكُونَ مِنْ قَالَ فِيهِمْ: ﴿أَفَرَبِيَتْ مَنِ اخْتَدَ إِلَّا هُوَ أَنْ أَضَلَّهُ اللَّهُ عَلَى عِلْمٍ وَخَتَمَ عَلَى سَمْعِهِ وَقَلْبِهِ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ غِشَوَةً فَمَنْ يَهْدِي هُوَ مَنْ يَعْدِ اللَّهُ أَفَلَا يَذَكَّرُونَ﴾ [الجاثية: ٢٣].

## الكذبة الرابعة

**زَعْمُهُ ابْتِدَاعُ الصَّحَابِيِّ فِي الصَّلَاةِ دُعَاءً «يَا مَنْ لَا تَرَاهُ الْعَيْنُ»**

قال عبد الله الغماري في كتابه «إتقان الصنعة في تحقيق معنى البدعة»، ص ٢٢: (روى الطبراني في الأوسط بإسناد جيد عن أنس: أن رسول الله ﷺ من بأعرابي وهو يدعوا في صلاته ويقول: «يَا مَنْ لَا تَرَاهُ الْعَيْنُ، وَلَا تَخَالَطَهُ الظُّنُونُ، وَلَا يَصْفُهُ الْوَاصِفُونَ، وَلَا تَغِيرَهُ الْحَوَادِثُ، وَلَا يَخْشَى الدَّوَائِرُ ..». فلما انصرف دعاه النبي ﷺ ووهب له ذهباً .. وقال له: «وَهَبْتُ لَكَ الْذَّهَبَ بِحُسْنِ ثَنَائِكَ عَلَى اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ». فالنبي ﷺ لم يكتف بإقرار هذا الأعرابي على الدعاء الذي أنشأه، بل أعطاه عليه جائزة، لأنه أحسن فيه الثناء على الله تعالى). انتهى كلام الغماري.

قلتُ: وهذا من جهالات الغماري الشنيعة في علم الحديث وعلم أصول الفقه!

وببيان ذلك في مطلبين:

**المطلب الأول:** بيان ما اشتمل عليه كلام الغماري من جهل بعلم أصول الفقه وضعف قدراته العقلية الاستدلالية.

**المطلب الثاني:** بيان ما اشتمل عليه كلام الغماري من جهل بعلم الحديث.

وإليكم تفصيل ذلك:

المطلب الأول: بيان ما اشتمل عليه كلام الفماري من جهل بعلم أصول الفقه  
وضعف قدراته العقلية الاستدلائية:

ليس في هذا الحديث أن الصحابي رض اخترع ذكرًا في موضع لم يشرع فيه النبي صل الدعاء.

ليس فيه إلا أن النبي صل سمع الصحابي يدعوه في صلاته، فما هو الموضع الذي كان يدعو فيه؟

هل كان يدعوه بعد الرفع من الركوع حيث شرع له الرسول صل الدعاء في هذا الموضع؟

كما رواه الإمام الطبراني - بإسناد صحيح - في «مسند الشاميين»<sup>(١)</sup> ورواه غيره: «أنَّ رَسُولَ اللَّهِ صل كَانَ يَدْعُونِي الصَّلَاةَ حِينَ يَقُولُ: سَمِعَ اللَّهُ لِيْنَ حَمْدَهُ ..» الحديث.

هل كان الصحابي يدعوه بعد التشهد حيث شرع له الرسول صل الدعاء في هذا الموضع؟

كما ثبت في صحيح البخاري<sup>(٢)</sup> ومسلم<sup>(٣)</sup> - واللفظ للبخاري - أنَّ النَّبِيَّ صل قال: «قُولُوا: التَّحِيَّاتُ اللَّهُ وَالصَّلَوَاتُ وَالطَّيَّبَاتُ، السَّلَامُ عَلَيْكَ أَيُّهَا النَّبِيُّ وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَكَاتُهُ، السَّلَامُ عَلَيْنَا وَعَلَى عِبَادِ اللَّهِ الصَّالِحِينَ .. ثُمَّ يَتَخَيَّرُ مِنَ الدُّعَاءِ أَعْجَبَهُ إِلَيْهِ

(١) مسند الشاميين (٤/١٦٩).

(٢) صحيح البخاري (حديث رقم: ٨٠٠).

(٣) صحيح مسلم (حديث رقم: ٤٠٢).

فَيَدْعُونَ».

هل كان الصحابي يدعو في سجوده حيث شرع له الرسول ﷺ الدعاء في هذا الموضع؟

كما ثبت في «صحيح مسلم» أنَّ رسول الله ﷺ قال: «أَقْرَبُ مَا يَكُونُ الْعَبْدُ مِنْ رَبِّهِ وَهُوَ سَاجِدٌ، فَأَكْثِرُوا الدُّعَاء»<sup>(١)</sup>.

كل هذه مواضع مشروع فيها الدعاء، فكيف استدل الغماري بـ«دعاء الصحابي في الصلاة» على جواز أن يتندع المسلم تعبدات لم يأت بها الشعْر؟!!

إن جهل الغماري بعلم أصول الفقه وضعف قدراته العقلية الاستدلالية أوقعه في مثل هذه الزلّات الشنيعة في الاستدلال.

وقد قال الحافظ ابن حجر في كتابه «فتح الباري شرح صحيح البخاري»: (إذا تكلمَ المُرءُ فِي غَيْرِ فَتَنَّهُ، أَتَى بِهَذِهِ الْعَجَائِبِ)<sup>(٢)</sup>. انتهى

### المطلب الثاني: بيان ما اشتمل عليه كلام الغماري من جهل بعلم الحديث:

وذلك نجده في قول الغماري: (روى الطبراني في الأوسط بإسناد جيد). انتهى فهذا الإسناد ليس كما زعم، بل هو مَعْلُومٌ بِعِلْمَيْنِ ظاهريتين، وإليكم بيان ذلك: قال الإمام الطبراني في «المعجم الأوسط»: (حَدَّثَنَا يَعْقُوبُ بْنُ إِسْحَاقَ بْنَ الزُّبَيرِ، حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ مُحَمَّدٍ أَبُو عَبْدِ الرَّحْمَنِ الْأَذْرَمِيِّ، حَدَّثَنَا هُشَيْمٌ، عَنْ حُمَيْدٍ،

(١) صحيح مسلم (حديث رقم: ٤٨٢).

(٢) فتح الباري (٥٨٤/٣).

## الباب الثامن

عَنْ أَنَسٍ، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَرَّ بِأَعْرَابِيًّا وَهُوَ يَدْعُونَ فِي صَلَاتِهِ، وَهُوَ يَقُولُ: يَا مَنْ لَا  
تَرَاهُ الْعُيُونُ ..) الحديث.

قلتُ: وإليكم بيان العلتين:

### العلة الأولى:

يعقوب بن إسحاق مجھول، لا يُعرَفُ، فمصدر الرواية مجھول.

وفي ذلك يقول الإمام الهيثمي في كتابه «مجموع الزوائد» في إحدى الروايات:  
(رواه الطبراني في «الصغير» و«الأوسط» عن شيخه يعقوب بن إسحاق بن  
الزبير الحلبي، ولم أعرفه). انتهى

وقال الشيخ الألباني في «السلسلة الضعيفة»، حديث رقم: ٤٦١٣: (في فضل  
«قل هو الله أحد» .. قال الهيثمي في تخریجه «١٤٦ / ٧»: «رواه الطبراني .. عن  
شيخه يعقوب بن الزبير الحلبي؛ ولم أعرفه ..». وأما في حديث الترجمة؛  
فلم يتعرض للحلبي بذكره، بل سكت عنه .. فاعتبر به الشيخ الغماري المغربي، فجَوَد  
إسناده في رسالته «إنقاذ الصنعة في معنى البدعة»، ص ٢٧ «وقَلَّدَه ظِلُّه السقاف»، بل  
وصرَّح بأنه صحيح في كتابه الذي أسماه: «صحيح صفة صلاة النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ»، ص ٢٣٦  
وكُل ذلك ناشئ من التقليد الأعمى وإتباع الهوى، نسأل الله السلامة !

والشيخ الحلبي المذكور .. لم يذكره الحافظ المزي في الرواية عن شيخه الأذرمي  
في ترجمة هذا من «تمذيب الكمال»، ولا وجدت له ذكرًا في شيء من كتب الرجال.  
انتهى كلام الشيخ الألباني.

العلة الثانية:

في هذا الإسناد هشيم، وهو مدلس مشهور بالتدليس، ولم يُصرح بأنه سمع الحديث من حميد، بل عنْنَ، فقال: «عن حميد»؛ فُيحكم على الإسناد بالانقطاع كما هو مقرر في علم الحديث.

وإليكم تصريحات كبار أئمة الحديث:

- ١ - قال الإمام أبو عبد الرحمن النسائي (٢١٥-٣٠٣ هـ) في كتابه «ذكر المدلسين»: (ذكر المدلسين: الحسن وقادة .. وهشيم)<sup>(١)</sup>. انتهى
- ٢ - وقال الإمام أبو أحمد بن عدي (٢٧٧ - ٣٦٥ هـ) في كتابه «الكامل في ضعفاء الرجال»: (هشيم رجل مشهور .. إلا أنه نسب إلى التدليس .. ويوجد في بعض أحاديثه منكر إذا دلّس في حديثه عن غير ثقة)<sup>(٢)</sup>. انتهى
- ٣ - وقال الإمام شمس الدين الذهبي (٦٧٣ - ٧٤٨ هـ) في كتابه «سير أعلام النبلاء»: (هشيم بن بشير .. صاحب تدليسٍ كثیر، قد عُرِفَ بِذلِك)<sup>(٣)</sup>. انتهى
- ٤ - وقال الحافظ صلاح الدين العلائي (٦٩٤ - ٧٦١ هـ) في كتابه في «جامع التحصيل في أحكام المراسيل»: (هشيم بن بشير .. تَقدَّمَ أنه مشهور بالتدليس. قال الإمام أحمد: لم يسمع هشيم من يزيد بن أبي زياد، ولا من عاصم بن كلبي، ولا من

(١) ذكر المدلسين (ص ١٢١-١٢٢)، نشر: عالم الفوائد، تحقيق: العوني، الطبعة: الأولى-١٤٢٣ هـ.

(٢) الكامل في ضعفاء الرجال (٧/١٣٧).

(٣) سير أعلام النبلاء (٨/٢٨٨-٢٩٠).

الحسن بن عبيد الله شيئاً وقد حَدَثَ عنهم .. وقال إبراهيم بن عبد الله الهرمي: لم يسمع هشيم من علي بن زيد إلا حديث المداراة، وكان يُدلّس عن أبي بشر كما يُدلّس عن حضير ..

قال أحمد: لم يسمع هشيم من هشام ..

وذكر له أحاديث أخرى كثيرة مما دَلَّسَها يَطُولُ بها الكلام<sup>(١)</sup>. انتهى

٥ - وقال برهان الدين الحلبي سبط ابن العجمي (٧٥٣ - ٨٤١ هـ) في كتابه «التبين لأسماء المدلسين»: (هشيم بن بشير .. مشهور بالتدليس، مُكْثُر منه)<sup>(٢)</sup>.

٦ - وقال الحافظ ابن حَبْرَ العَسْقَلَانِي (٧٧٣ هـ - ٨٥٢ هـ) في كتابه «طبقات المدلسين»: (هشيم بن بشير .. مشهور بالتدليس .. وصفه النسائي وغيره بذلك. ومن عجائبها في التدليس أن أصحابه قالوا له: نريد أن لا تُدلّس لنا شيئاً. فواعدهم، فلما أصبح أَمْلَى عليهم مجلساً، يقول في أول كل حديث منه: «حدثنا فلان وفلان، عن فلان»، فلما فرغ قال: «هل دَلَّست لكم اليوم شيئاً؟» قالوا: لا. قال: «فإن كل شيء حدثتكم عن الأول سمعته، وكل شيء حدثتكم عن الثاني فَلَمْ أسمعه منه».. فهذا ينبغي أن يُسمَّى «تدليس العطف»<sup>(٣)</sup>. انتهى

٧ - وقال الإمام ولي الدين أبو زرعة العراقي (٧٦٢ - ٨٢٦ هـ) في كتابه

(١) جامع التحصيل في أحكام المراسيل (ص ٢٩٤).

(٢) التبين لأسماء المدلسين (ص ٢٣١).

(٣) طبقات المدلسين (ص ٤٧).

«المدلسين»: (هشيم بن بشير أحد الأئمة، مشهور بالتدليس، مُكثِّر منه)<sup>(١)</sup>. انتهى

٨ - **وقال الشيخ الألباني في «السلسلة الضعيفة»، حديث رقم: ٤٦١٣** «في هذا الحديث: (هشيم مدلس، وقد عنده، فهذه علة الحديث). انتهى

**قلت:** فتدليس هشيم أشهر من أن يخفى على الغماري الذي زعم أتباعه أنه  
الحافظ مُحدّث العصر !!

فالإسناد فيه مجھول ومُدَلَّس، ثم يتجرأ الغماري فيصف الإسناد بقوله: «إسناد  
جيد» !!

فهل بلغ به الجهل هذه الدرجة؟!

أم أنه يعلم؛ لكنه أغمض عينيه فكذب ودَلَّس؟ !!

لو كانت الثانية فسيكون - والعياذ بالله تعالى - من قال فيهم الله تعالى:  
 ﴿أَفَرَءَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهًا دُوَّارَهُ وَأَضَلَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ عِلْمٍ وَحَمَّ عَلَىٰ سَمْعِهِ وَقَلْبِهِ وَجَعَلَ عَلَىٰ  
 بَصَرِهِ غِشْلَوَةً فَمَن يَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ اللَّهِ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ﴾ الآية (الجاثية: ٢٣).

(١) المدلسين (ص ٩٨).

## الكتبة الخامسة

**زَعْمَهُ ابْتِدَاعُ خُبَيْبَ بْنِ عَدَى رَكْعَتَيْنِ قَبْلَ الْقَتْلِ**

قال عبد الله الغماري في كتابه «إتقان الصنعة في تحقيق معنى البدعة»، ص ١٥: (الدليل ليما اتفق عليه العلماء من تخصيص حديث: «كل بدعة ضلاله» عدّة أحاديث).

ثم قال «ص ٢٢»: (الحديث الحادي عشر: في «صحيح البخاري» قصة قتل خبيب، وصلاته ركعتين قبل قتله، قال: «وهو أول من سَنَّ صلاة ركعتين عند القتل»). انتهى كلامه

قلت: ومن العجب العجاب أن يستدل الغماري بهذه القصة على جواز الابتداع في العبادات !! فهذا دليل صارخ على ضعف قدراته العقلية الاستدلالية!

وقد فَضَحْنَا كذب هذا الانفاق الذي زعمه الغماري (في كتابنا هذا، ص ٢٨٩).

إنَّ خُبَيْبَ بْنَ عَدَىٰ بْنَ عَبَّادٍ إِنَّمَا صَلَى الرَّكْعَتَيْنِ تَطْبِيقًا لِتَوجِيهِاتِهِ رَبِّهِ؛ كَمِثْلِ مَا ثَبَّتَ فِي «صَحِيحِ مُسْلِمٍ» عَنْ عُقْبَةَ بْنِ عَامِرٍ، قَالَ: (.. فَأَذْرَكْتُ رَسُولَ اللَّهِ قَائِمًا يَخْدُثُ النَّاسَ، فَأَذْرَكْتُ مِنْ قَوْلِهِ: «مَا مِنْ مُسْلِمٍ يَتَوَضَّأُ، فَيُؤْخِسُ وُضُوئَهُ، ثُمَّ يَقُومُ فَيُصَلِّي رَكْعَتَيْنِ، مُقْبِلٌ عَلَيْهِمَا بِقَلْبِهِ وَوَجْهِهِ، إِلَّا وَجَبَتْ لَهُ الْجَنَّةُ») <sup>(١)</sup>.

(١) صحيح مسلم (Hadith رقم: ٢٣٤).

ومثل ما ثبت في «صحيح البخاري»<sup>(١)</sup> و«صحيح مسلم»<sup>(٢)</sup> - واللفظ للبخاري - عَنِ النَّبِيِّ ﷺ أَنَّهُ قَالَ: «مَنْ تَوَضَّأَ تَحْوِيْلَهُ وُصُوْرَيِّهِ هَذَا، ثُمَّ صَلَّى رَكْعَتَيْنِ لَا يُحَدِّثُ فِيهِمَا نَفْسَهُ، غَفَرَ اللَّهُ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ».

فلم يفعل الصحابي عليه سُوءٍ أَنَّهُ قَامَ بِتَطْبِيقِ ذَلِكَ التَّوْجِيهِ النَّبَويِّ عَنْدَ قَتْلِهِ، فَكَانَ أَوَّلُ مَنْ يَطْلُبُ مِنَ الْقَاتِلِ أَنْ يَرْتَكِهِ يَصْلِي رَكْعَتَيْنِ قَبْلَ الْقَتْلِ، وَهُوَ إِنَّمَا طَلَبَ ذَلِكَ عَمَلاً بِمَا عَلِمَ مِنْهُ إِيَّاهُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ كَمَا ثَبَّتَ فِي الْأَحَادِيثِ الصَّحِيحَةِ، فَكَانَ أَوَّلُ مَنْ قَامَ بِتَطْبِيقِ هَذِهِ السُّنْنَةِ عَنْدَ الْقَتْلِ، فَاقْتَدَى بِهِ مَنْ بَعْدَهُ فِي مَثْلِ هَذَا الْمَوْقِفِ، فَصَحَّ أَنْ يُقَالُ عَنْهُ: إِنَّهُ سَنَّ ذَلِكَ.

وقد سبق بيان أنَّ كَلْمَةَ «سَنَّ» أَطْلَقَهَا النَّبِيُّ ﷺ عَلَى مَنْ طَبَّقَ السُّنْنَةَ فَاقْتَدَى بِهِ الَّذِينَ بَعْدَهُ (انظر تفصيل ذلك في كتابنا هذا، ص ٣٤٣).

(١) صحيح البخاري (Hadith رقم: ١٥٨).

(٢) صحيح مسلم (Hadith رقم: ٢٢٦).

# الباب العاشر

كَشْفُ أَكَانِيبِ وجَهَالَاتِ الْفَهَارِيِّ فِيمَا زَعَمَ أَنَّ الصَّحَابَةَ

ابْتَدَأُوهُ بَعْدَ مَوْتِ النَّبِيِّ

## الْكَذْبُ الْأُولَى

رَعْمَهُ أَنَّ الْعُلَمَاءَ لَمْ يَنْكِرُوا تَعْدُدُ الْجَمَعَةِ

قال عبد الله الغماري في كتابه «إتقان الصنعة في تحقيق معنى البدعة»، ص ٢٧ - ٢٨ : (١) - تَعْدُدُ الْجَمَعَةِ لَمْ يَكُنْ فِي عَهْدِ النَّبِيِّ ﷺ، وَلَا فِي عَهْدِ الصَّحَابَةِ وَالْتَّابِعِينَ .. وَذَكَرَ الْحَافِظُ الْخَطِيبُ فِي «تَارِيخِ بَغْدَادٍ»: أَنَّ أَوَّلَ جَمَعَةً أَحَدَثَتْ فِي الْإِسْلَامِ فِي بَلْدَ مَعْ قِيَامِ الْجَمَعَةِ الْقَدِيمَةِ، فِي أَيَّامِ الْمُعْتَضِدِ فِي دَارِ الْخِلَافَةِ. - يَعْنِي بَغْدَادَ - مِنْ غَيْرِ بَنَاءِ مَسْجِدٍ لِإِقَامَةِ الْجَمَعَةِ، وَسَبَبَ ذَلِكَ خَشْيَةُ الْخَلْفَاءِ عَلَى أَنفُسِهِمْ. وَذَلِكَ فِي سَنَةِ ثَمَانِينَ وَمَائِينَ، ثُمَّ بُنِيَ فِي أَيَّامِ الْمَكْتَفِيِّ مَسْجِدٌ فَجَمَعُوا فِيهِ.

وقال ابن المنذر: «لَا أَعْلَمُ أَحَدًا قَالَ بِتَعْدُدِ الْجَمَعَةِ غَيْرَ عَطَاءً» اهـ. وهو ابن أبي رياح، وقال بتعدها أيضاً داود الظاهري وابن حزم وابن العربي المعافري، وله في ذلك رسالة خاصة، أخبرني بها الإمام الوالد رحمه الله ورضي عنه.

وعلى التعدد استمر عمل المسلمين في البلاد الإسلامية. ولم يقل أحد أنه بدعة ضلاله، وأن الذين أجازوه مبتدعة ضالون؛ لأنه فرع فقهي، اختلفت أنظار العلماء فيه بحسب ما ظهر لهم من الأدلة.

٢ - تَعْدُدُ الْجَمَعَةِ بَدْعَةٌ - بَلَا شَكٌ - دَعَتْ إِلَيْهَا الْحَاجَةُ؛ لِاتِّساعِ الْعُمَرَانِ وَكُثْرَةِ السُّكَانِ، بِحِيثُ لَا يَجْمِعُهُمْ مَسْجِدٌ وَاحِدٌ.

وَأَهْلُ الشَّرْقِ، اقْتَصَرُوا عَلَى التَّعْدُدِ الْمُحْتَاجِ إِلَيْهِ). انتهى كلامه

قلتُ: في كلام الغماري كذب ودليل على ضعف قدراته العقلية الاستدلالية.

وبيان ذلك في مطلبين:

**المطلب الأول:** بيان الكذب في كلام الغماري.

**المطلب الثاني:** بيان أن كلام الغماري دليل على ضعف قدراته العقلية الاستدلالية.

وإليكم تفصيل ذلك:

**المطلب الأول: بيان الكذب في كلام الغماري:**

نجد ذلك في قول الغماري: (وعلى التعدد استمر عمل المسلمين في البلاد الإسلامية. ولم يُقل أحد أنه بدعة ضلاله، وأن الذين أجازوه مبتداة ضالون؛ لأنه فرع فقهي، اختلفت أنظار العلماء فيه). انتهى كلامه

قلتُ: هذا كذب صريح، فقد تابع أهل العلم - على مدار التاريخ الإسلامي - على إنكار تعدد الجمعة إذا كان هذا التعدد لا يحتاج إليه، فصرحوا بأن هذا حرام لا يجوز، وبأن الجمعة الثانية تكون باطلة، وإليكم تصریحاتهم بذلك:

١ - الإمام الشافعي (١٥٠ - ٢٠٤ هـ): قال في موسوعته الفقهية «الأم»: (وَلَا يجتمعُ فِي مِصْرٍ - وَإِنْ عَظِيمَ أَهْلُهُ وَكَثُرَ عَامِلُهُ وَمَسَايِدُهُ - إِلَّا فِي مَوْضِعِ الْمَسْجِدِ الْأَعْظَمِ .. وَإِنْ جَمَعَ فِي آخَرِ سِوَاهُ بَعْدَهُ لَمْ يَعْتَدَ الَّذِينَ جَمَعُوا بَعْدَهُ بِالْجُمُعَةِ ، وَكَانَ عَلَيْهِمْ أَنْ يُعِيدُوا ظُهُراً أَرَبَعاً ..

وَهَكَذَا إِنْ جَمَعَ مِنَ الْمُضِرِّ فِي مَوَاضِعَ فَاجْمَعَةِ الْأُولَى<sup>(١)</sup> ، وَمَا سِوَاهَا لَا تُجْزِئُ إِلَّا  
ظُهُورًا<sup>(٢)</sup> . انتهى

٢ - القاضي أبو محمد عبد الوهاب<sup>(٣)</sup> (٣٦٢ - ٤٢٢ هـ) : قال أبو العباس  
الونشريسي (٨٣٤ - ٩١٤ هـ) : في كتابه «المعيار المعرّب عن فتاوى علماء إفريقيا  
والأندلس والمغرب» :

(مقتضى النصوص المذهبية المنع من تعدد الجمعة في مصر الواحد مع السعة  
والاختيار وانتفاء الضروريات والأعذار. ومن نَصَّ على ذلك من شيوخ المذهب  
المالكي: اللخمي، والمازري، وابن الجلاب، وعبد الوهاب، وابن بشير، وغيرهم من  
لا يُحْصى كثرة).

قال القاضي أبو محمد عبد الوهاب: والدليل على ذلك أن النبي ﷺ لم يُقْمِها إلا  
في مسجد واحد، ولو جازت في أكثر منه لَبَيَّنَه ﷺ قولًا وفِعْلًا .. ولم يُقْمِها عليه  
السلام ولا الخلفاء بعده إلا في مسجد واحد، وكانت تُغلق المساجد، ولو جاز ذلك  
لم يعطلو المساجد .. ولو كانت إقامتها في مسجدين جائزًا لَفَعَلَه ولو مرة واحدة

(١) يعني: فالجمعة المعتبرة هي الأولى، أي التي صُلِّيَتْ أولاً، وما سواها تكون باطلة لا تُجزئ.

(٢) الأم (١٩٢/١)، وقد نقل الإمام النووي عن الإمام الشافعي ما يدل على أنه يرى بجواز جمعتين  
عند الحاجة إلى ذلك.

(٣) قال الإمام الذهبي في كتابه «سير أعلام النبلاء»، (٤٢٩/١٧) : (القاضي عبد الوهاب أبو  
محمد بن علي .. هو الإمام، العلامة، شيخ المآلية .. صَنَفَ في المذهب كتاب «التلقين» وهو من  
أجود المختصرات، وله كتاب «المعرفة» في شرح «الرسالة» وغير ذلك .. وله كُتُبٌ كثيرة في الفقه  
.. خرج إلى مصر .. قَمَّاتٍ بِهَا في شهر صفر سنة اثنين وعشرين وأربعين مائة). انتهى

حتى يُشعر بجوازه<sup>(١)</sup>. انتهى

٣ - الإمام أبو الحسن الماوردي (٣٦٤ - ٤٥٠ هـ): قال في موسوعته الفقهية «الحاوي»: (لَا تَنْعِدُ جُمْعَتَانِ فِي مِصْرِ، وَلَا يَجُوزُ إِقَامَتُهَا إِلَّا فِي مَسْجِدٍ وَاحِدٍ .. وَالدَّلَالَةُ عَلَى صِحَّةِ مَا ذَهَبْنَا إِلَيْهِ: أَنَّ الْجُمْعَةَ وَشَرَاعِطَهَا مُرْتَبِطٌ بِفَعْلِ النَّبِيِّ ﷺ .. فَلَا يُتَجَاهُ أَوْ حُكْمُهَا عَنْ شَرْطِهِ وَفِعْلِهِ، فَكَانَ مِمَّا وَصَفَ بِهِ الْجُمْعَةَ وَجَعَلَهُ شَرْطاً لَهَا أَنْ عَطَلَ لَهَا الْجَمْعَاتِ وَأَقَامَهَا فِي مَسْجِدٍ وَاحِدٍ فِي أَوَّلِ الْأَمْرِ، وَعِنْدَ اِتْشَارِ الْمُسْلِمِينَ وَكَثْرَتِهِمْ، ثُمَّ جَرَى عَلَيْهِ الْخُلْفَاءُ بَعْدَهُ، وَلَوْ جَازَتْ فِي مَوْضِعَيْنِ لِأَبَانَ ذَلِكَ وَلَوْ مَرَّةً وَاحِدَةً إِمَّا يَقُولُهُ أَوْ بِفَعْلِهِ<sup>(٢)</sup>). انتهى

٤ - الإمام موفق الدين ابن قدامة (٥٤١ - ٦٢٠ هـ): قال في موسوعته الفقهية «المغني»: (الْبَلَدَ مَتَى كَانَ كَبِيرًا ، يُشْقُّ عَلَى أَهْلِهِ الْإِجْتِمَاعُ فِي مَسْجِدٍ وَاحِدٍ ، وَيَتَعَذَّرُ ذَلِكَ لِتَبَاعِدِ أَقْطَارِهِ ، أَوْ ضِيقِ مَسْجِدِهِ عَنْ أَهْلِهِ - كَبْغَدَادَ وَأَصْبَهَانَ وَنَحْوِهِمَا مِنَ الْأَمْصَارِ الْكِبِيرِ - جَازَتْ إِقَامَةُ الْجَمْعَةِ فِيمَا يُحْتَاجُ إِلَيْهِ مِنْ جَوَامِعِهَا .. فَأَمَّا مَعَ عَدَمِ الْحَاجَةِ فَلَا يَجُوزُ فِي أَكْثَرِ مِنْ وَاحِدٍ ، وَإِنْ حَصَلَ الْغَنِيِّ بِإِثْنَيْنِ لَمْ يَجُزْ فِي الثَّالِثَةِ ، وَكَذَلِكَ مَا زَادَ ، لَا نَعْلَمُ فِي هَذَا مُخَالِفًا)<sup>(٣)</sup>. انتهى

(١) المعيار المعرّب عن فتاوى علماء إفريقيّة والأندلس والمغرب (١ / ٢٣٩).

(٢) الحاوي (٢ / ٤٤٧ - ٤٤٨).

(٣) المغني (٢ / ٩٢ - ٩٣)، وهذا كلام الإمام ابن قدامة كاملاً: (فَأَمَّا مَعَ عَدَمِ الْحَاجَةِ فَلَا يَجُوزُ فِي أَكْثَرِ مِنْ وَاحِدٍ ، وَإِنْ حَصَلَ الْغَنِيِّ بِإِثْنَيْنِ لَمْ يَجُزْ الثَّالِثَةِ ، وَكَذَلِكَ مَا زَادَ ، لَا نَعْلَمُ فِي هَذَا مُخَالِفًا . إِلَّا أَنَّ عَطَاءَ قِيلَ لَهُ: إِنَّ أَهْلَ الْبَصَرَةِ لَا يَسْعُهُمُ الْمَسْجِدُ الْأَكْبَرُ . قَالَ: لِكُلِّ قَوْمٍ مَسْجِدٌ يُجْمِعُونَ =

٥ - الإمام محبي الدين النوري (٦٣١ - ٦٧٦هـ): قال في موسوعته الفقهية «المجموع شرح المذهب»: (مَذَهِبُنَا أَنَّهُ لَا يَجُوزُ جُمْعَتَانِ فِي بَلَدٍ لَا يَعْسُرُ الْاجْتِمَاعُ فِيهِ فِي مَكَانٍ كَمَا سَبَقَ) <sup>(١)</sup>. انتهى

٦ - تقي الدين السبكي (٦٨٣ - ٧٥٦هـ): قال في كتابه «الإعتقاد بالواحد الأَحَدِ مِنْ إِقَامَةِ جُمُعَتَيْنِ فِي بَلَدٍ» عن تعدد الجمعة:

(لَمْ أَرْ جَوَارَ جُمُعَتَيْنِ فِي بَلَدٍ عَنْ أَحَدٍ مِنَ الصَّحَابَةِ قَوْلًا وَلَا فِعْلًا .. وَالْمَفْصُودُ بِالْجُمُعَةِ اجْتِمَاعُ الْمُؤْمِنِينَ كُلُّهُمْ وَمَوْعِظَتُهُمْ . وَأَكْمَلُ وُجُوهِ ذَلِكَ أَنْ يَكُونُ فِي مَكَانٍ

فِيهِ، وَيُجِزِّئُ ذَلِكَ مِنَ التَّجْمِيعِ فِي الْمَسْجِدِ الْأَكْبَرِ). انتهى

قلت: عطاء لم يقل ذلك إلا لمواجهة مشكلة واقعية، فإذا لم يتسع المسجد الكبير ل الكل قوم مسجدهم، فلا أراه يخالف إلا في جزئية، وهي إذا لم يتسع المسجد الجمعة واحدة للجميع، فهل تتعدد بقدر الحاجة؟ أم يكون لكل قوم مسجد لهم؟

وقول عطاء المفصل الذي نقله ابن قدامة يؤكذ ذلك، وإليكم قول عطاء تفصيلاً:

قال الإمام ابن قدامة في «المغني»، ٢/٩٢: (الْبَلَدُ مَتَى كَانَ كَبِيرًا، يَسْقُطُ عَلَى أَهْلِهِ الْاجْتِمَاعُ فِي مَسْجِدٍ وَاحِدٍ، وَيَتَعَذَّرُ ذَلِكَ لِبَاعِدِ أَفْطَارِهِ، أَوْ ضَيقِ مَسْجِدِهِ عَنْ أَهْلِهِ - كَبْعَدَادَ وَأَصْبَهَانَ وَتَخْرِيْهَا مِنَ الْأَمْصَارِ الْكَبِيرِ - جَازَتْ إِقَامَةُ الْجَمَاعَةِ فِيهَا يُحْتَاجُ إِلَيْهِ مِنْ جَوَامِعِهَا، وَهَذَا قَوْلُ عَطَاءِ). انتهى

قلت: فعطاء إنما أجاز التعدد عند الحاجة، فقول عطاء يوافق قول عامة أهل العلم، وهو أن تعدد الجمعة لا يجوز إذا لم تكن هناك حاجة إلى التعدد، وكان المسجد يكفي كل أهل القرية.

(١) المجموع شرح المذهب (٤/٤٩٥).

واحدٍ.. وَهَذَا الْعَمَلُ مُسْتَمِرٌ فِي زَمَنِ النَّبِيِّ ﷺ وَأَصْحَابِهِ ؓ ، وَقَدْ قَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «كُلُّ عَمَلٍ لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدٌّ» ..

وَانْفَرَضَ عَضْرُ الصَّحَابَةِ - رضوان الله عليهم - عَلَى ذَلِكَ ، وَجَاءَ التَّابِعُونَ فَلَمْ أَعْلَمْ أَحَدًا مِنْهُمْ تَكَلَّمْ فِي هَذِهِ الْمَسْأَلَةِ أَيْضًا ، وَلَا قَالَ بِجَوَازٍ جُمُعَتِينَ فِي بَلَدٍ؛ إِلَّا رِوَايَةُ عَبْدِ الرَّزَاقِ عَنْ أَبْنِ جُرَيْجٍ، قَالَ: «قُلْتُ لِعَطَاءَ: أَرَأَيْتَ أَهْلَ الْبَصْرَةَ لَا يَسْعُهُمُ الْمَسْجِدُ الْأَكْبَرُ كَيْفَ يَصْنَعُونَ؟ قَالَ: لِكُلِّ قَوْمٍ مَسْجِدٌ يُجَمِّعُونَ فِيهِ ثُمَّ يُبْرِزُ ذَلِكَ عَنْهُمْ». قَالَ أَبْنُ جُرَيْجٍ: «وَأَنْكَرَ النَّاسُ أَنْ يُجْمِعُوا إِلَّا فِي الْمَسْجِدِ الْأَكْبَرِ». هَذَا لَفْظُ عَبْدِ الرَّزَاقِ فِي مُصَنَّفِهِ نَقْلَتُهُ مِنْهُ، وَفِيهِ مَا تَرَاهُ مِنْ إِنْكَارِ النَّاسِ مَا قَالَهُ عَطَاءُ، وَمِنْهُ صُورَةُ الْمَسْأَلَةِ الَّتِي سُئِلَ عَنْهَا عَطَاءُ فِيمَا إِذَا كَانَ الْمَسْجِدُ لَا يَسْعُهُمْ .. فَالرُّجُوعُ إِلَى قَوْلِ سَائِرِ النَّاسِ مَعَ الصَّحَابَةِ جَمِيعَهُمْ أَوْلَى، وَيَصِيرُ مَذَهَبُ عَطَاءِ فِي ذَلِكَ مِنَ الْمَذَاهِبِ الشَّاذَّةِ الَّتِي لَمْ يَعْمَلْ بِهَا النَّاسُ»<sup>(١)</sup>. انتهى

وَقَالَ السُّبْكِيُّ أَيْضًا: (ثَلَاثُ جُمِعَ كَهْدِهِ الْوَاقِعَةِ الَّتِي حَدَثَتْ الْآنَ فِي الشَّاغُورِ .. هِيَ بَاطِلَةٌ بِالْإِجْمَاعِ)<sup>(٢)</sup>.

وَقَالَ السُّبْكِيُّ أَيْضًا: (وَجَدْنَا فِي الشَّاغُورِ خُطْبَتَيْنِ فِي جَامِعٍ جَرَاحٍ وَجَامِعٍ خَيْلَخَانَ حَدَثَ بَعْدَهُ، وَالظَّاهِرُ عَدَمُ الْحَاجَةِ إِلَيْهِ، وَأَنَّهُ لَمْ يَكُنْ يَجُوزُ إِحْدَاهُ)<sup>(٣)</sup>. انتهى

(١) فتاوى السبكي (١/١٧٥).

(٢) فتاوى السبكي (١/١٨٤).

(٣) فتاوى السبكي (١/١٨٤).

### ٧ - تاج الدين السبكي (٧٢٧ - ٧٧٧ هـ):

قال عن والده تقي الدين السبكي: (وللشيخ الإمام مصنفات في منع تعدد الجمعة مستقلة «كتاب الإعتصام بالواحد الأحادي من إقامة جمعتين في بلده» .. وكتاب «ذم السمعة في منع تعدد الجمعة» .. وكتاب «القول المتبوع في منع تعدد الجمعة» .. أتفقت كتبه كلها - وكلها مصنف في شهر سنة أربعين وخمسين وسبعينة - على منع التعدد ودعوى أنه - حيث لا حاجة - معلوم التحريم من الدين بالضرورة، ومجمع عليه بين الأمة)<sup>(١)</sup>. انتهى

وقال عن دمشق: (فإنما لم تبرخ مدينته واحدة؛ فلا يعقل فيها غير خطبة واحدة، وقد سلمها الله - ولله الحمد - من فتوح عمر إلى اليوم وهو شهر رمضان سنة خمس وأربعين وسبعينة، لم يكن في داخل سورها إلا جمعة واحدة، والله المسئول أن يُنِيم علية ذلِك، ويسلِّمها في مستقبل الزمان ممن يحاول خلاف ذلك)<sup>(٢)</sup>. انتهى

٨ - الإمام زين الدين ابن رجب (٧٣٦ - ٧٩٥ هـ): قال في كتابه «القواعد»: (إذا أقيمت في المضر جمعتان لغير حاجة، وشك: هل أخرم بهما معاً؟ فيبطلان وتعاد الجمعة)<sup>(٣)</sup>. انتهى

٩ - الإمام برهان الدين ابن مفلح (٨١٦ - ٨٨٤ هـ): قال في كتابه «المبدع شرح المقنع»: (تحبوز إقامة الجمعة في موضعين - فأكثر - من البلد للحاجة؛ كيسنة

(١) فتاوى السبكي (١٨٦/١).

(٢) فتاوى السبكي (١٨٧/١).

(٣) القواعد (ص ٢٧٤).

البلد وتباعد أقطاره، أو بُعد الجامع أو ضيقه ..

ولا تجوز مع عدمها، لا تعلم فيه خلافاً إلا عن عطاء.

«فَإِنْ فَعَلُوا» أي: فعلوها في موضعين من غير حاجة، فجُمجمة الإمام هي الصحيحة .. فالثانية باطلة؛ لأن الاستغناء حصل بالأولى<sup>(١)</sup>. انتهى

وقال أيضاً: (إِذَا اسْتَغْنَيَ بِجُمْعَتَيْنِ، لَمْ تَسْجُزْ ثَالِثَةً)<sup>(٢)</sup>. انتهى

١٠ - أبو العباس الونشريسي (٨٣٤ - ٩١٤هـ): في كتابه «المعيار المعرّب عن فتاوى علماء إفريقيا والأندلس والمغرب» نقل تصریحات كثیر من أهل العلم بتحريم تعدد الجمعة، قال:

(سُئلَ الشِّيخُ الْفَقِيهُ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ مُحَمَّدِ بْنِ أَحْمَدَ الْقَطَانِ .. فَأَجَابَ: .. الظَّاهِرُ مِنْ كَلَامِ مُتَقَدِّمِي أَئمَّةِ الْمَذَهَبِ وَنَقْلُ مَا تَأْخِرُهُمْ وَتَلْخِيصُهُمْ لِأَقْوَالِ الْمُتَقَدِّمِينَ وَتَفْصِيلُهُمْ - أَنَّ الْمَصْرَ الصَّغِيرَ لَا يَخْتَلِفُ فِي مَنْعِ إِقَامَةِ الْجَمَعَةِ فِيهِ فِي جَامِعَيْنِ)<sup>(٣)</sup>. انتهى

وقال: (وَأَجَابَ الْفَقِيهُ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ مُحَمَّدِ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ أَبِي غَالِبٍ رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى بِهَا نَصْهُ: الْحَمْدُ لِلَّهِ، أَعْلَمُ أَنَّ إِقَامَةَ الْجَمَعَةِ فِي مَسَاجِدِيْنَ فِي الْمَصْرَ الصَّغِيرِ لَا يَجُوزُ، وَلَا يَخْتَلِفُ الْمَذَهَبُ فِي ذَلِكِ)<sup>(٤)</sup>. انتهى

وقال: (مُقتضى النصوص المذهبية المنع من تعدد الجمعة في مصر الواحد مع السعة والاختيار وانتفاء الضروريات والأعذار. ومن نصَّ على ذلك من شيوخ

(١) المبدع شرح المقنع (٢/١٦٩)، الناشر: دار الكتب العلمية - بيروت، ط: الأولى - ١٤١٨هـ.

(٢) المبدع شرح المقنع (٢/١٦٩).

(٣) المعيار المعرّب عن فتاوى علماء إفريقيا والأندلس والمغرب (١/٢٢٩).

(٤) المعيار المعرّب (١/٢٣٦).

المذهب المالكي: اللخمي<sup>(١)</sup>، والمازري<sup>(٢)</sup>، وابن الجلاب<sup>(٣)</sup>، وعبد الوهاب، وابن بشير<sup>(٤)</sup>، وغيرهم من لا يُحْضَى كثرة<sup>(٥)</sup>. انتهى

١١ - شهاب الدين الرملي (المتوفى ٩٥٧هـ): قال: (الْجُمُعُ الْوَاقِعَةُ بَعْدَ اِنْتِفَاعِ

(١) قال برهان الدين ابن فرhone (المتوفى: ٧٩٩هـ) في كتابه «الديباج المذهب» في معرفة أعيان علماء المذهب، ص ٢٠٣: (عليّ أبو الحسن بن محمد الربعي المعروف باللخمي .. ظهر في أيامه وطارت فتاوئه .. وكان أبو الحسن فقيها فاضلاً ديناً متفتناً .. ويقى بعد أصحابه؛ فجاز رئاسة إفريقية جملة .. وله تعليل كبير على «المدونة» سماه «التبيّرة» .. توفي سنة ثمان وسبعين وأربعين واثنتيّة).

(٢) قال الإمام الذهبي في كتابه «سير أعلام النبلاء»، ٢٠ / ١٠٤: (المازري أبو عبد الله محمد بن علي الشيّخ، الإمام، العلامة، البحر، المفتون .. مصنف كتاب «المعلم بفوائد شرح مسلم» ومصنف كتاب «إيضاح المخصوص في الأصول» وله تواليف في الأدب، وكان أحد الأديباء المؤصوفين، والأئمة المتبحرين، وله شرح كتاب «التلقين» لعبد الوهاب المالكي في عشرة أسفار، هو من أئمة الكتب).

وكان بصيراً بعلم الحديث .. مات، في ربيع الأول، سنة سنتين وثلاثين وخمسين مائة). انتهى

(٣) قال الإمام الذهبي في كتابه «سير أعلام النبلاء»، ١٦ / ٣٨٣: (شيخ المالكية العلامة أبو القاسم بن الجلاب .. تفقه بالقاضي أبي بكر الأبهري، وله مصنف كبير في مسائل الخلاف، وكان أفقه المالكية في زمانه بعد الأبهري .. مات كهلاً في آخر سنة ثمان وسبعين وثلاثين مائة).

(٤) قال برهان الدين ابن فرhone (المتوفى: ٧٩٩هـ) في كتابه «الديباج المذهب» في معرفة أعيان علماء المذهب، ص ١٤٩: (عبد الرحمن القاضي بن أحمد .. ابن بشير .. كان هذا من أجيال علماء وفقه .. وولي الشورى ثم ولي القضاء ولم يكن في وقته مثله .. كان مولده سنة أربع وستين وثلاثين). انتهى

(٥) المعيار العربي (١/٢٣٩).

الحاجة إلى التعدد - غير صحيحة؛ فيجب على مصلحتها ظهر يومها). انتهى

وقال: (لَا يجوز تعدد الجماعة لعدم الحاجة إليه حيث) <sup>(١)</sup>. انتهى

١٢ - شهاب الدين ابن حجر الهيثمي (٩٠٩ - ٩٧٤ هـ): قال في «الفتاوى الفقهية الكبرى»: (من المعلوم المقرر أن الجماعة لا يجوز تعددها عند الشافعى عليه وعند كثيرين من العلماء؛ إلا إن احتياج بأن لم يكن في البلد محل يسع أهلها، فحيث لا يجوز التعدد بقدر الحاجة فقط .. وأنه إذا وقع تعدد غير محتاج إليه، كانت الجماعة الصحيحة هي السابقة) <sup>(٢)</sup>. انتهى

وقال: (لَا يجوز تعديد الجماعة في بلد إلا إذا ضاق مسجدها عن أهلها؛ فلهم حيث لا بد من بناء مسجد آخر وإقامة جمعة ثانية، فهو بخلاف ما إذا وسعهم مسجدها، فليس لأحد بناء مسجد لأجل إقامة جمعة أخرى فيه؛ لامتناعها حيث لا يجوز لهم تعددها) <sup>(٣)</sup>. انتهى

وقال أيضاً: (إذا أقيمت جمعتان أو أكثر في بلدة أو قرية واحدة مع عدم الاحتياج إلى التعدد، لأن كان بين أبنية البلد مسجد أو فضاء يسع أهلها، فحيث لا يجوز لهم تعددها) <sup>(٤)</sup>. انتهى

١٣ - منصور بن يونس البهوقى (١٠٥١ - ١٠٠٠ هـ): قال في كتابه «كشاف

القناع عن متن الإقناع»:

(١) فتاوى الرملى (١١ / ٢٧٥-٢٧٦).

(٢) الفتاوى الفقهية الكبرى (١ / ٢٥٠-٢٥١).

(٣) الفتاوى الفقهية الكبرى (١ / ٢٣٤).

(٤) الفتاوى الفقهية الكبرى (١ / ٢٣٥).

(يَحْرُمُ إِقَامَةُ الْجُمُعَةِ وَالْعِيدِ بِأَكْثَرِ مِنْ مَوْضِعٍ مِنَ الْبَلَدِ لِغَيْرِ حَاجَةٍ) <sup>(١)</sup>. انتهى

١٤ - محمد بن أحمد عليش (١٢٩٩ - ١٢١٧هـ): قال في كتابه «فتح العليّ الْمَالِكِ» في الفتوى على مذهب الإمام مالك: (مَا قَوْلُكُمْ فِي قَرْيَةٍ تُقَامُ فِيهَا جُمُعَةٌ وَاحِدَةٌ، وَأَهْلُهَا الْمُخَاطَبُونَ هُنَّ أَرْبَعَائِةٌ، وَالْعَيْقُ يَسْعُهُمْ وَزِيَادَةً، وَأَرَادُوا إِقَامَةَ جُمُعَةٍ فِي مَسْجِدٍ آخَرَ؟

فَأَجَبْتُ بِمَا نَصَّهُ: .. لَا تَصْحُ الْجُمُعَةُ فِي الْمَسْجِدِ الْجَدِيدِ - فِي الصُّورَةِ الْمَذُكُورَةِ - بِإِنْفَاقِ أَهْلِ مَذْهَبِ الْإِمَامِ مَالِكٍ). انتهى

وقال: (قَالَ اللَّخْمِيُّ: إِنْ كَانَ فِي الْمِصْرِ جَامِعًا أُقِيمَتْ الْجُمُعَةُ فِي الْأَقْدَمِ .. فَإِنْ أُقِيمَتْ فِيهِمَا مَعًا - مَعَ الْقُدْرَةِ عَلَى الْإِكْتِفَاءِ بِوَاحِدٍ - أَجْزَأَتْ مَنْ صَلَّاهَا فِي الْأَقْدَمِ، وَأَعَادَهَا الْآخَرُونَ. قَالَهُ مَالِكٌ) <sup>(٢)</sup>. انتهى

١٥ - جمال الدين القاسمي (١٢٨٣ - ١٣٣٢هـ): قال في كتابه «إصلاح المساجد من البدع والعواائد»: (أما في هذه الأزمنة فقد افْرَطَ في تَعْدُّدِ الجمعة .. في مثل دمشق أُوشك أن لا يبقى مسجد - ولو في حارة - إلا ويقام فيه جمعة .. فأصبح كثير من المتصولحين الذين غاب عنهم محدورات تقطيع الجمعة والجماعات - يتبرعون بتشييد منابر لها .. وهم يحسبون أنهم يُحسّنون صُنْعاً، ولا يتذكرون ما نجم عن ذلك من اشتغاله على عدة بدَعٍ .. سَنْ سُنَّة مبتدعة ليحتذى على مثالها ويتسع الخرق، كما وقع إلى مفاسد أخرى).

(١) كشاف القناع عن متن الإقناع (٢/٣٩).

(٢) فتح العليّ الْمَالِكِ في الفتوى على مذهب الإمام مالك (١٤٧، ١٤٢)، الناشر: دار المعرفة.

قال السبكي في فتاويه: وهذا إنما حصل في الشام ومصر من مدة قريبة، ولم يكن في القاهرة إلا خطبة واحدة حتى حصلت الثانية في زمن الملك الظاهر، مع امتناع قاضي القضاة تاج الدين من إحداثها ..

اعتمد السبكي في عدة تأليف له بأنه إذا كان في مصر أو قرية جامع يسع أهلها، ثم أريد إحداث جمعة ثانية في بعض المساجد – أن ذلك لا يجوز .. وتابع السبكي في ذلك الزركشي والعرaci وابن حجر العسقلاني ..

وقال ابنه التاج في «معيد النعم»: (ولقد رأينا منهم – يعني من المسيطرین – من يعمر الجواجم ظانًا أن ذلك من أعظم القرب، فينبغي أن يفهم مثل هذا المسيطر أن إقامة جمعتين في بلد لا يجوز إلا لضرورة ..

أقول: الأمر على ما قاله هؤلاء إذا كان الأكبر يسعهم<sup>(١)</sup>. انتهى كلام جمال الدين القاسمي.

### المطلب الثاني: بيان أن كلام الفماري دليل على ضعف قدراته العقلية

#### الاستدلالية:

من المتفق عليه بين أهل السنة أنه حين يتطابق واقعنا مع واقع الرسول ﷺ فإنه علينا أن نتعامل مع هذا الواقع كما تعامل معه الرسول ﷺ، وذلك بأن نسلك معه نفس المسلك الذي سلكه الرسول ﷺ من فعل أو قول أو ترك، وإذا خالفنا ذلك فسيكون عملنا مردوداً.

(١) إصلاح المساجد من البدع والعادات (ص ٦٣-٦٦).

## أكاذيب وجهات الغيارى فيما زعم أن الصحابة ابتدأوا بـه بعد موت النبي ﷺ

فذلك هو صريح قوله ﷺ: «مَنْ عَمِلَ عَمَلاً لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدٌّ».

قال الإمام جلال الدين السيوطي (٨٤٩ - ٩١١ هـ) في كتابه «المزهر في علوم اللغة وأنواعها»: (لفظة «أمر» .. تجدها مستعملة في الحال والأفعال والشأن .. مثل:

﴿وَمَا أَمْرٌ فِرْعَوْنَ بِرَشِيلِهِ﴾ [هود: ٩٧] ي يريد: جملة أفعاله و شأنه<sup>(١)</sup>. انتهى

فيجب أن يكون شأننا مطابقاً لشأن الرسول ﷺ.

(انظر تفصيل أكثر لمعنى مخالفة السنة - في كتابنا هذا، ص ٢٦٣ وبعدها).

وكذلك قوله ﷺ: «عليكم بستي .. وإياكم ومحدثات الأمور ..» الحديث.

أما حين يختلف واقعنا عن واقع النبي ﷺ بحيث لو سلکنا نفس مسلكه ﷺ فستوجد مشكلة واقعية تؤدي إلى مشقة عظيمة على المسلمين؛ نظراً إلى اختلاف الواقع ومعطياته، فهنا سنلجأ إلى سلوك مسلك آخر - في ضوء الشرع - يتناسب مع هذا الواقع الجديد.

والآن ننظر إلى مسألة تعدد الجمعة:

هل واقعنا الآن مطابق لواقع الرسول ﷺ من حيث اتساع العمran وعدد الناس؟

الجواب: لا يختلف اثنان أن واقعنا يختلف اختلافاً شاسعاً عن واقع الرسول



(١) المزهر في علوم اللغة وأنواعها (١/٢٨٧).

وفي بيان ذلك يقول جمال الدين القاسمي (١٢٨٣ - ١٣٣٢هـ) في كتابه «إصلاح المساجد من البدع والعادات» في تعدد صلاة الجمعة: (لم تتعدد في عهده عليه السلام وعهد خلفائه .. لا ننكر أنها لم تتعدد في ذلك العهد، ولكن لداعي أن المسجد الأعظم في مدتيته عليه السلام كان يسع المجمعين وعلى نسبتهم، ولذلك وسع عمر بن الخطاب وعثمان بن عفان - رضي الله عنهم - لِمَا رأياه ضاق بالمجمعين في عهديهما؛ ليسعهم، فسبب عدم التعدد عدم الحاجة إليه؛ لكتفاف المسجد.

أما وقد ملأ المسلمين البلاد التي تناسلاها فيها وفات عددهم الخصر في كل مصر - فائى يسعهم مسجد واحد؟! هذا ما لا يختلف فيه اثنان، فلا يقاس عدد الناس الآن بعدهم في الأعصار الغابرة .. فحيثند سماحة الدين تقضي بتعدد الجمعة)<sup>(١)</sup>. انتهى

قلتُ: وهذا هو الذي قرره عامّة أهل العلم على مدار التاريخ الإسلامي، فهذا الإمام ابن قدامة يقول في كتابه «المغني»: (فَإِنَّمَا تَرَكَ النَّبِيُّ صلوات الله عليه وسلم إِقَامَةَ جُمُعَتَيْنِ؛ فَلِغِنَاهُمْ عَنْ إِحْدَاهُمَا ، وَلِأَنَّ أَصْحَابَهُ كَانُوا يَرَوْنَ سَمَاعَ خُطْبَتِهِ وَشُهُودَ جُمُعَتِهِ وَإِنْ بَعْدَتْ مَنَازِلُهُمْ؛ لِأَنَّهُ الْمُبَلَّغُ عَنِ اللَّهِ تَعَالَى ، وَشَارِعُ الْأَحْكَامِ ، وَلِمَا دَعَتْ الْحَاجَةُ إِلَى ذَلِكَ فِي الْأَمْصَارِ - صُلِّيَتْ فِي أَمَاكِنَ)<sup>(٢)</sup>. انتهى

والغاري نفسه أقرَّ بذلك حيث قال في كتابه «إتقان الصنعة»: (تعدد الجمعة .. دعت إليها الحاجة، لاتساع العمran وكثرة السكان بحيث لا يجمعهم مسجد

(١) إصلاح المساجد من البدع والعادات (ص ٦٢-٦٣).

(٢) المغني (٢/٩٢).

واحد). انتهى كلامه

قلتُ: فالغماري يُقر بأن سبب التعدد هو اختلاف واقعنا عن واقع الرسول ﷺ بحيث لا نستطيع أن نسلك نفس مسلكه ﷺ، وإنما حصلت مشقة عظيمة، أو استحالة سلوك مسلكه ﷺ أصلًا.

فإذا كان الغماري يُقر بذلك، فكيف يستدل بذلك على جواز أن نسلك غير مسلك الرسول في حالة مطابقة واقعنا لواقع الرسول ﷺ؟ !!!

في مسألة تعدد الجمعة اختلف واقعنا عن واقع الرسول ﷺ، فسلكنا مسلكًا يتناسب مع الواقع الجديد.

لكن في المسائل التي فيها يتطابق واقعنا مع واقع الرسول ﷺ: لماذا يريد الغماري مِنَّا أن نخالف المَسْلَك الذي سَلَكَه الرسول ﷺ؟ !!

لماذا يريد منا الغماري أن نخترع عبادات تركها الرسول ﷺ؟ !!

لماذا يريد منا الغماري أن نزيد عبارات في العبادات – كالتشهد والأذان وغيرهما – وقد تركها الرسول ﷺ؟ !!

إن هذا يخالف مخالفة صريحة قوله تعالى: ﴿لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أَسْوَأُ  
حَسَنَةٌ لِمَنْ كَانَ يَرْجُوا اللَّهَ وَالْيَوْمَ أَلَا يَرَوْذَكَ اللَّهُ كَثِيرًا﴾ [الأحزاب: ٢١].

ويخالف قوله ﷺ: «مَنْ عَمِلَ عَمَلاً لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدٌّ».

وكذلك قوله ﷺ: «عَلَيْكُمْ بِسْتِي .. وَإِيَّاكُمْ وَمُحدثَاتُ الْأُمُورِ ..» الحديث.

إن هذا استدلال سقيم من الغماري، يُدلُّ على ضعف قدراته العقلية

الاستدلالية !!

اللهم إلا إذا كان أَصْمَهُ هواه وأَعْبَاه؛ فيكون - والعياذ بالله - من قال الله تعالى فيهم: ﴿أَفَرَءَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهَهُ هَوَنَةً وَأَضْلَلَهُ اللَّهُ عَلَى عِلْمٍ وَحَتَّمَ عَلَى سَمْعِهِ وَقَلْبِهِ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ غِشْوَةً فَمَنْ يَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ اللَّهِ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ﴾ [الجاثية: ٢٣].

يقول الإمام ابن تيمية في كتابه «اقتضاء الصراط»: (ومَنْ اعْتَقَدَ أَنَّ أَكْثَرَ هَذِهِ الْعَادَاتِ الْمُخَالِفَةِ لِلْسُّنْنَةِ مُجْمِعٌ عَلَيْهَا، بَنَاءً عَلَى أَنَّ الْأُمَّةَ أَفَرَّتْهَا وَلَمْ تُنْكِرْهَا، فَهُوَ مُخْطَعٌ فِي هَذَا الْاعْتِقَادِ؛ فَإِنَّهُ لَمْ يَزُلْ - وَلَا يَزَالْ - فِي كُلِّ وَقْتٍ مَنْ يَنْهَا عَنْ عَامَّةِ الْعَادَاتِ الْمُحَدَّثَةِ الْمُخَالِفَةِ لِلْسُّنْنَةِ).

والاحتجاج بمثل هذه الحجج .. ليس طريقة أهل العلم، لكن لكثره الجهالة قد يستند إلى مثلها خلق كثير من الناس ..

وأما إظهار الاعتماد على ما ليس هو المعتمد في القول والعمل، فنوع من النفاق في العلم والجدل والكلام والعمل)<sup>(١)</sup>. انتهى

(١) اقتضاء الصراط (ص ٢٧١-٢٧٢).

## الكذبة الثانية

زعمه أن عمر رضي الله عنه نقل مقام إبراهيم عليه السلام

قال عبد الله الغماري في كتابه «إتقان الصنعة في تحقيق معنى البدعة»، ص ٤٦: «وكان مقام إبراهيم ملتصقاً بالبيت من عهده إلى أن أخره عمر، أخرج البيهقي بسند قوي عن عائشة قالت: «أن المقام كان في زمن النبي ﷺ وفي زمن أبي بكر ملتصقاً بالبيت، ثم أخره عمر»، قال الحافظ في الفتح: «ولم تنكر الصحابة فعل عمر، ولا من جاء بعدهم؛ فصار إجماعاً»، قال: «وكان عمر رأى أن إبقاءه، يلزم منه التضييق على الطائفين أو على المصليين، فوضعه في مكان يرتفع فيه الحرج، وتهيأ له ذلك. لأنه الذي كان وأشار باتخاذه مُصلٍ، وأول من عمل عليه المقصورة الموجودة الآن» اهـ.

فَعُمر حَوَّلَ المقام من مكانه في عهد إبراهيم وعهد النبي ﷺ لمصلحة رآها في تحويله، وعمل عليه مقصورة، ولم ينكر عليه أحد من الصحابة ما فعل فيه، لأنهم رأوا المصلحة مثل ما رأى). انتهى كلام الغماري.

قلت: هذا تدليس قبيح وتضليل من الغماري؛ ودليل على ضعف قدراته العقلية الاستدلالية، وإليكم تفصيل ذلك:

أولاً: بيان التدليس والتضليل في كلام الغماري:

لقد نقل لكم الغماري كلاماً للحافظ ابن حجر من كتابه «فتح الباري»، لكن الغماري أخفى عنكم أن الحافظ ابن حجر في نفس كتابه هذا «فتح الباري» قال:

## الباب التاسع

(وَقَدْ رَوَى الْأَزْرَقِيُّ فِي «أَخْبَارِ مَكَّةَ» يَأْسَانِيدَ صَحِيحَةً أَنَّ الْمَقَامَ كَانَ فِي عَهْدِ النَّبِيِّ ﷺ وَأَبِي بَكْرٍ وَعُمَرٍ فِي الْمَوْضِعِ الَّذِي هُوَ فِيهِ الْآنُ، حَتَّى جَاءَ سَيْلٌ فِي بِحَلَافَةِ عُمَرٍ فَاحْتَمَلَهُ حَتَّى وُجِدَ يَأْسَفَلُ مَكَّةَ، فَأَقَى بِهِ، فُرِطَ إِلَى أَسْتَارِ الْكَعْبَةِ، حَتَّى قَدِيمَ عُمَرَ فَاسْتَبَثَ فِي أَمْرِهِ حَتَّى تَحَقَّقَ مَوْضِعُهُ الْأَوَّلُ، فَاعْتَادَهُ إِلَيْهِ، وَبَنَى حَوْلَهُ فَاسْتَقَرَ ثَمَّ إِلَى الْآنِ) <sup>(١)</sup>. انتهى كلام الحافظ ابن حجر.

قلت: فقد صحق الحافظ ابن حجر الروايات الصريمحة في أن عمر بن الخطاب لم ينقل المقام من مكانه الذي كان عليه أيام النبي ﷺ، وإنما عمر أعاده إلى مكانه الذي كان عليه أيام النبي ﷺ، وذلك بسبب أن السيل حركه من مكانه الأول، فأعاده عمر <sup>رض</sup> إلى مكانه الأول.

لقد أخفى عنكم الغماري هذه الروايات - التي صصحها الحافظ ابن حجر - لكي لا يُفْتَضَحَ تهالك أساسه الذي يبني عليه إياحته للابتداع في دين رب العالمين!!  
وإليكم هذه الصفحات مُصَوَّرةً من كتاب «فتح الباري» للحافظ ابن حجر؛  
ليرَوَا بِأَعْيُنِكُمْ فظاعة تدليس الغماري:

والصفحات المصورة هي: الصفحة الأولى من الكتاب، ثم خاتمة مقدمة الشيخ عبد العزيز بن باز رحمه الله عام ١٩٧٩هـ، ثم الصفحة التي فيها كلام الحافظ ابن حجر.

(١) فتح الباري (٤٩٩/١)، الناشر: المكتبة السلفية، مقدمة العلامة ابن باز ١٣٧٩هـ.

# فتح الباري

كتاب صحيح الإمام عبد الله بن حمزة الشافعى

للامام الحافظ

## احمد بن علي بن حمزة

العتسقلاوى

٨٥٢ - ٧٧٣

## الجزء الأول

في الله سبحانه وتعالى

وشرف على طبلة نسخة المطبوع والمنشورة

عبد الله بن حمزة الشافعى

الاستاذ بكلية التربية بالبرلس

دم كتبه وأ giove والطب

وآخر أذرانه . ويد على إردها ان كل حيث

محمد فوز عبد الله الباري

## المكتبة الـلغـة

وأنه سبحانه للسؤال أن يجعل علينا هذا موافقاً لصواب ، وأن يضاعف لنا وإن ساعدنا عليه جزيل الثواب ،  
وأن يعين على إيمانه على خير ما يرام إنه جواه كريم . وهو كرم مسئول

وصل الله على عبد ورسوله محمد ، وعلى آله وصحبه وسلم

حرر في ٢١ من شعبان سنة ١٣٧٩

عبد العزيز بن عبد الله بن باز

المبحث ٢٩٥ - ٢٩٦

٤٤٩

إن الصلاة في ذلك رأى سكينا واحدا، إلا أنه ينتهي من التعب إلى ما إذا أضاف إليها قبة ما أدركها إلى الأولى، وأما جزءه يكون الستة الثاني مثقا فهو ثقب الثامر وإن أطلق على عاصمه شكل، وله دريشطا في منه بعض بن راهويه قال: حدثنا سفيان، قد كر مثل سباقها سرا، فهل هذا لخلاف فيه أملا، ولفأخذه، وقد تقدمني قواتي المن في أول كتابه الطهارة

٣٠ - يحسب قوله تعالى (وَإِذَا دَعَا مِنْ مَقَامِ إِرْأَمْ شَفَّلَ) [١٢٥ البقرة]

٢٩٥ - طرحت الحجيجي قال حدثنا سعيد بن حذيفة ثنا عمرو بن يحيى قال: ساقيا ابن عمر من زميله طلاق بالبيت لحرثة ولم ينكح بين الصفا والروضة أبا عمر آنها قاتل: فقام النبي عليه السلام طلاق بيته شيئاً وصل طلاق اللقام وكفته وطلاق بين الصفا والروضة، وند كان لكربي رسول الله أشورة سنة

[المبحث ٢٩٥ - المراجعة: ٢٧٣٢، ٢٧٣٣، ٢٧٣٤، ٢٧٣٥، ٢٧٣٦، ٢٧٣٧]

٢٩٦ - روى ثابت جابر بن عبد الله قال: لا يجوز لها حتى يعلو فتن بين الصفا والروضة

[المبحث ٢٩٦ - المراجعة: ٢٧٣٨، ٢٧٣٩، ٢٧٤٠، ٢٧٤١]

قوله (باب قوله تعالى: وَإِذَا دَعَا مِنْ مَقَامِ إِرْأَمْ صَلَّ) وقع في روايتك، وإنظروا، يكسر الحال على الأمر وهي إحدى القراءتين، والأخرى والفتح على الخبر، والأمر على الوجه، لكن العدد الإجماع على جواز الصلاة إلى جميع جهات الكعبة قبل عدم التخصيص، وهذا ثابت على أن الراد بقائم إرام الحجر الذي فيه آخر تشهد وهو عربجهة إلى الآية، وقال مجاهد: الراد بقائم إرام الحجر كذلك، والأول أصح، وقد ثبت ذلك عند مسلم من حدديث هارون، وبيانه عند الصفت أبضاً، قوله (صل) أي فبلة تامة المسن الضربي وفيه، وربما الاستدلال، وقال مجاهد: أي صحي يعني صحة، ولا يصح حله قبل مكان الصلاة لأن لا يصل في بل هذه، ويترسخ قوله المست بأداء حمل المعن الشرقي، واستدل المصنف على عدم التخصيص أيضاً بصلاته على داخل الكعبة، فلما تعم استبدال القائم لا يصح هناك لأنه كان يحيى غير مستحبة، وهذا أمر السر في إراد حديث ابن عمر عن باب في هنا آيات، وقد روى الأذرقي في أخباره، وأما باب صحة أن القائم كان في عد النبي يعني وأبي بكر وعمر في الموضع الذي هو فيه الآية، حتى جاء سيل في خلاة عمر ناشئته حتى يجد بالفعل مكة، وأنبيه لربطه إلى أستان الكعبة حتى قدم عمر فاستتب في أمره حتى شفق منه الأول فآتاه فيه وبين حوصلة مستفرغ إلى الآية، قوله (طاف بالبيت للمرة) كلها لا لآخر، وللليلة راحوري، طاف بالبيت لمرة، بخلاف القائم من قوله، والمعرفة، ولا بد من تقديرها ليصح السلام، قوله (أبا عمر آنها) أي هل حل من إسرافه حتى يعود له إقطاع وغيره، من عرمات الاحرام، وخصوصاً إبان المرأة بالذكر لأنها أنظم العبادات في الإحرام، وأصحابهم ابن عمر بالإشارة إلى

وهذه الروايات أخذ بها الإمام محيي الدين النووي، حيث قال في كتابه «تهذيب الأسماء واللغات»: (وهذا الموضع الذي فيه المقام اليوم هو الموضع الذي كان فيه في الجاهلية، ثم في زمن رسول الله ﷺ وبعدة، ولم يُغَيِّرْ من موضعه؛ إلا أنه جاء سيل في زمن عمر بن الخطاب رضي الله عنه يقال له سيل أم نهشل؛ لأنه ذهب بأم نهشل بنت عبيدة بن أبي أحىحة؛ فهات فيه، فاحتمل ذلك السيل المقام من موضعه هذا، فذهب به إلى أسفل مكة، فأتى به، فربطوه في أستار الكعبة في وجهها، وكتبوا بذلك إلى عمر، فأقبل عمر رضي الله عنه من المدينة فزعًا، فدخل بعمره في شهر رمضان وقد غُبِّي موضعه وעה السيل، فجمع عمر الناس وسأله عن موضعه، وتشاوروا عليه حتى اتفقوا على موضعه الذي كان فيه، فَجَعَلَ فيه، وعمل عمر الردم لمنع السيل، فلم يَعُلِّمْ سيل بعد ذلك إلى الآن، وروى الأزرقي أن موضع المقام الذي هو فيه الآن هو موضعه في الجاهلية وفي زمن النبي ﷺ وأبي بكر وعمر رضي الله عنهما، وكان ذهب به السيل في خلافة عمر فَقَدِمَ عمر فَرَدَه إلى موضعه بمحضر من الناس. وروي نحو هذا عن عروة ابن الزبير وآخرين<sup>(١)</sup>). انتهى كلام النووي.

قلت: وأما رواية البيهقي عن عائشة التي ذكرها الغماري فهي رواية معلولة

يعتَقِّلُونَ

### العلة الأولى:

قال الإمام ابن أبي حاتم الرازي في كتابه «العلل»: (وَسَمِعْتُ أَبَا زُرْعَةَ، وَحَدَّثَنَا عَنْ أَبِي ثَابِتِ مُحَمَّدٍ بْنِ عُبَيْدِ اللَّهِ الْمَدِينِيِّ، عَنْ عَبْدِ الْعَزِيزِ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ هَشَامِ بْنِ

(١) تهذيب الأسماء واللغات (٤/١٥٥-١٥٦).

## الباب التاسع

عُرْوَةَ، عَنْ أَيْيَهِ، عَنْ عَائِشَةَ «أَنَّ الْمَقَامَ كَانَ فِي زَمَانِ النَّبِيِّ ﷺ وَزَمَانِ أَبِي بَكْرٍ مُلْتَصِقاً بِالْبَيْتِ، ثُمَّ أَخَرَهُ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ ﷺ». فَسَمِعْتُ أَبَا زُرْعَةَ يَقُولُ: لَا يَرُوِيهِ عَنْ عَائِشَةَ، إِنَّمَا يَرُوِيهِ عَنْ هِشَامٍ، عَنْ أَيْيَهِ فَقَطُّ»<sup>(١)</sup>. انتهى

قلتُ: فقد جزم الإمام أبو زرعة الرازي بأن نسبة هذه الرواية إلى عائشة خطأ.

وُعْرَوَةُ بْنُ الزَّبِيرِ لَمْ يُدْرِكْ زَمْنَ هَذِهِ الْقَصْةِ، فَقَدْ ماتَ عُرْوَةُ فِي نَفْسِ الْعَامِ الَّذِي  
وُلِدَ فِيهِ عُمَرُ ﷺ.

وَفِي ذَلِكَ يَقُولُ الْحَافِظُ أَبْنُ حَجْرٍ فِي كِتَابِهِ «تَهْذِيبُ التَّهْذِيبِ»: (قَالَ خَلِيفَةُ: فِي  
آخِرِ خِلَافَةِ عُمَرِ سَنَةِ ٢٣٠ يُقَالُ: وُلِدَ عُرْوَةُ بْنُ الزَّبِيرِ)<sup>(٢)</sup>. انتهى

وَقَالَ أَبُو عُمَرٍ وَخَلِيفَةُ بْنُ خَيَاطٍ (الْمُتُوفِّى: ٢٤٠ هـ) فِي كِتَابِهِ الْمُعْرُوفِ بِ«تَارِيخِ  
خَلِيفَةُ بْنُ خَيَاطٍ»: (وَفِي آخِرِ خِلَافَةِ عُمَرِ - يُقَالُ فِي سَنَةِ ثَلَاثَ وَعَشْرِينَ - وُلِدَ  
عُرْوَةُ بْنُ الزَّبِيرِ)<sup>(٣)</sup>. انتهى

### العلة الثانية:

أَنَّ هَذِهِ الرَّوَايَةَ الَّتِي ذَكَرَهَا الْغَمَارِيُّ هِيَ مِنْ طَرِيقِ عَبْدِ الْعَزِيزِ بْنِ مُحَمَّدٍ  
الدَّرَاوِرِيِّ.

قال الإمام أبو زرعة الرازي: (عبد العزيز الدراوري سيع الحفظ؛ فربما حدث

(١) العلل (٣/٣١٠-٣١١).

(٢) تهذيب التهذيب (٧/١٦٥).

(٣) تاريخ خليفة بن خياط (ص ١٥٦).

من حفظه الشيء في خطه<sup>(١)</sup>). انتهى

وقال الإمام أحمد بن حنبل: (إذا حدث من كتابه فهو صحيح، وإذا حدث من كتب الناس وهم؛ كان يقرأ من كتبهم فيخطئ، وربما قلب حديث عبد الله العمري؛ يرويه عن عبيد الله بن عمر)<sup>(٢)</sup>. انتهى

قلت: وعبد العزيز بن محمد الدراوردي أخطأ هنا في نسبة الرواية إلى عائشة، مما يوضح أن هذه الرواية من الروايات التي أخطأ فيها الدراوردي وليس من صحيح كتابه.

ويؤيد كلام الحافظ أبي زرعة الرazi أن أبا عبد الله الفاكهي المكي (٢١٧ - ٢٧٥هـ) ذكر جزءاً من هذه الرواية في كتابه «أخبار مكة» هكذا:

(حَدَّثَنَا يَعْقُوبُ بْنُ حُمَيْدٍ بْنُ كَاسِبٍ قَالَ: حَدَّثَنَا عَبْدُ الْعَزِيزِ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ هِشَامِ بْنِ عُرْوَةَ، عَنْ أَبِيهِ - قَالَ عَبْدُ الْعَزِيزِ: أَرَاهُ عَنْ عَائِشَةَ ثُمَّ - قَالَتْ: إِنَّ الْمَقَامَ كَانَ فِي زَمَنِ النَّبِيِّ ﷺ إِلَى سُقْعَ الْبَيْتِ)<sup>(٣)</sup>. انتهى

قلت: عبد العزيز ليس متأكداً من أن الرواية عن عائشة، لذلك لم يجزم بذلك، بل قال: «أَرَاهُ عَنْ عَائِشَةَ»<sup>(٤)</sup>.

(١) الجرح والتعديل (٣٩٥/٥).

(٢) الجرح والتعديل (٣٩٥/٥).

(٣) أخبار مكة (٤٥٥/١).

(٤) هذا إذا كان يعقوب بن كاسب قد نقل لفظ عبد العزيز مضبوطاً، فقد قال الحافظ ابن حجر في كتابه «تقريب التهذيب»، ص ٢٨٥: (يعقوب بن حميد بن كاسب .. صدوق ربها وهم).

## الباب التاسع

وبسبب تعارض الروايات اختلف العلماء في تحديد حقيقة ما حصل بخصوص المقام.

وفي ذلك يقول الحافظ ابن رجب في كتابه «فتح الباري بشرح صحيح البخاري»: (وقد اختلف الناس في مقام إبراهيم الذي صل النبي ورأه ركعتين في حجه وعمرته: هل كان عند باب البيت؟ أم كان في مكانه الآن؟ على قولين:

أحدهما: أنه كان في مكانه الآن، وهذا قول ابن أبي مليكة وعمرو بن دينار وسفيان بن عيينة، ولم يذكر الأزرقي غير هذا القول ..

والقول الثاني: أنه كان في عهد النبي ﷺ ملصقاً بالبيت، وإنها آخَرَه عمر إلى مكانه الآن) <sup>(١)</sup>. انتهى

قلتُ: فإذا كانت الروايات متعارضة ومتضاربة، فكيف يستدل الغماري بمثل ذلك ليبعد الابتداع في دين رب العالمين؟!!

ثُمَّ

أليس الغماري هو نفسه الذي قال في كتابه «حسن التفهم والدرك»، ص ١٣: (القاعدة الأصولية أن ما دخله الاحتمال سقط به الاستدلال)؟!!

فلمَّا أَعْمَضَ الغماري عينيه هنا عن هذه القاعدة ورماها وراء ظهره؟!!  
أمَّا أنَّ الغماري - لضعف قدراته العقلية الاستدلالية - لا يُقْنَى تطبيق القواعد على المسائل الفرعية؟!

(١) فتح الباري بشرح صحيح البخاري (٨٢/٣).

أكاذيب وجهات الغماري فيما زعم أن الصحابة ابتدأوا بدعوه بعد موت النبي ﷺ

## ثانياً: بيان ما في كلام الغماري من دليل على ضعف قدراته العقلية

### الاستدلالية:

من التتفق عليه بين أهل السنة أنه حين يتطابق واقعنا مع واقع الرسول ﷺ فإنه يجب علينا أن نتعامل مع هذا الواقع كما تعامل معه الرسول ﷺ، وذلك بأن نسلك معه نفس المسلك الذي سلكه الرسول ﷺ.

فذلك هو صريح قوله ﷺ: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد».

فيجب أن يكون شأننا مطابقاً لشأن الرسول ﷺ.

وكذلك قوله ﷺ: «عليكم بستي .. وإياكم ومحديث الأمور ..» الحديث.

أما حين يختلف واقعنا عن واقع النبي ﷺ بحيث لو سلکنا نفس مسلكه ﷺ فستوجد مشكلة واقعية تؤدي إلى مشقة عظيمة على المسلمين؛ نظراً إلى اختلاف الواقع ومعطياته، فهنا سننجرأ إلى سلوك مسلك آخر – في ضوء الشرع – يتنااسب مع هذا الواقع الجديد.

والآن ننظر إلى مسألة نقل المقام:

ذكرنا أن الروايات متضاربة، وعلى فرض التسليم بأن عمر رض نقل المقام فقد نقل الغماري – بنفسه – قول الحافظ ابن حجر: (وَكَانَ عُمَرَ رَأَى أَنَّ إِيْقَاعَهُ يَلْزَمُ مِنْهُ التَّضْيِيقَ عَلَى الطَّائِفَيْنَ أَوْ عَلَى الْمُصَلِّيْنَ فَوَضَعَهُ فِي مَكَانٍ يَرْتَفَعُ بِهِ الْحُرْجُ) <sup>(١)</sup>. انتهى

قلت: فالغماري يعلم أن الواقع في زمن عمر رض مختلف عن الواقع في زمنه رض،

(١) فتح الباري (٨/١٦٩).

## الباب التاسع

فلو سلك عمر نفس مسلك النبي ﷺ فسيقع المسلمين في حرج شديد، فكان لا بد من أن يسلُّك - في ضوء الشرع - مسلَّكاً يتنااسب مع هذا الواقع الجديد.

لَكِنَّ فِي الْمَسَائِلِ الَّتِي فِيهَا يَتَطَابِقُ وَاقْعُنَا مَعَ وَاقْعِ الرَّسُولِ: لِمَا يَرِيدُ الْغَمَارِيَ مِنَ أَنْ نَخَالِفَ الْمَسَلَكَ الَّذِي سَلَكَهُ الرَّسُولُ ﷺ؟!!

لِمَا يَرِيدُ مِنَا الْغَمَارِيَ أَنْ نَخْرُجَ عَبَادَاتٍ تَرَكَهَا الرَّسُولُ ﷺ؟!!

لِمَا يَرِيدُ مِنَا الْغَمَارِيَ أَنْ نُزِيدَ عباراتِ الْعِبَادَاتِ - كَالْتَّشَهِدِ وَالْأَذَانِ وَغَيْرِهَا - وَقَدْ تَرَكَهَا الرَّسُولُ ﷺ!!

إِنَّ هَذَا يَخْالِفُ مُخَالَفَةً صَرِيمَةً قَوْلَهُ تَعَالَى: ﴿لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ لِمَنْ كَانَ يَرْجُوا اللَّهَ وَالْيَوْمَ أَثْرَى بَرَزَكَ اللَّهُ كَثِيرًا﴾ [الْأَحْزَاب: ٢١].

وَيَخْالِفُ قَوْلَهُ ﷺ: «مَنْ عَمِلَ عَمَلاً لِيُسَعِّدَهُ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدٌّ».

وَكَذَلِكَ قَوْلُهُ ﷺ: «عَلَيْكُمْ بَسْتِي .. وَإِيَّاكُمْ وَمُحدثَاتُ الْأُمُورِ ..» الْحَدِيثُ.

إِنَّ هَذَا اسْتِدْلَالَ سَقِيمٌ مِنَ الْغَمَارِيِّ يَدْلِي عَلَى ضَعْفِ قَدْرَاتِهِ الْعُقْلِيَّةِ الْاسْتِدَالِيَّةِ!!

اللَّهُمَّ إِنَّا إِذَا كَانَ أَصَمَّهُ هُوَ وَأَعْمَاهُ؛ فَيُكَوِّنُ - وَالْعِيَادَ بِاللَّهِ - مِنْ قَالَ اللَّهُ تَعَالَى فِيهِمْ: ﴿أَفَرَءَيْتَ مَنِ اخْتَدَى إِلَهَهُ هَوَنَهُ وَأَضْلَلَهُ اللَّهُ عَلَى عِلْمٍ وَخَتَمَ عَلَى سَمْعِهِ وَقَلْبِهِ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ غِشَوَةً فَمَنْ يَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ اللَّهِ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ﴾ [الْجَاثِيَّةُ: ٢٣].

يَقُولُ الْإِمَامُ أَبْنُ تِيمِيَّةَ فِي كِتَابِهِ «اقْتِضَاءُ الْصِّرَاطِ»: (وَالْاحْتِجاجُ بِمِثْلِ هَذِهِ الْحِجَاجِ، وَالْجَوَابُ عَنْهَا مَعْلُومٌ: أَنَّهُ لَيْسَ طَرِيقَةُ أَهْلِ الْعِلْمِ، لَكِنَّ لَكُثْرَةَ الْجَهَالَةِ قَدْ

يستند إلى مثلها خلق كثير من الناس ..

والمجادلة المحمودة إنما هي بإبداء المدارك وإظهار الحجج التي هي مستند  
الأقوال والأعمال، وأما إظهار الاعتماد على ما ليس هو المعتمد في القول والعمل،  
ف نوع من النفاق في العلم والجدل والكلام والعمل) <sup>(١)</sup>. انتهى

---

(١) اقتضاء الصراط (ص ٢٧٢).

## الكذبة الثالثة

**زعمه أن عليّ بن أبي طالب عليه ابتداع صلاة**

قال عبد الله الغماري في كتابه «إتقان الصنعة في تحقيق معنى البدعة، ص ٤٩»: (علي - كرم الله وجهه عليه) - أنشأ صلاة على النبي ﷺ كان يعلمها للناس، ولم يكتف بالصلاحة الإبراهيمية، لعلمه أن الأمر في الأذكار والدعوات واسع، لا يوقف فيه عند الوارد.

روى سعيد بن منصور وابن جرير في «تهذيب الآثار» وابن أبي عاصم ويعقوب بن شيبة في «أخبار علي» والطبراني وغيرهم عن سلامة الكندي، قال: كان علي بن أبي طالب عليه يعلم الناس الصلاة على النبي ﷺ، فيقول: «اللهم داحي المدحوات .. وجبار القلوب على فطرتها، شقيها وسعiederها. اجعل شرافتك صلواتك .. ورأفة تحننك، على محمد عبدك ورسولك الخاتم لما سبق، والفاتح لما أغلق، والمعلن الحق بالحق .. فهو أمينك المأمون، وخازن علمك المخزون .. عليه». قال الحافظ المزي: «سلامة الكندي ليس بمعرفة، ولم يدرك عليّ». وقال الحافظ الهيثمي: «سلامة الكندي روایته مرسلة، وبقية رجاله رجال الصحيح». وقال الحافظ ابن كثير: «هذا مشهور من كلام علي عليه السلام»). انتهى كلام الغماري قلت: كلام الغماري فيه جهل وتدليس بشع واتباع أغنمى لهواء، ويتبين ذلك من مطلبين:

**المطلب الأول:** بيان التدليس القبيح في كلام الغماري.

**المطلب الثاني:** بيان أن كلام الغماري فيه اتباع أعمى لهواه.

وإليكم تفصيل ذلك:

**المطلب الأول: بيان التدليس القبيح في كلام الغماري:**

تجدون ذلك في قول الغماري: (وقال الحافظ ابن كثير: «هذا مشهور من كلام علي عليه السلام»). انتهى كلام الغماري  
قلت: هذا تدليس بشع؛ وذلك لأن الغماري حذف تتمة كلام الإمام ابن كثير  
والذي فيه طعن الإمام ابن كثير في صحة هذه الرواية.

وإليكم كلام الإمام ابن كثير الذي أخفاه عنكم الغماري:

قال الإمام ابن كثير في تفسيره: (هذا مشهور من كلام علي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ... إلَّا أَنَّ فِي  
إِسْنَادِه نَظَرًا، قَالَ شَيْخُنَا الْحَافِظُ أَبُو الْحَجَاجِ الْمَزِّي: «سَلَامَةُ الْكِنْدِيُّ هَذَا لَيْسَ  
بِمَعْرُوفٍ، وَلَمْ يُذْرِكْ عَلَيْهَا») <sup>(١)</sup>. انتهى كلام ابن كثير

والسؤال الآن:

لماذا اقتصر الغماري على نقل قول ابن كثير: «هذا مشهور من كلام علي»،  
وحذف بقية كلامه !!؟

الجواب: ليوهم القارئ أن الإمام ابن كثير يصحح ثبوت هذا عن علي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

(١) تفسير ابن كثير (٤٦٢/٦)، الناشر: دار طيبة، الطبعة: الثانية/١٤٢٠ـهـ.

فيتوهُم القارئ أن الكلام الذي قيل في سلامة الكندي لا يضر؛ لأن هذا مشهور عن على فتحية !

لقد أخفى المدلّس عن القراء أن كلمة «مشهور» تطلق أيضاً على الروايات المكذوبة الم موضوعة.

فقد قال الإمام ابن كثير في نفس كتابه «البداية والنهاية» بعد إحدى الروايات: (وهذا الخبر مشهور عند أصحاب المغازي والسير، وفي صحته عندي نظر) <sup>(١)</sup>.

قلتُ: فقد طعن الإمام ابن كثير في صحة الخبر بعد أن وصفه بأنه «مشهور عند أصحاب المغازي والسير».

وقال الإمام ابن كثير أيضاً في كتابه «اختصار علوم الحديث»: (وقد يشتهر بين الناس أحاديث لا أصل لها، أو هي موضوعة بالكلية، وهذا كثير جداً) <sup>(٢)</sup>. انتهى

وهنا يصرح الإمام ابن كثير بأن الرواية المشهورة قد تكون مكذوبة مصنوعة موضوعة.

وفيهما يلي صفحات مصورة من كتاب الغماري ومن كتاب الإمام ابن كثير لتروا بأعينكم شدة قبح تدليس الغماري:

(١) البداية والنهاية (٧/٣٢٣).

(٢) اختصار علوم الحديث (ص ١٦٠).

هذه صفحة مصورة من كتاب الغماري (صورة الغلاف في كتابنا هذا ص ٣٤):

٤٩

بيان الحسنة

في الورق قديمة، ولو كانت هي من كلام الله، لم ينجز السحلية إحرافها<sup>(١)</sup> ...  
لقد رأينا بقدم الحروف والأصوات، قاله بعض الغلاة من حشوة الخطابة.  
على كرم الله وجهه، ورضي عن أئمَّةِ صلاةٍ على النبِيِّ ﷺ، كان يعلمه للناس،  
ولم يكتف بالصلة الإبراهيمية، تعلم أن الأمر في الآذكار والدعوات راسخ، لا يوقف  
فيه عند الوارد.

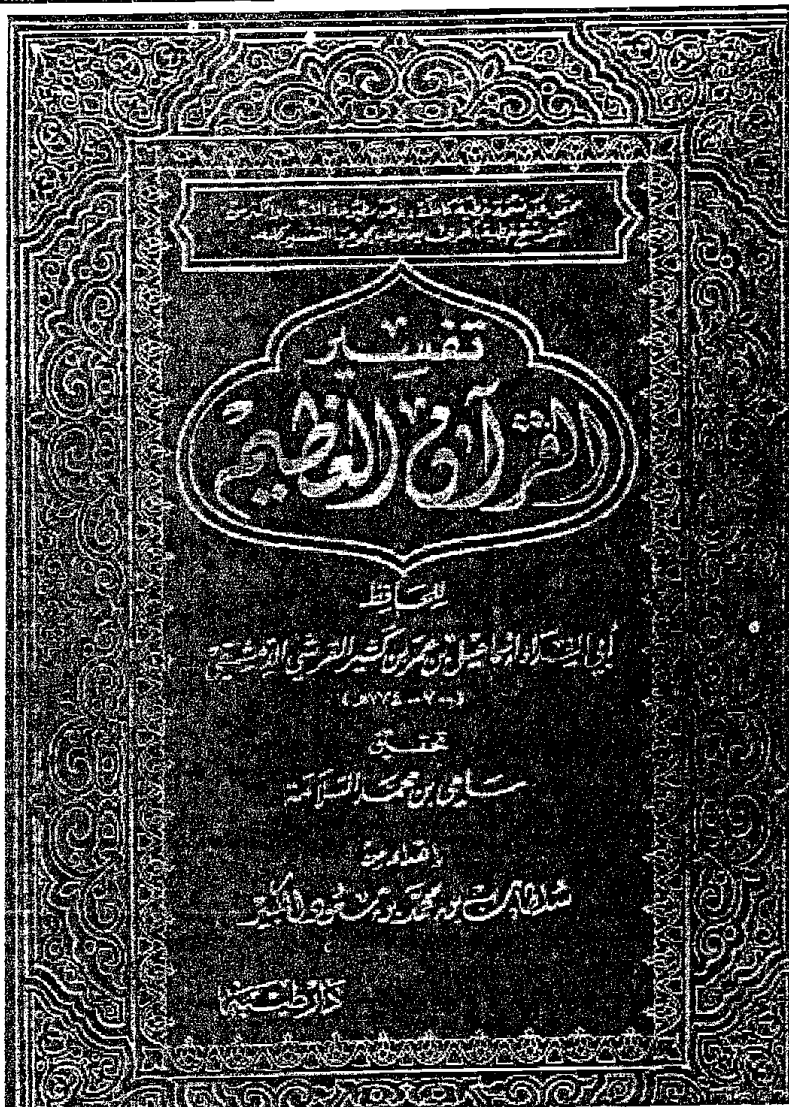
روى سعيد بن منصور وأبي جرير في تهذيب الأثار وأبي أبي عاصم ويستربو بن  
ثيبة في أخبار علي، والطبراني وغيرهم عن سلامة الكتبي، قال: كان علي بن أبي  
طالب رضي الله عنه يعلم الناس الصلاة على النبي ﷺ فيقول: اللهم دايني للذريون  
وياري للمركيات، وجار التلوب على خطرتها شقيها وسميعها، اجعل شرافت  
صلواتك، ونوابك برئاستك، ورقة شركك، على محمد عبدك ورسولك المختار لما بين  
والتعجب لما أخذت والمعلن بالحق والمداعع لحيثيات الأباطيل كما حمل بالسلطان بالمراد  
بطائفه، مستوفزا في مرضاته، غير تكل من فرقه، ولا وهن في عزه، واعباً لوحشه،  
حافظاً لعيونك، ماضياً على قضايا أمرك، حتى أرى ثبساً لذابس. آلل الله تعالى بأيديه  
أسياده، به عذبت القلوب بعد عروضات الفتن والآلام، وأبهج سوحضات الأعلام،  
ومثيرات الإسلام وثارات الأحكام، فهو أسباب للأسرار، وحاجون علمك للغيوب،  
وشهادات يوم الدين، وبهتانك تهمه، ورسولك بالحق رحمة. اللهم افتح له مسحًا في  
حصنك، راجزه، مطلعات أثير من قشك، مهباته أنه غير مكلمات، من ثور شوكك  
الحلزون، وجزيل عطاياك للطلول لهم أهل على بناء الناس بناء، وأكرم متوكلاً لك  
وزرائه، وأتم له نوره وأشرقه من انتصاراته له مقابل الشهادة، وعرض الشلاق، فما سلطان  
عنده، وخطته فضل، وسجدة وبرهان حظيم<sup>(٢)</sup>، صل الله عليه وسلم. قال المساند



المزي: سلامة الكتبي ليس بمعروف، ولم يدرك علينا وقال لما حافظ الوهبيين: سلامة  
الكتبي دراية مرسلة، وقيقة رجاله رجال الصحيح، وقال الحالظ ابن كثير: هنا مشهور  
من كلام علي عليه السلام.

(١) صح البدر (٦٢٨/٨).

(٢) إسناد حديث: الطبراني في الأوسط (٩٠٨٩) وقال المؤمن في صحيح البخاري (١٦٢، ١٦٣/١٠) سلامة الكتبي دراية مرسلة من علي مرسلة.



جميع الحقوق محفوظة

طبعة الأولى

١٤٩٨ - ١٩٩٧

طبعة الثانية

١٤٩٩ - ١٩٩٩

دار حلية للنشر والتوزيع

المملكة العربية السعودية - الرياض - السريري - ش. السريسي العام - غرب النز

ص.ب: ٧٦٦٢ - رمز بي: ٢٤٧٢ - ت: ٢٥٣٧٣٧ - فاكس: ٢٥٣٧٧٧

٤٦٢ ————— الحجر، السادس - سورة الأحزاب: الآية (٥٧)

بِئَتَهُ (١)، وَأَكْرَمَ مَنْوَاهَ لِبَلْكَ وَزَلْهَ، وَالْمُّمَّ (٢) لِهِ ثُورَهُ، وَاجْزَءَ مِنْ إِعْمَالِكَ لَهُ مَقْبُولُ الشَّهَادَةُ، وَرَضِيَ  
بِالثَّالِثَةِ، ذَا سَطْقَ عَدْلٍ، وَخَطْبَةَ قَسْلٍ، وَحَجَّةَ وَبِرْهَانٍ عَظِيمٍ (٣).

هذا مشهور من كلام على روضي الله عنه، وقد تكلم عليه ابن تيمية في مشكل الحديث، وكتنا  
لله الحمد بن قارس الغنوبي في جزء جمعه في فضل الصلاة على النبي ﷺ، إلا أن في إسناده  
نظراً ←

قال شيخنا الخاقي أبو الحجاج المزي (سلامة) (٤) المكتوى هنا ليس معروفاً، ولم يدرك علينا (٥). كما  
قال . وقد روى الخاقي أبو القاسم الطبراني هنا الأثر عن محمد بن علي الصالحي، عن سعيد بن  
مسعود، حديثنا ثوبان بن قيس، عن سلامة الكتبي قال: كان على روضي الله عنه، بعلمنا الصلاة على  
النبي ﷺ يقول: اللهم، داعي للنجوات، وذكرة (٦).

حديث آخر موقوف: قال ابن ماجه: [ حديثاً أثيناً بن يدان ] (٧) ، حديثاً رواه بن عبد الله، حديثاً  
السعدي، عن عون بن عبد الله، عن أبي فاختة، عن الأسود بن يزيد (٨)، عن عبد الله بن  
سعده، رضي الله عنه، قال: إذا فلتم على رسول الله ﷺ فاحسروا الصلاة عليه، فإنكم لا تدررون  
لعل ذلك يعرض عليه . قال: فقالوا له: فلعلنا . قال: نقولوا: اللهم اجعل صلواتك ورحمتك  
ويركاثك على سيد المرسلين، وإمام المتقين، وخاتم النبيين، محمد عليك ورسولك، إمام الخير وتاليه  
الشجر، وزرسولي الرحمة . اللهم ابعث متاماً محصوراً بنيته به الأولون والآخرين، اللهم حل على  
محمد [ وعلي آن محمد ] (٩)، كما حلت على إبراهيم وعلى آن إبراهيم، إلك حميد مجيد ،  
اللهم، بارك على محمد وعلى آن محمد كما باركت على إبراهيم وعلى آن إبراهيم، إلك حميد  
مجيد (١٠).

وهذا موقوف، وقد روى إسماعيل القافسي من عبد الله بن عمرو، لو: عمر - على ذلك من  
الرأي قريباً من هذا (١١).

حديث آخر: قال (١٢) ابن جعفر: حديثاً أبو كريب، حديثاً مالك بن إسماعيل، حديثاً أبو

(١) لِهِ اللَّهُمَّ عَلَيْكَ يَدُ النَّاسِ يَهْدِي . (٢) فِي أَهْلِهِ وَلِهِ .

(٣) رواه أبو نعيم في عرض سعيد بن متصدق رقم (١٣) قال: حديث مالك بن أحمد، حديث مسلم بن معد، حديث سعيد بن متصدق  
للذكر، وروه الخطيب بن البراء (١٣/١٢) - كما في حاشية العوالي - من طريق يزيد بن هارون ، به .

(٤) في الله : إسلام .

(٥) سلامة الكتبي ذوق البستان في تاريخ الكبير (١٤٥) وفي ابن حاتم في أخراج وكتاب (١٤٠) رواه ابن أبي حاتم إلى عن  
بلطفه .

## المطلب الثاني: بيان أن كلام الغماري فيه اتباعٌ أعمى لهواه:

قال الحافظ شمس الدين السخاوي في «القول البديع في الصلاة على الحبيب الشفيع، ص ٤٥» بعد أن ذكر هذه الرواية عن علي عليهما السلام: (آخر جهه الطبراني وابن أبي عاصم وسعيد بن منصور والطبراني .. بسند ضعيف .. وأخرجه النخشبى في العاشر من الحنانيات، وقال: «لا يُعرف سماع سلامه من علي، والحديث مُرسَل»..).

وقد قال الحافظ أبو الحجاج المزي: «سلامة الكندي هذا ليس بمعلوم، ولم يُدْرِك عَلَيْهَا»<sup>(١)</sup>. انتهى

قلتُ: ومن العجب العجاب أن يعرف الغماري أن هذه الرواية معلولة بهاتين العلتين - جهالة سلامة الكندي والانقطاع بينه وبين علي عليهما السلام - ثم يستدل بها على إباحة الابتداع في دين رب العالمين!!!

نحوذ بالله تعالى أن نكون من قال الله تعالى فيهم: ﴿أَفَرَءَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهَهُ هَوَنَهُ وَأَضَلَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ عِلْمٍ وَخَتَمَ عَلَىٰ سَعْيِهِ وَقَلِيلٌ وَجَعَلَ عَلَىٰ بَصَرِهِ غِشْنَوَةً فَمَنْ يَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ اللَّهِ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ﴾ [الجاثية: ٢٣].

وقال الإمام ابن تيمية في كتابه «اقتضاء الصراط»: (والاحتجاج بمثل هذه الحجج .. ليس طريقة أهل العلم .. وأما إظهار الاعتماد على ما ليس هو المعتمد في القول والعمل، ف نوع من النفاق في العلم والجدل والكلام والعمل)<sup>(٢)</sup>. انتهى

(١) القول البديع في الصلاة على الحبيب الشفيع (ص ٦٩)، الناشر: مكتبة المؤيد - السعودية، دار البيان - سوريا، تحقيق: بشير محمد.

(٢) اقتضاء الصراط (ص ٢٧٢).

## الكذبة الرابعة

### زَعْمُهُ أَنَّ ابْنَ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ ابْتَدَأَ فِي التَّلْبِيَّةِ

قال عبد الله الغماري في «إنقاذ الصنعة في تحقيق معنى البدعة»، ص ٥١-٥٣: «والتلبية في الحج، زاد فيها عمر وابنه عبد الله .. روى السيدة عن نافع، عن ابن عمر أن تلبية رسول الله ﷺ: «لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك لبيك، إن الحمد والنعمة لك والملك، لا شريك لك» وكان عبد الله بن عمر يزيد في التلبية: «لبيك لبيك وسعدتك، والخير بيديك، لبيك والرغباء إليك والعمل».

وفي «صحيح مسلم» عن ابن عمر: أن عمر كان يقول هذه الزيادة في التلبية..

والخلاصة مما ذكر في هذا الحديث: أن الزيادة على المأثور في التشهد والتلبية ونحوهما من الأذكار، لا بأس بها، لأن النبي ﷺ سمع الزيادة في التلبية، وأقرها، كما زاد فيها كبار الصحابة .. لا حرج على من أنشأ ذكرها أو صلاة على النبي ﷺ ما يليق، ولا يجوز أن يُسمى مبتداعاً، كما يزعم المتنطعون المترمدون). انتهى كلام الغماري.

قلت: امتلاك كلام الغماري بجهالات وتخليط وتخبيط؛ مما يدل على ضعف قدراته العقلية الاستدلالية.

وفيهما يلي ذكر جوابين لبيان ذلك:

الجواب الأول:

ثبتت أحاديث صحيحة عن النبي ﷺ تدل على أن وقت التلبية هو موضع ذكر غير مقيد بلفظ مُحَدَّد، وقد عَلِمَ الصحابة ذلك؛ فزادوا ألفاظاً من عندهم؛ لأنهم عَلِمُوا من النبي ﷺ أن هذا مشروع في هذا الموضع، وأفْرَاهُم النبي ﷺ على هذا.

فابن عمر رضي الله عنه لم يبتدع شيئاً مخالفًا لسُنَّة النبي ﷺ، وإنما عَلِمَ من النبي ﷺ أن وقت التلبية هو موضع ذكر غير مقيد بلفظ مُحَدَّد، ففعل ما عَلِمَ أنه مشروع له، فكان فعله هذا بإرشاد من النبي ﷺ.

**إليكم هذه الأحاديث الصحيحة:**

**الحديث الأول:**

رواه الإمام أحمد بن حنبل – وغيره – يأسناد صحيح في «المسندي»، قال: (حدَّثَنَا وَكِيعٌ<sup>(١)</sup>، حدَّثَنَا عبدُ العزِيزَ بن عبدِ الله بن أبي سَلَمَةَ<sup>(٢)</sup>، عنْ عبدِ الله بن الفضلِ<sup>(٣)</sup>، عنْ الأَعْرَجِ<sup>(٤)</sup>، عنْ أبي هُرَيْرَةَ، أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ فِي تَلْبِيَتِهِ: «لَيْكَ إِلَهَ حَقٌّ»)<sup>(٥)</sup>.

(١) قال الحافظ ابن حجر في كتابه «تقريب التهذيب»، ص ٥٨١: (وَكِيعُ بْنُ الْجَرَاحِ .. ثَقَةٌ).

(٢) قال الحافظ ابن حجر في كتابه «تقريب التهذيب»، ص ٣٥٧: (عبد العزيز بن عبد الله بن أبي سلمة الماجشون .. ثَقَةٌ، فَقِيهٌ، مُصَنَّفٌ).

(٣) قال الحافظ ابن حجر في «تقريب التهذيب»، ص ٣١٧: (عبد الله بن الفضل بن العباس .. ثَقَةٌ).

(٤) قال الحافظ ابن حجر في كتابه «تقريب التهذيب»، ص ٣٥٢: (عبد الرحمن بن هرمز الأعرج .. ثَقَةٌ، ثَبَّتَهُ عَالَمٌ).

(٥) المسند (Hadīth Rāqim: ٨٤٧٨).

قال الشيخ الألباني في «سلسلة الأحاديث الصحيحة»، رقم: ٢١٤٦: (آخر جه النساءي، وابن ماجه، وابن خزيمة، وابن حبان، والحاكم، والبيهقي، وأحمد .. وقال الحاكم: «صحيح على شرط الشيفيين» ووافقه الذهبي، وهو كما قالا). انتهى الحديث الثاني:

ذكره الإمام شمس الدين الذهبي في كتابه «المهذب في اختصار السنن الكبير»<sup>(١)</sup>، قال: ٧٧٠٦ - محبوب بن الحسن<sup>(٢)</sup>،

(١) المهدب في اختصار السنن الكبير (٤/١٧٨٩)، وهو في (السنن الكبرى للبيهقي، ٤٥/٥).

وقد قال الإمام شمس الدين الذهبي في مقدمة كتابه «المهدب في اختصار السنن الكبير»، ١/٥: (اختصرت الأسانيد .. وبقيت من السنن ما يُعرف به تخرج الحديث، وما حذفت من السنن إلا ما صَحَّ إلى المذكور). انتهى

قلتُ: فيكون الإمام الذهبي قد حَكَمَ بصحَّة الإسناد إلى محبوب، ويتبقى دراسة بقية الإسناد، وتَبَيَّنَ من دراسته أن الإسناد حَسَنٌ، يُحْتَجُّ به.

(٢) قال الإمام أحمد بن حنبل: (محبوب بن الحسن كتبنا عنه، ما أَرَاهُ إِلَّا كَانَ صَدُوقًا). سؤالات أبي داود للإمام أحمد (رقم: ٥٢٥)، الناشر: مكتبة العلوم والحكم - المدينة المنورة، المحقق: د. زياد محمد منصور، الطبعة: الأولى - ١٤١٤ هـ.

وقال عبد الله بن الإمام أحمد: (سَأَلْتَ يَحْيَى [ابن معين] عَنْ مَحْبُوبِ بْنِ الْحَسَنِ .. قَالَ: قَدْ كَتَبَ عَنْهُ أَصْحَابُ الْحَدِيثِ، لَيْسَ بِهِ بِأَنْ). العلل ومعرفة الرجال (٣٢/٣).

وقال الإمام الذهبي في «تاريخ الإسلام»، ١٤/٣٨٢: (محبوب بن الحسن .. هو ثقة). الناشر: دار الكتاب العربي - بيروت، المحقق: عمر عبد السلام، الطبعة: الثانية / ١٤١٣ هـ.

## الباب التاسع

عن داود<sup>(١)</sup> ، عن عكرمة<sup>(٢)</sup> ، عن ابن عباس أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ خَطَبَ بِعَرَفَاتٍ ، فَلَمَّا  
قَالَ : « لَبَيْكَ اللَّهُمَّ لَبَيْكَ » قَالَ : « إِنَّمَا الْحُجُّ حَيْثُ الْأُخْرَةُ ». انتهى

قال الشيخ الألباني في «سلسلة الأحاديث الصحيحة»، رقم: ٢١٤٦: (هذا  
إسناد حسن). انتهى

وقال الإمام نور الدين الهيثمي في كتابه «مجمع الزوائد ومنبع الفوائد»: (رواية  
الطبراني في «الأوسط» وإسناده حسن<sup>(٣)</sup>). انتهى

### الحديث الثالث:

رواية الخطيب البغدادي - بإسناد صحيح - في «تاریخ بغداد»<sup>(٤)</sup> ، قال: (أَخْبَرَنَا

وأَمَّا مَنْ تَكَلَّمَ فِيهِ - كَتَبْلُوْلُ أَبِي حَاتِمَ الرَّازِيِّ: «لِيْسَ بِقَوِيٍّ» - فَهَذَا جَرْحٌ غَيْرُ مُقْسَرٍ، لَمْ يُذَكَّرْ  
سَبِيلُهُ، فَلَا يُضَرُّ مَثْلُ هَذَا؛ حِيثُ عَنْدَنَا تَعْدِيلُ الْأَئْمَةِ: أَحْمَدُ بْنُ حَنْبَلٍ، وَمُحَمَّدُ بْنُ مَعْنَى، وَغَيْرُهُمَا.

(١) قال الذهبي في «سير أعلام النبلاء»، ٦ / ٣٧٦: (داود بن أبي هند .. الإمام، الحافظ، الثقة).

(٢) قال الحافظ ابن حجر في «تقریب التهذیب»، ص ٣٩٧: (عكرمة.. مولی ابن عباس .. ثقة  
ثبت).

قلت: قد ذكرنا في كتابنا «الرد على القرضاوي والجديع والعلواني»، ص ٤١١-٤١٣  
دراسة مفصلة لحال عكرمة وبيان أنه ثقة، ونقلنا هناك تصريحات كبار أئمة الحديث بأن عكرمة  
من ثقات علماء التابعين، بل ونقلنا تصريح ابن عباس بذلك بأن عكرمة ثقة صدوق.

(٣) مجمع الزوائد ومنبع الفوائد (٣/٢٢٣).

(٤) تاريخ بغداد (١٤/٢١٥).

أبو عمر بن مهدي<sup>(١)</sup>، قال: أخبرنا محمد بن مخلد<sup>(٢)</sup>، قال: حذثنا يحيى بن محمد بن أعين<sup>(٣)</sup>، قال: حذثنا النضر بن شمبل<sup>(٤)</sup>، قال: أخبرنا هشام بن حسان<sup>(٥)</sup>، عن محمد بن سيرين<sup>(٦)</sup>، عن أخيه يحيى بن سيرين<sup>(٧)</sup>، عن أخيه أنس بن سيرين<sup>(٨)</sup>، عن أنس بن مالك<sup>(٩)</sup>، قال: سمعت رسول الله ﷺ يلبي: «لَيْلَكَ حَقًا حَقًا، تَعْبُدًا وَرِقًا».

ورواه الإمام البزار أيضاً في مسنده<sup>(٩)</sup> بلفظ: «لَيْلَكَ حِجَّا حَقًا، تَعْبُدًا وَرِقًا».

(١) قال الخطيب البغدادي في «تاريخ بغداد»، ١١/١٣: (عبد الواحد بن محمد بن عبد الله بن محمد بن مهدي .. أبو عمر .. كتبنا عنه وكان ثقة أمنيا).

(٢) قال الإمام الذهبي في «تذكرة الحفاظ»، ٣/٨٢٨: (محمد بن مخلد بن حفص الإمام المقيد، الثقة، مُسنّد بغداد).

(٣) قال الخطيب البغدادي في «تاريخ بغداد»، ١٤/٢١٥: (يحيى بن محمد بن أعين .. كان ثقة).

(٤) قال الحافظ ابن حجر في «تقريب التهذيب»، ص ٥٦٢: (النضر بن شمبل .. ثقة، ثبت).

(٥) قال الحافظ ابن حجر في «تقريب التهذيب»، ص ٥٧٢: (هشام بن حسان .. ثقة، من ثبت الناس في ابن سيرين). انتهى

قلت: فلا يضره عدم تصريحه بالسماع من ابن سيرين.

(٦) قال الحافظ ابن حجر في «تقريب التهذيب»، ص ٤٨٣: (محمد بن سيرين الأنباري .. ثقة، ثبت).

(٧) قال الحافظ ابن حجر في «تقريب التهذيب»، ص ٥٩١: (يحيى بن سيرين .. ثقة).

(٨) قال الحافظ ابن حجر في «تقريب التهذيب»، ص ١١٥: (أنس بن سيرين .. ثقة).

(٩) مسنّد البزار (١٣/٢٦٥)، ورواهم الخطيب البغدادي أيضاً في كتابه «الفصل للوصل المدرج في النقل» من طريق الفضل بن موسى، عن جعفر بن سليمان، عن هشام بن حسان، به.

## الحديث الرابع:

هناك أحاديث أخرى تدل على أن وقت التلبية هو موضع ذِكر ودعا، لكن في

ويتضح بذلك أن التضر بن شمبل قد تابعه جعفر بن سليمان على رواية الحديث عن هشام بن حسان مرفوعا إلى رسول الله ﷺ.

فلا يضر من رواه موقوفا على أنس رضي الله عنه من فعله قوله؛ لأن أنس بن مالك رضي الله عنه قام بتطييق ما سمعه من رسول الله ﷺ، فروي عنه موقوفا من تطبيقه، كما رُوي عنه مرفوعا من قول النبي ﷺ.

فيكون أنس رضي الله عنه قد روى الحديث مرفوعاً مرة، ثم أخبارَ عن نفسه - في مرة أخرى - بما يدل على التزامه بما دلَّ عليه الحديث.

وفي ذلك يقول الخطيب البغدادي في كتابه «الكافية في علم الرواية»، ص ٤١٧: (اختلاف الروايتين في الرفع والوقف لا يؤثر في الحديث ضعفًا، لجواز أن يكون الصحابي يسند الحديث مرة ويرفعه إلى النبي ﷺ، وبذكره مرة أخرى على سبيل الفتوى ولا يرفعه، فيحفظ الحديث عنه على الوجهين جميعاً، وقد كان سفيان بن عيينة يفعل هذا كثيراً في حديثه، فهو يردد تارة مُسندًا مرفوعاً، ويوقفه مرة أخرى قصدًا واعتمادًا، وإنما لم يكن هذا مُؤثراً في الحديث ضعفًا - مع ما يَبَأَنَاه - لأن إحدى الروايتين ليست مُكذبة للأخرى، والأخذ بالمرفوع أوثق؛ لأنه أزيد). انتهى

قلتُ: وذلك حاصل في واقعنا، فأنت إذا رأيت صاحبك أخلفَ وَعْده، فقد تقول له: «آيات المنافق ثلاثة: إذا وعد أخلف ..»، وقد تقول له: «قال رسول الله ﷺ: آيات المنافق ثلاثة: إذا وعد أخلف ..»، فينقل صاحبك عنك القولين، مرة من قولك أنت موقوفاً عليك، ومرة مرفوعاً إلى رسول الله ﷺ، فلا تعارض بين القولين المنقولين.

إسنادها مقال، ومن ذلك ما رواه الإمام الدارقطني في «السُّنْنَ»<sup>(١)</sup> والإمام البيهقي في «السُّنْنَ الْكَبْرَى»<sup>(٢)</sup>: «أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ كَانَ إِذَا فَرَغَ مِنْ تَلْبِيهِ، سَأَلَ اللَّهَ رَضْوَانَهُ وَمَغْفِرَةَهُ، وَاسْتَعَاذَ بِرَحْمَتِهِ مِنَ النَّارِ».

### الحديث الخامس:

ثبت في «صحيح مسلم» عن جابر بن عبد الله رضي الله عنه، قال: (..إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَكَثَ تِسْعَ سِنِينَ لَمْ يَجْعَلْ، ثُمَّ أَذْنَ فِي النَّاسِ فِي الْعَاشِرَةِ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حَاجٌ، فَقَدِيمَ الْمَدِينَةِ .. ثُمَّ رَكِبَ الْقَصْوَاءَ، حَتَّى إِذَا اسْتَوَتْ بِهِ نَاقَتُهُ عَلَى الْبَيْنَادِ .. فَأَهَلَ بِالْتَّوْحِيدِ «لَبَيْكَ اللَّهُمَّ لَبَيْكَ، لَبَيْكَ لَا شَرِيكَ لَكَ لَبَيْكَ، إِنَّ الْحَمْدَ وَالنِّعْمَةَ لَكَ وَالْمُلْكُ، لَا شَرِيكَ لَكَ» وَأَهَلَ النَّاسُ بِهَذَا الَّذِي يُهْلِكُونَ بِهِ، فَلَمْ يَرُدْ رَسُولُ اللَّهِ صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهِمْ شَيْئًا مِنْهُ، وَلَزِمَ رَسُولُ اللَّهِ صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ تَلْبِيَتَهُ ..)<sup>(٣)</sup> الحديث.

وفي «مسند أحمد» - بإسناد صحيح - عن جابر رضي الله عنه: (وَالنَّاسُ يَرِيدُونَ «ذَا الْمَعَارِجِ» وَنَحْوُهُ مِنَ الْكَلَامِ، وَالنَّبِيُّ صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَسْمَعُ فَلَا يَقُولُ لَهُمْ شَيْئًا)<sup>(٤)</sup>.

قلتُ: في هذا الحديث فائدةتان:

### الفائدة الأولى:

أنَّ الرَّسُولَ صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - في هذه المَرَّة - لَزِمَ تَلْبِيَتَهِ المذكورة في هذا الحديث؛ وهذا

(١) سنن الدارقطني (٢٣٨ / ٢).

(٢) السُّنْنَ الْكَبْرَى (٥ / ٤٦).

(٣) صحيح مسلم (Hadith رقم: ١٢١٨).

(٤) مسند أحمد (Hadith رقم: ١٤٤٨٠).

يدل على أن ألفاظ التلبية الأخرى التي ثبتت عنه ﷺ في الأحاديث السابقة - قد قالها ﷺ في مرات أخرى؛ وهذا يدل على أن هذا الموضع هو موضع ذكر غير مقيّد بلفظ مُحدَّد، فقد يقول ﷺ لفظاً في مرّة، ولا ي قوله في مرّة أخرى..

### الفائدة الثانية:

أن الصحابة قد تعلموا من الأحاديث السابقة أن هذا الموضع هو موضع ذكر غير مقيّد بلفظ مُحدَّد، فزادوا ألفاظاً من عندهم، وأقرّهم على ذلك رسول الله ﷺ ولم ينكر عليهم.

### الخلاصة:

هذه الأحاديث الصحيحة توضح أن هذا الموضع هو موضع ذكر غير مقيّد بلفظ محدد.

فقد قال ﷺ - في مرّة - كما في الحديث الأول: «لِيَكُ إِلَهُ الْحَقِّ».

وقال ﷺ - في مرّة أخرى - كما في الحديث الثاني: «إِنَّمَا الْخَيْرُ خَيْرُ الْآخِرَةِ».

وقال ﷺ كما في الحديث الثالث: «لِبَيْكَ حَقًا حَقًا، تَعْبُدُنَا وَرِبًا».

فعَلِمَ ذلك أصحاب رسول الله ﷺ، عَلِمُوا هَذَا مِنْ أَقْوَالِهِ ﷺ وَأَفْعَالِهِ، فَذَكَرُوا ألفاظاً أخرى كما في الحديث الخامس، وأقرّهم ﷺ عَلَى مَا فَهِمُوهُ وَتَعَلَّمُوهُ مِنْ سِيرَتِهِ ﷺ.

وفي ذلك يقول الحافظ الإمام ابن حبان في صحيحه المعروف بـ «صحيح ابن حبان»: (ذُكْر الإباحة للمرء أن يزيد في تلبيته على ما ذَكَرَنَا: أَخْبَرَنَا الْحَسْنُ بْنُ سَفِيَانَ

.. عن أبي هريرة أن النبي ﷺ قال في تلبيته: «لبيك إله الحق لبيك»<sup>(١)</sup>. انتهى

وقال الإمام أبو إسحاق الشيرازي (٣٩٣ - ٤٧٦هـ) في كتابه «المذهب» في الفقه: (والمستحب إذا فرغ من التلبية أن يصلى على النبي ﷺ، لأنه موضع شرع فيه ذكر الله تعالى؛ فشرع فيه ذكر الرسول ﷺ)<sup>(٢)</sup>. انتهى

وكذلك الحافظ ابن حجر في كتابه «فتح الباري شرح صحيح البخاري» ذكر جواز ذكر الله تعالى بعد التلبية التي وردت مرفوعة عن النبي ﷺ، فقال:

(وهو شبيه بحال الدعاء في التشهد؛ فإنَّه ﷺ قال فيهم: «ثمَّ ليتَخَيَّرْ مِنْ المَسْأَلةِ وَالثَّنَاءِ مَا شَاءَ». أيُّ: بَعْدَ أَنْ يَقْرُغَ مِنْ الْمَرْفُوعِ)<sup>(٣)</sup>. انتهى

وكذلك قال الإمام السرخسي (المتوفى: ٤٨٣هـ) في موسوعته الفقهية «المبسوط»: (باب التلبية: وبلغنا عن رسول الله ﷺ أنه كان يقول: «لبيك اللهم لبيك لبيك لا شريك لك لبيك ..» .. فإن اقتصر علية فحسن، وإن زاد على هذا فحسن أيضاً ..

وصحَّتنا في ذلك حديث أبي هريرة عليه أن النبي ﷺ كان يقول في تلبيته: «لبيك إله الحق لبيك» .. لأن المقصود هو الثناء على الله تعالى، وإظهار العبودية من نفسِه)<sup>(٤)</sup>. انتهى

(١) صحيح ابن حبان (٩/١٠٩)، حديث رقم: ٣٨٠٠.

(٢) المذهب (١/٢٠٧).

(٣) فتح الباري شرح صحيح البخاري (٣/٤١١).

(٤) المبسوط (٤/١٨٧).

الجواب الثاني:

ما فَعَلَهُ أَبْنَ عَمِّهِ مِنْ زِيادةِ لِفْظٍ فِي التَّلْبِيَةِ - لَا يَخْرُجُ عَنْ أَحَدِ احْتِمَالَيْنَ:

الاحتمال الأول: أَنْ يَكُونَ فَعْلُ ذَلِكَ بِإِرْشَادٍ مِنَ النَّبِيِّ ﷺ.

الاحتمال الثاني: أَنْ يَكُونَ فَعْلُ ذَلِكَ اجْتِهَادًا مِنْهُ.

لِتَتَصَوَّرَ مِيزَانًا لِهِ كَفْتَانٌ:

الكفة الأولى: تمثل الاحتمال الأول.

الكفة الثانية: تمثل الاحتمال الثاني.

فَإِذَا نَظَرْنَا إِلَى مَا ثَبَّتَ - بِإِسْنَادٍ صَحِيحٍ - عَنْ أَبْنَ عَمِّهِ أَنَّهُ قَالَ: (كُلُّ بِدْعَةٍ ضَلَالٌ، وَإِنْ رَأَاهَا النَّاسُ حَسَنَةً) <sup>(١)</sup>.

أَوْ نَظَرْنَا إِلَى مَا ثَبَّتَ - بِإِسْنَادٍ حَسَنٍ <sup>(٢)</sup> - فِي «سِنَنِ أَبْنِ دَاؤِدَ»، عَنْ مُجَاهِدٍ، قَالَ: كُنْتُ مَعَ أَبْنِ عُمَرَ، فَتَوَبَ رَجُلٌ فِي الظَّهَرِ أَوِ الْعَصْرِ، قَالَ: «اخْرُجْ بِنَا، فَإِنَّ هَذِهِ بِدْعَةٌ».

أَوْ نَظَرْنَا إِلَى مَا رَوَاهُ الْحَاكِمُ - بِإِسْنَادٍ صَحِيحٍ <sup>(٣)</sup> - فِي «الْمُسْتَدِرُكُ عَلَى الصَّحِيفَيْنِ» عَنْ نَافِعٍ، أَنَّ رَجُلًا عَطَسَ عِنْدَ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ <sup>ﷺ</sup>، فَقَالَ: «الْحَمْدُ لِلَّهِ، وَالسَّلَامُ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ». فَقَالَ أَبْنُ عُمَرَ: وَأَنَا أَقُولُ: الْحَمْدُ لِلَّهِ، وَالسَّلَامُ عَلَى

(١) تم بيان صحة الإسناد تفصيلاً في كتابنا هذا (ص ٥١١).

(٢) تم بيان حُسن الإسناد تفصيلاً في كتابنا هذا (ص ٥١٣).

(٣) تم بيان صحة الإسناد تفصيلاً في كتابنا هذا (ص ٥١٤).

رسول الله، ولَكِنْ لَيْسَ هَكَذَا، عَلِمَنَا رسول الله ﷺ إِذَا عَطَسَ أَحَدُنَا أَنْ يَقُولَ:  
«الْحَمْدُ لِلَّهِ عَلَى كُلِّ حَالٍ»).

إذا نظرنا إلى هذه الروايات الصحيحة الثابتة عن ابن عمر رضي الله عنه، فستترجح كفة الاحتمال الأول؛ وهو أن ابن عمر لا يفعل شيئاً إلا بإرشاد من النبي ﷺ.

فهذه الروايات الصحيحة عن ابن عمر رضي الله عنه تدل دلالة قوية على أنه كان شديد الإتباع لِسْنَة النبي ﷺ، لا يَحِيد عنها، يقول ما قاله ﷺ، ويترك ما تركه ﷺ.

ومن قال ما لم يَقُلْه ﷺ أو فَعَلَ ما لم يَفْعَلْه ﷺ في العبادات فإن ابن عمر رضي الله عنه يرى هذا مبتدعاً يستحقُ الدَّمَ، وينكر عليه.

فمتى قال ابن عمر شيئاً أو فعل شيئاً في العبادات – عِلْمَنَا أَنَّهُ مُتَّبِعٌ لِرسول الله ﷺ، وأنه عنده – في ذلك – سُنَّة مُنْقَلَّةٌ له عن النبي ﷺ، أو أنه تَلَقَّاها من النبي ﷺ دون واسطة بينهما.

ولا يمكن للغماري الاستدلال بفعل ابن عمر رضي الله عنه على جواز الابتداع في الذِّكر المحدد؛ إلا بعد أن يُثْبِت أن ما فعله ابن عمر رضي الله عنه كان اجتهاداً من عند نفسه؛ وليس بتوجيه وإرشاد من النبي ﷺ.

يجب على الغماري أولاً تجاوز هذه العقبة؛ وهي الجرم بنفي احتمال كون ذلك بإرشاد من النبي ﷺ؛ إلا فالاحتمال قائم، ومع وجود الاحتمال يُسقط الاستدلال.

فإنه لا يستدل بشيء محتمل إلا إنسان ضعيف العقل، مريض الفِكْر؛ لأنَّه يكفيه قيام احتمال أن زيادة الذِّكر من الصحابة كان لأنهم عَلِمُوا من الرسول ﷺ أنَّ هذا مَوْضِع دعاء وذِكر، فقيام هذا الاحتمال يمنع الخصم من الاستدلال على جواز

## الباب التاسع

الابتداع في العبادة، فلا يصح له الاستدلال إلا إذا أثبت لنا أن زيادة الصحابي كانت دون إذن من الشارع في هذا الموضع، وأما مع الاحتياط فلا يصح له الاستدلال.

وقد ذكر كبار أئمة الشافعية أن الإمام الشافعي قال: (وَقَائِعُ الْأَخْوَالِ إِذَا تَطَرَّقَ إِلَيْهَا الْإِحْتِيَالُ، كَسَاهَا تُوبَ الإِجْمَالِ، وَسَقَطَ بِهَا الإِسْتِدَلَالُ) <sup>(١)</sup>.

وقد نقلنا تصريحات كبار أهل العلم بأنه لا يصح الاستدلال عند تساوي الاحتياطات (انظر كتابنا الأول «الرد على القرضاوي والجديع، ص ٥٣» : الباب الأول / القواعد الأصولية/ القاعدة الرابعة).

(١) جاء في حاشيتي «قلبيون وعمير، ٢٥٩/٣»: (الإِمَامُ الشَّافِعِيُّ : لَمْ تَعِدْهُ أُخْرَىٰ فِي الْوَقَائِعِ الْفِعْلِيَّةِ ، وَهِيَ : وَقَائِعُ الْأَخْوَالِ إِذَا تَطَرَّقَ إِلَيْهَا الْإِحْتِيَالُ - كَسَاهَا تُوبَ الإِجْمَالِ ، وَسَقَطَ بِهَا الإِسْتِدَلَالُ).

وجاء في «نهاية المحتاج، ٧/٢٥٦» لـ محمد الرملي الشافعي: (من قواعد إمامنا رضي الله عنه أنَّ وَقَائِعَ الْأَخْوَالِ إِذَا تَطَرَّقَ إِلَيْهَا الْإِحْتِيَالُ كَسَاهَا تُوبَ الإِجْمَالِ وَسَقَطَ بِهَا الإِسْتِدَلَالُ).  
وانظر: البحر المحيط (٢/٣٠٤).

ثُمَّ

أليس الغماري هو نفسه الذي قال في كتابه «حسن التفهم والدرك»، ص ١٣: «القاعدة الأصولية أن ما دخله الاحتمال سقط به الاستدلال»!!

فليماذا أغْمَضَ الغماري عينيه هنا عن هذه القاعدة ورماها وراء ظهره!!  
أم أنَّ الغماري - لضعف قدراته العقلية الاستدلالية - لا يُتقن تطبيق القواعد  
على المسائل الفرعية؟!

## الكتبة الخامسة

**زَعْمُهُ أَنَّ ابْنَ مُسْعُودَ رضي الله عنه ابْتَدَعَ فِي التَّشْهِيدِ «السَّلَامُ عَلَيْنَا»**

قال عبد الله الغماري في كتابه «إتقان الصنعة في تحقيق معنى البدعة»، ص ٥٠: (روى الطبراني بإسناد صحيح عن الشعبي قال: كان ابن مسعود يقول بعد «السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته»: «السلام علينا من ربنا» فهذه الجملة زادها ابن مسعود في التشهد باجتهاده). انتهى كلامه

قلت: هذا تدليس خبيث من الغماري، وبيان ذلك في مطلين:

**المطلب الأول:** بيان التدليس الخبيث الذي ارتكبه الغماري لإخفاء الحق عن المسلمين.

**المطلب الثاني:** بيان أن هذه الرواية مُنْكَرَة؛ تخالف الروايات الصحيحة الثابتة عن ابن مسعود رضي الله عنه.

والإليكم تفصيل ذلك:

**المطلب الأول:** بيان التدليس الخبيث الذي ارتكبه الغماري لإخفاء الحق عن المسلمين:

تجدون ذلك في قول الغماري: (روى الطبراني بإسناد صحيح عن الشعبي قال: كان ابن مسعود...). انتهى

قلت: هذا تدليس خبيث؛ لأن الغماري أخفى عن القراء حقيقة هامة، وهي أن الشعبي لم يسمع من عبد الله بن مسعود؛ لأن الشعبي كان صبياً حين مات ابن

## أكاذيب وجَهَالات الغماري فيما زَعَمَ أن الصحابة ابْتَدَأُوه بَعْدَ موت النَّبِيِّ ﷺ

مسعود رض، فهناك انقطاع بينهما، ولم يذكر الشعبي الواسطة بينه وبين ابن مسعود رض، فنحن لا نعرف من الذي أخبر الشعبي بهذا الخبر.

فَمَصْدَرُ الرِّوَايَةِ مَجْهُولٌ!

وفي ذلك يقول الشيخ الألباني في كتابه «صفة الصلاة»: (الغماري .. من خبائثه وتدلیساته على قرائه قوله «ص ١٥»: «روى الطبراني بإسناد صحيح عن الشعبي قال: كان ابن مسعود يقول .. السلام علينا من ربنا ..»).

قلت [القائل هو الشيخ الألباني]: والجواب من ستة وجوه:  
الأول: .. هذا الأثر لا يصح عن ابن مسعود رض ..

وقولك: «بإسناد صحيح عن الشعبي» فيه تدلیس خبيث على عامة القراء الذين لا يتبعون لما في قولك هذا من التدلیس ..؛ لأنك تعلم - إن شاء الله - أن الشعبي - واسميه: عامر بن شراحيل - لم يسمع من ابن مسعود، كما قال ابن أبي حاتم، والدارقطني، والحاكم، والمزي والعلائي، وابن حجر، وغيرهم .. لهذا جأت إلى التدلیس على القراء، ولم تُقل: «إسناده صحيح عن ابن مسعود». ولو فعلت لافتَحَت!!). انتهى كلام الشيخ الألباني.

قلت: ولا يَخْفَى على الغماري أن الشعبي لم يسمع ابن مسعود رض؛ لأن هذه حقيقة مشهورة عند أهل أئمة الحديث، وإليكم تصریحاتهم بذلك:

١ - الإمام أبو حاتم الرازي (١٩٥ - ٢٧٧ هـ): قال: (لَمْ يَسْمَعْ الشَّعْبِيُّ مِنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَسْعُودٍ) <sup>(١)</sup>.

(١) المراسيل (ص ١٦٠).

## الباب التاسع

٢ - الإمام أبو الحسن الدارقطني (٣٠٦ - ٣٨٥ هـ):

قال الحافظ ابن حجر في «تهذيب التهذيب» قال في ترجمة الشعبي: (قال الدارقطني في «سؤالات حمزة»: لم يسمع من ابن مسعود؛ وإنما رأه رؤية)<sup>(١)</sup>.

٣ - أبو عبد الله الحاكم (٣٢١ - ٤٠٥ هـ) المعروف بـ «ابن البيع»: قال: (الشعبي لم يسمع من عبد الله بن مسعود)<sup>(٢)</sup>.

وقال في كتابه «معرفة علوم الحديث»: (فَلَيَعْلَمْ صَاحِبُ الْحَدِيثِ أَنَّ الْحَسَنَ لَمْ يَسْمَعْ مِنْ أَبِي هُرَيْرَةَ .. وَأَنَّ الشَّعْبِيَّ لَمْ يَسْمَعْ مِنْ صَحَابِيَّ غَيْرِ أَنَّسٍ، وَأَنَّ الشَّعْبِيَّ لَمْ يَسْمَعْ مِنْ عَائِشَةَ، وَلَا مِنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَسْعُودٍ)<sup>(٣)</sup>.

٤ - الإمام أبو بكر البهقي (٣٨٤ - ٤٥٨ هـ): قال في كتابه «السنن الكبرى» في إحدى الروايات: (فِيهِ انْقِطَاعٌ بَيْنَ الشَّعْبِيِّ وَبَيْنَ ابْنِ مَسْعُودٍ)<sup>(٤)</sup>.

وقال في كتابه هذا في رواية أخرى: (وَأَمَّا الَّذِي رُوِيَ عَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ .. فَإِنَّ رَوَاهُ جَابِرُ الْجُعْفِيُّ، عَنِ الشَّعْبِيِّ، عَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ، وَجَابِرُ الْجُعْفِيُّ ضَعِيفٌ، وَالشَّعْبِيُّ، عَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ مُنْقَطِعٌ)<sup>(٥)</sup>.

(١) تهذيب التهذيب (٥٩/٥)، موسوعة أقوال أبي الحسن الدارقطني في رجال الحديث وعلمه (٣٤٢/٢).

(٢) سؤالات مسعود السجزي للحاكم (ص ١٤٩).

(٣) معرفة علوم الحديث (ص ١١١).

(٤) السنن الكبرى (٢٥٥/٧).

(٥) السنن الكبرى (١٦٩/٧).

٥ - علاء الدين ابن التركمانى (٦٨٣ - ٧٥٠ هـ): قال في كتابه «الجوهر النقي على سنن البيهقي» في أحد الأحاديث: (فيه ثلاثة علل: الثوري مدلس وقد عنون، وابن أبي عزة ضعفهقطان ..، الشعبي عن ابن مسعود منقطع) <sup>(١)</sup>.

٦ - صلاح الدين العلائي (٦٩٤ - ٧٦١ هـ): قال في كتابه «جامع التحصيل في أحكام المراسيل»: (الشعبي .. أرسل عن عمر وطلحة بن عبيد الله وابن مسعود .. قال أبو حاتم: .. لم يسمع الشعبي من عبد الله بن مسعود) <sup>(٢)</sup>.

٧ - الإمام نور الدين الهيشمي (٧٣٥ - ٧٨٠ هـ): قال في كتابه «مجموع الزوائد ومنبع الفوائد»: (الشعبي لم يسمع من ابن مسعود) <sup>(٣)</sup>.

٨ - الحافظ شهاب الدين ابن حجر العسقلاني (٧٧٣ - ٨٥٢ هـ): قال في كتابه «الدرية في تخريج أحاديث المداية»: (الشعبي لم يسمع من ابن مسعود) <sup>(٤)</sup>.  
انتهى

وقال في كتابه «إتحاف المهرة بالفوائد المبتكرة من أطراف العشرة» في أحد الأحاديث: (رجاله قد سمع بعضهم من بعض إلا الشعبي، والانقطاع بينه وبين ابن مسعود) <sup>(٥)</sup>.

٩ - الإمام شمس الدين السخاوي (٨٣١ - ٩٠٢ هـ): قال في كتابه «المقاصد

(١) الجوهر النقي على سنن البيهقي (٢٦٢ / ٨).

(٢) جامع التحصيل في أحكام المراسيل (ص ٢٠٤).

(٣) مجموع الزوائد ومنبع الفوائد (١ / ١٨٠).

(٤) الدرية في تخريج أحاديث المداية (١ / ٢٤٣).

(٥) إتحاف المهرة بالفوائد المبتكرة من أطراف العشرة (١٠ / ٢٧٤).

## الباب التاسع

الحسنة في بيان كثير من الأحاديث المشتهرة على الألسنة» في أحد الأحاديث: (وكذا هو في «سنن سعيد بن منصور» إلا أنه منقطع بين الشعبي وابن مسعود)<sup>(١)</sup>.

١٠ - أبو الفداء العجلوني (١٠٨٧ - ١١٦٢ هـ): قال في «كشف الخفاء ومزيل الإلbas عما اشتهر من الأحاديث على ألسنة الناس» في أحد الأحاديث: (وهو في سنن سعيد بن منصور؛ لكن بانقطاع بين الشعبي وابن مسعود)<sup>(٢)</sup>.

١١ - الشیخ العلامہ محمد عمرو بن عبد اللطیف (١٣٧٤ - ١٤٢٩ هـ) قال في كتابه «تکمیل النفع بما لم یثبت به وقف ولا رفع» في أحد الأحادیث: (هذا إسناده واه جداً، له علل ثلاثة:

الأولى: التعليق .. الثانية: شدة ضعف جابر ..

الثالثة: الانقطاع بين عامر - وهو ابن شراحيل الشعبي - وعبد الله بن مسعود

تکمیل)<sup>(٣)</sup>. انتهى

### وأيضاً:

قد أعلَّ الإمام البخاري (١٩٤ - ٢٥٦ هـ) حديثاً من مرسالات الشعبي، فقال في كتابه «التاريخ الكبير»: (عَنْ سَمْرَةَ، عَنِ النَّبِيِّ ﷺ: «صَاحِبُكُمْ مَحْبُوسٌ بِدَيْنٍ عَلَى بَابِ الْجَنَّةِ» .. عَنْ سَعِيدِ بْنِ مَسْرُوقٍ، عَنِ الشَّعْبِيِّ، عَنْ سَمْعَانَ بْنِ مُشَمَّرٍ).

(١) المقاصد الحسنة (ص ٧١٣).

(٢) كشف الخفاء (٢/٣٤٦).

(٣) تکمیل النفع بما لم یثبت به وقف ولا رفع (ص ١٠٧ - ١٠٨)، الناشر: التوعية الإسلامية.

ولَا نَعْلَم لِسَمْعَان سِمَاعًا مِنْ سَمْرَة، وَلَا لِلشَّعْبِيِّ مِنْ سِمَاعَان<sup>(١)</sup>.

وكذلك فعل الإمام ابن قيم الجوزية (٦٩١ - ٧٥١ هـ) فقال في كتابه «أحكام أهل الذمة» في أحد الأحاديث: (وَآمَّا قَوْلُ الشَّعْبِيِّ: إِنَّ النَّبِيَّ ﷺ لَمْ يَرْدَهَا إِلَّا بِنِكَاحٍ جَدِيدٍ .. إِنْ كَانَ قَالَهُ رِوَايَةً فَهُوَ مُنْقَطِعٌ، لَا تَقُومُ بِهِ حُجَّةٌ، فَبَيْنَ الشَّعْبِيِّ وَبَيْنَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ مَقَارَةٌ لَا يُدْرِى حَالُهُ)<sup>(٢)</sup>. انتهى

والظاهر أن الإمام يحيى بن معين (١٥٨ - ٢٣٣ هـ) قد اطلَعَ على ما يوجب الطعن في مرسلات الشعبي، فقد قال: (مَرَاسِيلُ إِبْرَاهِيمَ أَحَبُّ إِلَيَّ مِنْ مَرَاسِيلِ الشَّعْبِيِّ)<sup>(٣)</sup>. انتهى

قلتُ: ومن اطلَعَ على ذلك يكون قوله مُقدَّماً على قول غيره؛ لأنَّه اطلَعَ على ما لم يَطلَعْ عليه غيره.

وقال الإمام الترمذى (٢٠٩ - ٢٧٩ هـ) في «العلل الصغير»: (يُروى عَنِ الشَّعْبِيِّ: «سَمِعْنَا الْحَارِثَ الْأَعْوَرَ وَكَانَ كَذَابًا»، وَقَدْ حَدَّثَ عَنْهُ، وَأَكْثَرُ الْفَرَائِضِ الَّتِي تَرَوْنَهَا عَنِّي وَغَيْرِهِ هِيَ عَنْهُ، وَقَدْ قَالَ الشَّعْبِيُّ: «الْحَارِثُ الْأَعْوَرُ عَلَمْنِي الْفَرَائِضَ، وَكَانَ مِنْ أَفْرَضِ النَّاسِ»)<sup>(٤)</sup>. انتهى

قلتُ: فعلى الرغم من أن الشعبي كَذَبَ الحارث إلا أنا وجدناه يروي عنه.

(١) تاريخ الكبير (٤/٢٠٤).

(٢) أحكام أهل الذمة (٢/٦٨٢).

(٣) تاريخ ابن معين برواية الدوري (٤/١٤).

(٤) العلل الصغير (ص ٧٥٤).

## الباب التاسع

وعلق على ذلك الإمام الحافظ زين الدين ابن رجب (٧٣٦ - ٧٩٥هـ)، فقال في كتابه «شرح علل الترمذى»: (وأما مراسيل الحسن البصري ففي كلام الترمذى ما يقتضي تضعيفها مع مراسيل الشعبي .. فتضعف مراسيلهما حينئذ)<sup>(١)</sup>. انتهى

قال الإمام جلال الدين السيوطي في كتابه «الحاوى للفتاوى»: (أَنَّهُ الشَّعْبِيُّ مُرْسَلٌ أَوْ مُعْضَلٌ، فَكَيْفَ يُعْتَمِدُ عَلَيْهِ مَعَ ثُبُوتِ خِلَافِهِ فِي الصَّحِيحَيْنِ وَغَيْرِهِمَا)<sup>(٢)</sup>.

### الخلاصة:

قلت: كل هذه التصريحات أخفاها عنكم الغماري!

هل أدركتم الآن لماذا قال الشيخ الألبانى في كتابه «صفة الصلاة»: (الغماري .. من خبائثه وتدليساته على قرائه)؟!

(١) شرح علل الترمذى (١/٥٣٦)، الناشر: مكتبة الرشد.

(٢) الحاوى للفتاوى (٢/١٥٩).

## المطلب الثاني: بيان أن هذه الرواية منكرة؛ تخالف الروايات الصحيحة

### الثابتة عن ابن مسعود رضي الله عنه:

قال الشيخ الألباني في كتابه «صفة الصلاة»: (الغماري .. من خبائثه وتديلياته على قوله «ص ١٥»: «روى الطبراني بإسناد صحيح عن الشعبي قال: كان ابن مسعود يقول .. السلام علينا من ربنا ..»).

قلت [القائل هو الشيخ الألباني]: والجواب من ستة وجوه: ..

الخامس: لا شك أن هذه الزيادة منكرة لا يجوز نسبتها إلى ابن مسعود رضي الله عنه، لما تقدّم بيانه من انقطاع إسنادها، ولمنافاتها لما عُرف عنه من الحرص على الاتّباع، ونهيّه الشديد عن الابتداع). انتهى كلام الشيخ الألباني.

قلت: فهذه رواية منكرة؛ لأنها تخالف ما ثبت وصحّ عن ابن مسعود رضي الله عنه أنه كان ينهى الناس عن الابتداع ويأمرهم بالاتّباع، فقد كان رضي الله عنه شديد الإنكار على من يتبع أي شيء في العبادات لم يفعله النبي صلوات الله عليه وسلم.

روى الإمام أبو خيثمة - بإسناد صحيح - في كتابه «العلم» عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه أنه قال: «اتّبعوا ولا تَبْتَدِعُوا؛ فَقَدْ كُفِيْتُمْ، وَكُلُّ بِذْعَةٍ ضَلَالٌ»<sup>(١)</sup>.

(١) ذكرنا في كتابنا هذا (هامش صفحة ٢٨٩) تصحيح الشيخ الألباني لإسناد هذه الرواية، ولم يتكلم الشيخ الألباني على الإسناد تفصيلاً، والإسناد هكذا: جرير [ابن عبد الحميد]، عن العلاء [ابن المسيب]، عن حماد [ابن أبي سليمان]، عن إبراهيم التخعي، قال: قال عبد الله.

وقال الإمام أحمد بن حنبل: (حَدَّ مقاربُ الْحَدِيثِ مَا رَوَى عَنْ سَفِيَّانَ وَشَعْبَةَ وَالْقَدَماءِ).

وروى الإمام عبد الرزاق - بإسناد صحيح - في «المصنف»، قال: (عَنْ ابْنِ عُيَيْنَةَ<sup>(١)</sup>، عَنْ بَيَانٍ<sup>(٢)</sup>، عَنْ قَيْسِ بْنِ أَبِي حَازِمٍ<sup>(٣)</sup>، قَالَ: ذُكِرَ لَابْنِ مَسْعُودٍ قَاصِّ يَحْلِسُ بِاللَّيلِ، وَيَقُولُ لِلنَّاسِ: «قُولُوا كَذَا»، «قُولُوا كَذَا». فَقَالَ: «إِذَا رَأَيْتُمُوهُ فَأَخْبِرُونِي»، فَأَخْبَرُوهُ، قَالَ: فَجَاءَ عَبْدُ اللَّهِ مُتَقَنِّعًا، فَقَالَ: «مَنْ عَرَفَنِي فَقَدْ عَرَفَنِي، وَمَنْ لَمْ يَعْرِفَنِي، فَأَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنِ مَسْعُودٍ، تَعْلَمُونَ إِنَّكُمْ لَأَهْدَى مِنْ مُحَمَّدٍ وَأَصْحَابِهِ، أَوْ إِنَّكُمْ تَعْلَقُونَ بِذَنَبِ ضَلَالَةٍ»<sup>(٤)</sup>).

سؤالات أبي داود للإمام أحمد (رقم: ٣٣٨ / د).

قلت: روایتنا هذه روایا العلاء عن حماد، والعلاء من القدماء، بل هو أقدم من شعبه؛ فالعلاء من الطبقة السادسة، بينما شعبه من الطبقة السابعة كما في كتاب «تقریب التهذیب»؛ فالإسناد صحيح (أو حسن). وهذا الكلام لابن مسعود ثبت قد رواه جمّع من الأئمة بعدة طرق.

(١) قال الحافظ ابن حجر في «تقریب التهذیب»، ص ٢٤٥: (سفیان بن عینة .. ثقة، حافظ).

(٢) قال الحافظ ابن حجر في «تقریب التهذیب»، ص ١٢٩: (بیان بن بشر الأحسی .. ثقة، ثبت).

(٣) قال الحافظ ابن حجر في كتابه «تقریب التهذیب»، ص ٤٥٦: (قیس بن أبي حازم .. ثقة).

وقال الإمام صلاح الدين العلائي (٦٩٤ - ٧٦١ هـ) في كتابه «جامع التحصیل في أحكام المراسیل»: (قیس بن أبي حازم: يقال: له رؤیة، رأى النبي صلی الله علیه وسلم يخطب، ولم يصح ذلك؛ بل هاجر إليه لیتابعه، فقضیض النبي صلی الله علیه وسلم وهو في الطريق .. لم يكن مدللاً، وقد وردَ المدينة عقب وفاة النبي صلی الله علیه وسلم والصحابة بها مجتمعون، فإذا روى عن أحد، الظاهر سباعه منه).

(٤) المصنف (٣/ ٢٢١).

قلتُ: هذا إسناد صحيح، وهناك رواية أخرى لهذه القصة فيها تفصيل؛ لكن إسنادها فيه مقال، لكن يشهد له أن أصل القصة ثابت بهذا الإسناد الصحيح المذكور في «مصنف عبد الرزاق»، وإليكم الرواية المفصلة:

جاء في «سنن الدارمي» عن عمرو بن سلمة، قال: (كُنَّا نَجْلِسُ عَلَى بَابِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَسْعُودٍ قَبْلَ صَلَاةِ الْغَدَاءِ، فَإِذَا خَرَجَ، مَسَيْنَا مَعَهُ إِلَى الْمَسْجِدِ، فَجَاءَنَا أَبُو مُوسَى الْأَشْعَرِيُّ قَبْلَهُ، فَقَالَ: أَخْرَجَ إِلَيْكُمْ أَبُو عَبْدِ الرَّحْمَنِ بَعْدُ؟ قُلْنَا: لَا. فَجَلَسَ مَعَنَا حَتَّى خَرَجَ، فَلَمَّا خَرَجَ، قُمنَا إِلَيْهِ جَمِيعًا.

فَقَالَ لَهُ أَبُو مُوسَى: يَا أَبَا عَبْدِ الرَّحْمَنِ، إِنِّي رَأَيْتُ فِي الْمَسْجِدِ آنِفًا أَمْرًا أَنْكَرْتُهُ، وَلَمْ أَرْ وَالْحَمْدُ لِلَّهِ إِلَّا خَيْرًا. قَالَ: فَمَا هُوَ؟ .. قَالَ: رَأَيْتُ فِي الْمَسْجِدِ قَوْمًا حِلْقَانِيِّينَ جُلُوسًا يَتَنَظِّرُونَ الصَّلَاةَ، فِي كُلِّ حَلْقَةِ رَجُلٍ، وَفِي أَيْدِيهِمْ حَصَاصًا، فَيَقُولُ: كَبَرُوا مِائَةً. فَيُكَبِّرُونَ مِائَةً، فَيَقُولُ: هَلَّلُوا مِائَةً. فَيَهَلِّلُونَ مِائَةً، وَيَقُولُ: سَبِّحُوا مِائَةً. فَيُسَبِّحُونَ مِائَةً.

قَالَ: فَمَاذَا قُلْتَ لَهُمْ؟ قَالَ: مَا قُلْتُ لَهُمْ شَيْئًا؛ انتِظَارَ رَأِيكَ أَوِ انتِظَارَ أَمْرِكَ.

قَالَ: أَفَلَا أَمْرَتَهُمْ أَنْ يَعْدُوا سَيَّاتِهِمْ، وَضَمِنْتَ لَهُمْ أَنْ لَا يَضِيعَ مِنْ حَسَنَاتِهِمْ؟! ثُمَّ مَضَى وَمَضَيْنَا مَعَهُ حَتَّى أَتَى حَلْقَةَ مِنْ تِلْكَ الْحِلْقَانِ، فَوَقَفَ عَلَيْهِمْ، فَقَالَ: مَا هَذَا الَّذِي أَرَأَكُمْ تَضْنَعُونَ؟!

قَالُوا: يَا أَبَا عَبْدِ الرَّحْمَنِ، حَصَاصًا نَعْدُ بِهِ التَّكْبِيرَ، وَالتَّهْلِيلَ، وَالْتَّسْبِيحَ.

قَالَ: .. وَيَخْكُمْ يَا أُمَّةَ مُحَمَّدٍ، مَا أَسْرَعَ هَلَكَتُكُمْ! هُؤُلَاءِ صَحَابَةُ نَبِيِّكُمْ ﷺ مُتَوَافِرُونَ، وَهَذِهِ ثِيَابُهُ لَمْ تَبْلَ، وَآتَيْتُهُ لَمْ تُكْسِرَ، وَالَّذِي تَفْسِي بِيَدِهِ، إِنَّكُمْ لَعَلَى مِلَّةٍ هِيَ

أَهْدَى مِنْ مِلَّةٍ مُّحَمَّدٌ، أَوْ مُفْتَحُو بَابِ ضَلَالَةٍ.

قَالُوا: وَاللهِ يَا أَبَا عَبْدِ الرَّحْمَنِ، مَا أَرَدْنَا إِلَّا الْخَيْرَ.

قَالَ: وَكُمْ مِنْ مُرِيدٍ لِلْخَيْرِ لَنْ يُصِيبَهُ ..<sup>(١)</sup>

قلت: فإذا كان هذا هو حال ابن مسعود رضي الله عنه، فهل يتتصور أنه لا يلتزم بلفظ التشهد الذي سمعه من النبي صلوات الله عليه وآله وسلامه فيغيره من عند نفسه دون توجيهه من النبي صلوات الله عليه وآله وسلامه؟!  
الجواب: لا.

فَبَشَّرَتْ بِذَلِكَ أَنَّ الرِّوَايَةَ الَّتِي ذَكَرَهَا الْغَمَارِيُّ هِيَ رِوَايَةٌ مُنْكَرَةٌ؛ تَخَالُفُ الرِّوَايَاتِ الصَّحِيحَةِ الثَّابِتَةِ عَنْ أَبْنَى مَسْعُودٍ رضي الله عنه.

وَبِذَلِكَ يَتَضَعَّ لَكُمْ تَهَالِكُ هَذِهِ الشَّبَهَاتِ الْوَاهِيَةِ الَّتِي يَثِيرُهَا الْغَمَارِيُّ، وَالْمُتَعَلِّقُ بِهَا كَالْمُتَعَلِّقِ بِبَيْتِ الْعَنَكِبُوتِ، فَيَخِرُّ ضَرِيعًا.

(١) سنن الدارمي (١/٧٩)، حديث رقم: ٢٠٤.

## الكذبة السادسة

**زَعْمُهُ أَنَّ ابْنَ مُسْعُودَ تَقْتُلَهُ ابْتَدَاعٌ فِي التَّشْهِيدِ «السَّلَامُ عَلَى النَّبِيِّ»**

قال عبد الله الغماري في كتابه «إتقان الصنعة في تحقيق معنى البدعة»، ص ٥٠: «عبد الله بن مسعود رضي الله عنه تلقى شهادة الصلاة من النبي عليه السلام، ويده في يده، بلفظ: «السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته»، فلما توفي النبي عليه السلام قال في تشهده: «السلام على النبي ورحمة الله وبركاته»، غير صيغة السلام من الخطاب إلى الغيبة باجتهاد منه، لا عن توقيف كما زعم الألباني، لجهله بالأصول<sup>(١)</sup>، وقد بينت بطلان زعمه في كتاب «رؤيا في القرآن والسنة»). انتهى كلامه

قلت: سترؤون الآن من هو الجاهل بالأصول: الشيخ الألباني؟ أم الغماري؟

ولبيان ذلك نقول بعون الله تعالى:

كون ابن مسعود رضي الله عنه ينتقل من قول: «السلام عليك أيها النبي» إلى قول: «السلام على النبي» لا يخرج عن أحد احتمالين:

الاحتمال الأول: أن يكون فعل ذلك بإرشاد من النبي عليه السلام.

الاحتمال الثاني: أن يكون فعل ذلك اجتهاداً منه رضي الله عنه.

(١) راجعوا كتابنا هذا (الباب الأول); لتعلموا أن الغماري هو الذي يستحق أن يوصف بـ «الجاهل بالجهل» بأصول الفقه، وصدق من قال: «رمأني بدائها وانسللت».

لتصور ميزانا له كفتان:

الكفة الأولى: تمثل الاحتمال الأول.

الكفة الثانية: تمثل الاحتمال الثاني.

والنظر الآن سيكون في القرائن التي قد ترجح أحد هذين الاحتمالين، أو إحدى هاتين الكفتين.

### القرينة الأولى:

إنَّ ابن مسعود رضيَّ عنه كان يُعلِّم أصحابه الفاظ الشهد حرفًا حرفًا، وينكر على من يُغيِّر فيه حرفًا، كأنه يُعلمهم سورة من القرآن.

رواه الإمام أبو بكر بن أبي شيبة - بإسناد صحيح - في كتابه المشهور بـ«مصنف ابن أبي شيبة»، قال: (حَدَّثَنَا أَبْنُ فُضَيْلٍ<sup>(١)</sup>، عَنِ الْأَعْمَشِ<sup>(٢)</sup>، عَنْ إِبْرَاهِيمَ<sup>(٣)</sup>، عَنْ الْأَسْوَدِ<sup>(٤)</sup>، قَالَ: «كَانَ عَبْدُ اللَّهِ يُعَلِّمُنَا التَّشَهِيدَ فِي الصَّلَاةِ كَمَا يُعَلِّمُنَا

(١) قال الإمام الذهبي في «الكافش»، ٢/٢١١: (محمد بن فضيل بن غزوان .. ثقة).

(٢) قال الحافظ ابن حجر في «تقريب التهذيب»، ص ٢٥٤: (الأعمش ثقة).

وقال الإمام الذهبي في «ميزان الاعتدال»، ٣/٣١٥-٣١٦: (الأعمش أبو محمد أحد الأئمة الثقات .. فمتى قال: «حدثنا» فلا كلام، ومتى قال: «عن» تطرق إليه احتمال التدليس؛ إلا في شيخ له أكثر عنهم؛ كإبراهيم وابن أبي وائل وأبي صالح السمان؛ فإن روايته عن هذا الصنف محملة على الاتصال).

(٣) قال الحافظ ابن حجر في «تقريب التهذيب»، ص ٩٥: (إبراهيم بن يزيد .. النخعي .. ثقة).

(٤) قال الحافظ ابن حجر في «تقريب التهذيب»، ص ١١١: (الأسود بن يزيد .. ثقة).

السورة من القرآن، يأخذ علينا الألف والواو»<sup>(١)</sup>.

قال الشيخ الألباني في كتابه «صفة الصلاة»، ص ١٩: (رواه ابن أبي شيبة ٢٩٤) والطحاوي ١٥٧ «بسند صحيح عنه».

وفي «موطأ مالك» برواية محمد بن الحسن: (عن عبد الله بن مسعود، قال: كنا إذا صلينا خلف رسول الله ﷺ، قلنا: «السلام على الله»، فقضى رسول الله ﷺ صلاته ذات يوم ثم أقبل علينا، فقال: «لا تقولوا السلام على الله؛ فإن الله هو السلام، ولكن قولوا: التحيات لله والصلوات والطيبات، السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته، السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين،أشهدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَشْهُدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ»).

قال محمد: وكان عبد الله بن مسعود عليه يكره أن يزداد فيه حرف، أو ينقص منه حرف<sup>(٢)</sup>.

### القرينة الثانية:

إن ابن مسعود عليه ثبت عنه أنه كان شديد الإنكار على من يتبع أي شيء في العبادات لم يفعله النبي ﷺ.

روى الإمام أبو خيثمة - وكذلك رواه غيره - في كتابه «العلم» عن عبد الله بن مسعود عليه أنه قال: «اتبعوا ولا تبتدعوا؛ فقد كفيتكم، وكل بدعة ضلاله»<sup>(٣)</sup>.

(١) مصنف ابن أبي شيبة (حديث رقم: ٣٠٠٧).

(٢) الموطأ ( الحديث رقم: ١٤٨ ، ص ٦٧ )، الناشر: وزارة الأوقاف المصرية، الطبعة: الرابعة.

(٣) انظر الكلام على هذه الرواية في كتابنا هذا (ص ٤٦٥).

## الباب التاسع

ومن ذلك ما جاء - بأسناد صحيح - في «مصنف عبد الرزاق» عن ابن مسعود رض حين رأى قوماً يذكرون الله بطريقة لم يفعلها النبي صلوات الله عليه وآله وسلامه، فأنكر عليهم ذلك قائلاً: (إِنَّكُمْ لَأَهْدَى مِنْ مُحَمَّدٍ وَأَصْحَابِهِ، أَوْ إِنَّكُمْ لَمُتَعَلَّقُونَ بِذَنْبِ ضَلَالَةٍ). (انظر لفظه كاملاً مع تحقيقه بكتابنا هذا، ص ٤٦٦).

قلتُ: فإذا كان هذا هو حال ابن مسعود رض، فهل يتصور أنه لا يتلزم بلفظ التشهد الذي سمعه من النبي صلوات الله عليه وآله وسلامه؟! الجواب: لا.

فهذه قرينة ترجح كفة الاحتمال الأول؛ وهو أن يكون ابن مسعود رض فعل ذلك بإرشاد من النبي صلوات الله عليه وآله وسلامه.

### القرينة الثالثة:

أن تغيير لفظ «السلام عليك أبا النبي» إلى «السلام على النبي» لم يفعله ابن مسعود بمفرده كما يتوهم من كلام الغماري، وإنما فعله جمّع من أصحاب رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه.

وهذا قد يشير إلى أنهم تلقوا بذلك عن النبي صلوات الله عليه وآله وسلامه.

وفي ذلك يقول الحافظ ابن حجر في كتابه «فتح الباري» شرح صحيح البخاري: (وَأَخْرَجَهُ أَبُو عَوَانَةَ فِي صَحِيحِهِ .. بِلَفْظِ: «فَلَمَّا قُبِضَ قُلْنَا: السَّلَامُ عَلَى النَّبِيِّ» .. قَالَ السُّبْكَى فِي شَرْحِ الْمِنْهَاجِ بَعْدَ أَنْ ذَكَرَ هَذِهِ الرَّوَايَةِ مِنْ عِنْدِ أَبِي عَوَانَةَ وَحْدَهُ: «إِنْ صَحَّ هَذَا عَنِ الصَّحَابَةِ دَلَّ عَلَى أَنَّ الْخُطَابَ فِي السَّلَامِ بَعْدَ النَّبِيِّ صلوات الله عليه وآله وسلامه غَيْرَ وَاحِدٍ، فَيُقَالُ: السَّلَامُ عَلَى النَّبِيِّ»).

قُلْتُ [السائل هو الحافظ ابن حجر]: قَدْ صَحَّ بِلَا رَيْبٍ، وَقَدْ وَجَدْتُ لَهُ مُتَابِعًا فَوْرِيًّا، قَالَ عَبْدُ الرَّزَاقَ: «أَخْبَرَنَا أَبْنُ جُرَيْجٍ، أَخْبَرَنِي عَطَاءً أَنَّ الصَّحَّابَةَ كَانُوا يَقُولُونَ وَالنَّبِيَّ ﷺ حَيًّا: السَّلَامُ عَلَيْكَ أَيَّهَا النَّبِيُّ. فَلَمَّا مَاتَ قَالُوا: السَّلَامُ عَلَى النَّبِيِّ» وَهَذَا إِسْنَادٌ صَحِيحٌ<sup>(١)</sup>. انتهى كلام الحافظ ابن حجر.

قُلْتُ: وقد ثبت ذلك عن عائشة وابن عمر وابن عباس وابن الزبير رض.

روى الإمام عبد الرزاق - بإسناد صحيح - في «المصنف» قال: (عَنِ ابْنِ جُرَيْجٍ، عَنْ عَطَاءٍ، قَالَ: سَمِعْتُ ابْنَ عَبَّاسٍ وَابْنَ الزُّبِيرِ، يَقُولُانِي فِي التَّشْهِيدِ فِي الصَّلَاةِ: «الْتَّحِيَّاتُ الْمُبَارَكَاتُ لِلَّهِ، الصَّلَوَاتُ الطَّيِّبَاتُ لِلَّهِ، السَّلَامُ عَلَى النَّبِيِّ وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَكَاتُهُ، السَّلَامُ عَلَيْنَا وَعَلَى عِبَادِ اللَّهِ الصَّالِحِينَ، أَشْهُدُ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَأَشْهُدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ»).

قال: «لَقَدْ سَمِعْتُ ابْنَ الزُّبِيرِ يَقُولُهُنَّ عَلَى الْمُتَبَرِّ يُعْلَمُهُنَّ النَّاسَ»، قَالَ: «وَلَقَدْ سَمِعْتُ ابْنَ عَبَّاسٍ يَقُولُهُنَّ كَذَلِكَ». قُلْتُ: فَلَمْ يُخْتَلِفْ فِيهَا ابْنُ عَبَّاسٍ وَابْنُ الزُّبِيرِ؟ قَالَ: «لَا»<sup>(٢)</sup>.

وروى الإمام أبو بكر بن أبي شيبة - بإسناد صحيح - في «المصنف» قال: (حَدَّثَنَا عَائِدُ بْنُ حَيْبٍ<sup>(٣)</sup>، عَنْ يَحْيَى بْنِ سَعِيدٍ<sup>(٤)</sup>، عَنْ الْقَاسِمِ بْنِ مُحَمَّدٍ<sup>(٥)</sup>، قَالَ:

(١) فتح الباري شرح صحيح البخاري (٢/٣١٤).

(٢) المصنف (٢/٢٠٣، رقم: ٣٠٧٠)، وسؤال ابن جريج لعطاء يوضح اتصال الإسناد.

(٣) عَائِدُ بْنُ حَيْبٍ: ثقة. (الجرح والتعديل، ٧/١٧).

(٤) يَحْيَى بْنِ سَعِيدِ الْأَنْصَارِي: ثقة. (تقريب التهذيب، ص ٥٩١).

(٥) الْقَاسِمُ بْنُ مُحَمَّدٍ: ثقة. (تقريب التهذيب، ص ٤٥١).

رَأَيْتُ عَائِشَةَ تَعْدِيهَا تَقُولُ: «السَّجَدَاتُ الطَّيِّبَاتُ الصَّلَوَاتُ الزَّاكيَاتُ لِللهِ، السَّلَامُ عَلَى النَّبِيِّ وَرَحْمَةِ اللهِ، السَّلَامُ عَلَيْنَا وَعَلَى عِبَادِ اللهِ الصَّالِحِينَ، أَشْهُدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَأَشْهُدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ»، قَالَ: ثُمَّ يَذْعُو لِنَفْسِهِ بِمَا بَدَأَهُ<sup>(١)</sup>.

وروى الإمام مالك - بإسناد صحيح - في «الموطأ» قال: (عَنْ نَافِعٍ، أَنَّ عَبْدَ اللهِ بْنَ عُمَرَ كَانَ يَتَشَهَّدُ، فَيَقُولُ: «بِسْمِ اللهِ، السَّجَدَاتُ لِللهِ الصَّلَوَاتُ لِللهِ الزَّاكيَاتُ لِللهِ، السَّلَامُ عَلَى النَّبِيِّ وَرَحْمَةِ اللهِ وَبَرَكَاتُهُ ..»)<sup>(٢)</sup>.

قال الشيخ الألباني في كتابه «إرواء الغليل»، ٢/٢٧: (عن ابن عمر: «أنه كان يتشهد فيقول . . . السلام على النبي ورحمة الله وبركاته ..»، أخرجه مالك في «الموطأ» .. وهذا سند صحيح ..)

عن عائشة: «أنها كانت تعلمهم التشهد في الصلاة . . . السلام على النبي» ..  
بسندتين صحيحتين عنها . ولا شك أن عدول الصحابة عليهم السلام من لفظ الخطاب «عليك»  
إلى لفظ الغيبة «على النبي» إنما بتوقف من النبي صلوات الله عليه; لأنه أمر تعبدني مخصوص، لا مجال  
للرأي والاجتهاد فيه). انتهى

قلتُ: وقد ثبت - بإسناد صحيح - عن ابن مسعود رض أنه كان يأمر الناس  
بالاتباع وينهاهم عن الابتداع.

وكذلك ثبت - بإسناد صحيح - عن ابن عمر رض أنه قال: (كُلُّ بُدْعَةٍ ضَلَالٌ)،

(١) المصنف (Hadith رقم: ٢٩٩٣).

(٢) الموطأ (Hadith رقم: ٢٠٤).

وإن رآها الناس حسنة<sup>(١)</sup>.

**والسؤال الآن:**

من كان هذا حالم وقولهم، هل يتصور أن يبتدعوا في التشهد - في الصلاة - لفظاً من عند أنفسهم، مخالفين بذلك لفظ رسول الله ﷺ؟!! كل هذه القرائن ترجح كفة الاحتمال الأول.

#### القرينة الرابعة:

القرائن السابقة تلقي في القلب شعوراً قوياً بأن النبي ﷺ هو الذي أرشد هؤلاء الصحابة إلى جواز تغيير لفظ التشهد إلى «السلام على النبي» بعد وفاته ﷺ.

فتأتي القرينة الرابعة لتعمل على زيادة قوة هذا الشعور، ليزداد قوة فوق قوته، وإليكم هذه القرينة:

قال الحافظ علاء الدين مغلطاي في كتابه «شرح سنن ابن ماجه»: (ذكر المديني في كتاب «الترغيب والترهيب» عن سعد بن إسحاق بن كعب<sup>(٢)</sup>، قال: «كانت الصحابة يقولون إذا سلموا على النبي ﷺ: السلام عليك أيها النبي. فقال النبي: هذا السلام على وأنا حي، فإذا مت، فقولوا: السلام على النبي ورحمة الله وبركاته»)<sup>(٣)</sup>.

(١) قال الشيخ الألباني في «أحكام الجنائز»: (قال ابن عمر رض: «كل بدعة ضلاله، وإن رآها الناس حسنة». رواه ابن بطة في «الإبانة عن أصول الديانة»، ٢ / ١١٢ / ٢، واللالكائي في «السنة»، ١ / ٢١ / ١ «موقوفاً بإسناد صحيح»).

(٢) الذي في المطبوع: «سعد بن أبي إسحاق بن كعب»، والظاهر أن الصواب هو «سعد بن إسحاق بن كعب».

(٣) شرح سنن ابن ماجه للحافظ علاء الدين مغلطاي (٥/١٥١).

## الباب التاسع

قلتُ: الآن وصلنا إلى تلك الرواية التي تُصرح بأن قول الصحابة في التشهد: «السلام على النبي» إنما كان بتوجيهه من النبي ﷺ؛ وليس ابتداعاً من عند أنفسهم.

وهذه الرواية ذكرها الإمام الحافظ أبو موسى المديني<sup>(١)</sup> في كتابه «الترغيب والترهيب».

وسعد بن إسحاق بن كعب من ثقات التابعين من أهل المدينة<sup>(٢)</sup>.

### الخلاصة:

القرائن السابقة تُرجح كفة الميزان التي فيها أن هؤلاء الصحابة إنما قالوا في التشهد: «السلام على النبي» بتوجيهه وإرشاد من النبي ﷺ، ولم يتدعوا بذلك من عند أنفسهم.

وإذا افترضنا عدم وجود هذه القرائن، فيكيفينا أن الاحتمال قائم بكون ما فعله هؤلاء الصحابة كان بتوجيهه وإرشاد من النبي ﷺ، ولم يتدعوا بذلك من عند

(١) قال الإمام شمس الدين الذهبي في موسوعته التاريخية «سير أعلام النبلاء»، ٢١/١٥٢ - ١٥٧: (أبو موسى المدينيُّ محمدُ بن عَمَرَ .. الإِمَامُ، العَلَامَةُ، الْحَافِظُ الْكَبِيرُ، الثَّقَةُ، شَيْخُ الْمُحَدِّثِينَ .. صَاحِبُ التَّصَانِيفِ .. مَوْلَدُهُ فِي ذِي الْقَعْدَةِ، سَنَةُ إِحْدَى وَحُمْسِ مائَةٍ .. سَمِعْتُ شَيْخَنَا الْعَلَامَةَ أَبَا الْعَبَّاسِ بْنَ عَبْدِ الْحَلِيمِ يُشْتَرِئُ عَلَى حِفْظِ أَبِي مُوسَى، وَيُعَدِّمُهُ عَلَى الْحَافِظِ أَبْنِ عَسَاكِرٍ، بِأَعْيُنِي رَأَصَانِيفَهُ وَنَفْعَهَا .. كَانَ حَافِظَ الْمَشْرِقِ فِي زَمَانِهِ). انتهى

(٢) قال الحافظ ابن حجر في كتابه «تهدیب التهدیب»، ٣/٤٠٤: (سعد بن إسحاق بن كعب .. المدینی .. من الأنصار .. قال ابن معین والنمسائی والدارقطنی: «ثقة» .. وقال ابن عبد البر: «ثقة، لا يُختلف فيه»).

أنفسهم.

وهذه الرواية التي ذكرها أبو موسى المديني في كتابه «الترغيب والترهيب» توضح قيام هذا الاحتمال؛ بصرف النظر عن ثبوت صحة إسنادها أو عدمه.

ولا يمكن للغماري الاستدلال بفعل ابن مسعود على جواز الابتداع في الذكر المحدد – إلا بعد أن يُثبت أن ذلك كان اجتهاداً من ابن مسعود عليه وليس بتوجيهه وإرشاد من النبي ﷺ.

يجب على الغماري أولاً تجاوز هذه العقبة؛ وهي الجزم بنفي احتمال كون ذلك بإرشاد من النبي ﷺ؛ وإلا فالاحتمال قائم، ومع وجود الاحتمال يُسقط الاستدلال. فإنه لا يستدل بشيء محتمل إلا إنسان ضعيف العقل، مريض الفكر.

ذكر كبار أئمة الشافعية أن الإمام الشافعي قال: (وَقَائِمُ الْأَخْوَالِ إِذَا تَطَرَّقَ إِلَيْهَا الْإِحْتِمَالُ، كَسَاهَا نُوبَ الْإِجْمَالِ، وَسَقَطَ إِلَيْهَا الْإِسْتِدْلَالُ) <sup>(١)</sup>.

وقد نقلنا تصريحات كبار أهل العلم بأنه لا يصح الاستدلال عند تساوي الاحتمالات (انظر كتابنا الأول «الرد على القرضاوي والمديع»، ص ٥٣): الباب الأول / القواعد الأصولية / القاعدة الرابعة).

وقال الإمام ابن القيم: (إذا احتملت القصة هذا وهذا وهذا، لم يُجزم بوقوع أحد الاحتمالات إلا بدليل) <sup>(٢)</sup>.

(١) جاء في حاشيتي «قليبي وعميرة»، ٣/٢٥٩. وانظر: «نهاية المحتاج»، ٧/٢٥٦.

(٢) الطرق الحكمية في السياسة الشرعية (ص ٣٤١)، الناشر: مطبعة المدى - القاهرة ، تحقيق: د.

وقال الإمام القرافي: (فَهَذِهِ الْمَسَائِلُ كُلُّهَا الإِحْتِمَالُاتُ فِيهَا فِي نَفْسِ الدَّلِيلِ، وَقَدْ تَقَارَبَتْ، فَيَسْقُطُ الْإِسْتِدَالُ بِهَا) <sup>(١)</sup>.

وقال الإمام ابن القيم أيضاً: (هذا يحتمل وجوهاً.. ولا سبيل إلى الجزم بواحد من هذه الوجوه على التعين .. فلا سبيل إلى ترك أحاديث النهي الصحيحه الصرحة المستفيضة بهذا المحتمل) <sup>(٢)</sup>.

قلت: كذلك لا يصح أن يستدل الغماري بهذا المحتمل ويترك صريح قوله <sup>﴿إِنَّا مُكَثِّرُوا عَنِ الْأَمْرِ، فَإِنْ كُلُّ مَحْدُثَةٍ بَدْعَةٌ، وَكُلُّ بَدْعَةٍ ضَلَالٌ﴾</sup>:

لا يصح أن يستدل الغماري بهذا المحتمل ويترك صريح قول ابن مسعود <sup>رض</sup> الذي ينهى فيه الناس عن الابتداع ويأمرهم بالاتباع.

لا يصح أن يستدل الغماري بهذا المحتمل ويترك صريح قول ابن عمر <sup>رض</sup>: (كُلُّ بَدْعَةٍ ضَلَالٌ، وَإِنْ رَأَاهَا النَّاسُ حَسَنَةً).

لا يفعل ذلك إلا ضعيف العقل، ساقيم الفكر!

### ثمة:

أليس الغماري هو نفسه الذي قال في كتابه «حسن التفهم والدرك»، ص ١٣: «القاعدة الأصولية أن ما دخله الاحتمال سقط به الاستدلال»؟!!  
فلماذا أغمض الغماري عينيه هنا عن هذه القاعدة ورمها وراء ظهره؟!!

محمد جليل غازي .

(١) أنوار البروق في أنواع الفروق (٢/١٥٧)، الناشر: دار الكتب العلمية - بيروت - ١٤١٨ هـ.

(٢) زاد المعاد (٢/٣٤٩)، زاد المعاد، تأليف: محمد بن أبي بكر ابن قيم الجوزية، تحقيق: شعيب عبد القادر الأرناؤوط، نشر: مؤسسة الرسالة ، مكتبة المنار الإسلامية، ١٩٨٦ م.

أمَّا الغماري - لضعف قدراته العقلية الاستدلالية - لا يُتقن تطبيق القواعد على المسائل الفرعية؟!

وقد يقول قائل: خطب عمر وعلمهم التشهد بلفظ «السلام عليك» فهل هذا ينفي احتمال أن قول بعضهم: «السلام على النبي» كان بتوجيه من النبي ﷺ؟  
والجواب: لا يمكن نفي هذا الاحتمال لمجرد أن خطب وعلمهم التشهد بلفظ «السلام عليك».  
لماذا؟

لأنه لا يستطيع أحد أن يزعم وجود ابن مسعود في هذه الخطبة، ولا أن يزعم أن بقية الموجودين في الخطبة كانوا يعلمون الرواية.

بل إن هناك احتمالاً أن الرسول ﷺ يَبَيِّن لهم ذلك لا على سبيل الوجوب، يعني يَبَيِّن لهم جواز تغيير الضمير بعد موته ﷺ، لذلك لم يُذكر أحد هم على الآخر، خاصةً أنه قد رُوي عن بعضهم التشهد بالصيغتين؛ فـيُرَوَى عن صاحبي التشهد بلفظ: «السلام على النبي»، ثم يُرَوَى عن نفس هذا الصحابي التشهد بلفظ: «السلام عليك أيها النبي».

وبذلك يتضح لكم تهالك هذه الشبهات الواهية التي يشيرها الغماري، والمتعلق بها كالمُتعلَّق ببيت العنكبوت، فيخِرَّ صَرِيعاً.

## الكذبة السابعة

**زَعْمَهُ أَنَّ عُمَرَ مَدَحَ الْبَدْعَةَ فِي الْعِبَادَاتِ «صَلَاةُ التَّرَاوِيْحِ»**

قال عبد الله الغماري في كتابه «إتقان الصنعة في تحقيق معنى البدعة»، ص ٤٥:::

(نبذة مما أحدثه الصحابة بعد العهد النبوى: عمر بن الخطاب رضي الله عنه أحدث الاجتماع في التراويح، فكانوا يصلونها جماعة في المسجد بإماماة أبي بن كعب رضي الله عنه، تنفيذا لأمره، وقال حين رأهم يصلون مجتمعين: «نعمت البدعة هذه، والتي ينامون عنها أفضل -يعنى القيام من آخر الليل- والقصة في «صحيحة البخاري»). انتهى كلامه

قلت: هذا سوء فهم من الغماري، وجهل مركب أصابه، فأخذ يتخطى خط

عشواء كما ترؤون!

تجدون ذلك في قوله: (عمر بن الخطاب رضي الله عنه أحدث الاجتماع في التراويح).

قلت: فالاجتماع في التراويح لم يُحدِّثه عمر رضي الله عنه، وإنما اقتدى فيه برسول الله صلى الله عليه وسلم، فقد ثبت عنه صلى الله عليه وسلم أنه صلى التراويح جماعة بأصحابه عدة ليال.

فقد ثبت في «صحيحة البخاري»: (أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ خَرَجَ ذَاتَ لَيْلَةٍ مِّنْ جَوْفِ الْلَّيْلِ، فَصَلَّى فِي الْمَسْجِدِ، فَصَلَّى رِجَالٌ بِصَلَاتِهِ، فَأَصْبَحَ النَّاسُ فَتَحَدَّثُوا، فَاجْتَمَعَ أَكْثَرُهُمْ، فَصَلَّوْا مَعَهُ، فَأَصْبَحَ النَّاسُ فَتَحَدَّثُوا فَكَثُرَ أَهْلُ الْمَسْجِدِ مِنَ اللَّيْلَةِ الْثَالِثَةِ، فَخَرَجَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَصَلَّوْا بِصَلَاتِهِ، فَلَمَّا كَانَتِ اللَّيْلَةُ الرَّابِعَةُ عَجَزَ الْمَسْجِدُ عَنْ أَهْلِهِ حَتَّى خَرَجَ لِصَلَاةِ الصُّبْحِ، فَلَمَّا قَضَى الْفَجْرَ أَقْبَلَ عَلَى النَّاسِ،

فتشهد، ثم قال: «أما بعد، فإنه لم يخف على مَكَانِكُمْ، لكنني خشيت أن تفرض عليكم؛ فتعجزوا عنها»<sup>(١)</sup>.

وثبتت في «صحيح مسلم» بلفظ: (فَلَمَّا كَانَتِ اللَّيْلَةُ الرَّابِعَةُ عَجَزَ الْمَسْجِدُ عَنِ أَهْلِهِ، فَلَمْ يَخْرُجْ إِلَيْهِمْ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَطَفَقَ رِجَالٌ مِّنْهُمْ يَقُولُونَ: الصَّلَاةُ. فَلَمْ يَخْرُجْ إِلَيْهِمْ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حَتَّى خَرَجَ لِصَلَاةِ الْفَجْرِ، فَلَمَّا قَضَى الْفَجْرَ، أَقْبَلَ عَلَى النَّاسِ، ثُمَّ تَشَهَّدَ، فَقَالَ: «أَمَّا بَعْدُ، فإنه لم يخف على شَائِكُمُ اللَّيْلَةَ، ولكنني خشيت أن تفرض عليكم صَلَاةَ اللَّيْلِ، فتعجزوا عنها»<sup>(٢)</sup>.

قلت: في رواية البخاري: (فاجتمع أكثرُهُمْ، فصلوا معاً) وفي رواية مسلم: (فطَفَقَ رِجَالٌ مِّنْهُمْ يَقُولُونَ: الصَّلَاةُ. فَلَمْ يَخْرُجْ إِلَيْهِمْ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ).

هذا صريح في أنه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قد صَلَّى بهم جماعة ثلاثة ليال.

وقوله: (فَلَمَّا كَانَتِ اللَّيْلَةُ الرَّابِعَةُ عَجَزَ الْمَسْجِدُ عنِ أَهْلِهِ) دليل على أنهم جميعاً جاءوا للصلوة خلفه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

فتَبَّأَ بذلك أن الصلاة جماعة في التراويف ليس من اختراع عمر صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وإنما هو سُنَّةٌ عن النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

لكن الرسول صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لم يواكب عليها؛ لأنه خشي أن تفرض عليهم، وقد زال هذا المانع بوفاته صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فقام عمر بالمواكب عليها كما كان يحب صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

(١) صحيح البخاري (حديث رقم: ٨٨٢).

(٢) صحيح مسلم (حديث رقم: ٧٦١).

فكان المواظبة عليها هي الشيء الجديد، فَصَحَّ تسميتها «بدعة» من هذه الجهة في لغة العرب.

وإليكم بعض تصريحات كبار أهل العلم:

١ - الإمام ابن عبد البر (٣٦٨ - ٤٦٣ هـ): قال في كتابه «التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد»: (قِيَامَ رَمَضَانَ سُنَّةً مِنْ سُنَّنِ النَّبِيِّ ﷺ، مَنْدُوبٌ إِلَيْهَا، مَرْغُوبٌ فِيهَا، وَلَمْ يَسْنَدْ إِلَيْهَا عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ إِذْ أَحْيَاهَا إِلَّا مَا كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يُحِبُّهُ وَيَرِضُّهُ، وَلَمْ يَمْنَعْ مِنَ الْمُوَاظَبَةِ عَلَيْهِ إِلَّا خَشْيَةً أَنْ يُفْرَضَ عَلَى أُمَّتِهِ، وَكَانَ بِالْمُؤْمِنِينَ رَءُوفًا رَّحِيمًا ﷺ، فَلَمَّا حَلَّ عَلَيْهِ ذَلِكَ عُمَرُ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ وَعَلِمَ أَنَّ الْفَرَائِضَ لَا يُزَادُ فِيهَا وَلَا يُنْقَصُ مِنْهَا بَعْدَ مَوْتِهِ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ، أَقَامَهَا لِلنَّاسِ، وَأَحْيَاهَا، وَأَمَرَهَا<sup>(١)</sup>). انتهى

٢ - الإمام أبو الحسن ابن بطال (المتوفى: ٤٤٩ هـ): قال في شرحه لـ«صحيف البخاري»: (قِيامُ رَمَضَانَ سُنَّةً؛ لِأَنَّ عَمَرَ لَمْ يَسْنَدْ مِنْهُ إِلَّا مَا كَانَ رَسُولُ اللَّهِ يُحِبُّهُ، وَقَدْ أَخْبَرَ عَلَيْهِ السَّلَامُ بِالْعُلَمَاءِ الَّتِي مَنَعَتْهُ مِنَ الْخُرُوجِ إِلَيْهِمْ، وَهِيَ خَشْيَةٌ أَنْ يَفْتَرَضَ عَلَيْهِمْ، وَكَانَ بِالْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا، فَلَمَّا أَمِنَ عَمَرٌ أَنْ تَفْتَرَضَ عَلَيْهِمْ فِي زَمَانِهِ لَانْقِطَاعِ الْوَحْيِ؛ أَقَامَ هَذِهِ السُّنَّةَ وَأَحْيَاهَا)<sup>(٢)</sup>. انتهى

٣ - الإمام شهاب الدين أبو شامة (٥٩٩ - ٦٦٥ هـ): قال في كتابه «الباعث على إنكار البدع والحوادث»: (النَّبِيُّ ﷺ حَثَّ عَلَى قِيامِ شَهْرِ رَمَضَانَ، وَفَعَلَهُ ﷺ فِي

(١) التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد (٨/١٠٨-١٠٩).

(٢) شرح صحيح البخاري (٤/١٤٧).

المسجد، واقتدى فيه بعض الصحابة ليلة بعد أخرى، ثم ترك النبي ﷺ ذلك بأنه خشي أن يفرض عليهم، فلما قبض النبي ﷺ أمن ذلك، فاتفق الصحابة عليه على فعل قيام رمضان في المسجد جماعة؛ لما فيه من أحياه هذا الشعار الذي أمر به الشارع، وفعله، وحث عليه، ورَغَب فيه)<sup>(١)</sup>. انتهى

٤ - الإمام ابن تيمية (٦٦١-٧٢٨هـ) : قال في كتابه «اقتضاء الصراط المستقيم لخالفة أصحاب الجحيم» : (فأما صلاة التراويح فليس بدعة في الشرعية؛ بل هي سُنّة بقول رسول الله ﷺ وفعله .. ولا صلاتها جماعة بدعة؛ بل هي سُنّة في الشرعية، بل قد صلّاها رسول الله ﷺ في الجماعة في أول شهر رمضان ليلتين، بل ثلاثة، وصلّاها أيضاً في العشر الأواخر في جماعة مرات)<sup>(٢)</sup>. انتهى  
وقال الإمام ابن تيمية أيضاً في كتابه هذا: (قول عمر: «نعمت البدعة هذه» ..  
نقول: أكثر ما في هذا تسمية عمر تلوك: «بدعة» مع حُسنها، وهذه تسمية لغوية، لا تسمية شرعية، وذلك أن «البدعة» في اللغة تُعم كل ما فعل ابتداءً من غير مثال سابق)<sup>(٣)</sup>. انتهى

٥ - تقي الدين السبكي (٦٨٣ - ٧٥٦هـ) : قال في كتابه «إشراق المصابيح في صلاة التراويح» : (قال الحليمي: «دللت صلاته - يعني النبي ﷺ - بهم جماعة على أن القيام في شهر رمضان يتتأكد حتى يدانى الفرائض» ..

**فُسْنَةُ التَّرَاوِيْحِ ثَابَتَةٌ بِهَذِينِ الْحَدِيْثَيْنِ مَعَ النَّبِيِّ ﷺ ثَلَاثَ لِيَالٍ أَوْ أَكْثَرَ وَجْمَعُ النَّاسِ**

(١) الباعث على إنكار البدع والحوادث (ص ٢٣).

(٢) اقتضاء الصراط المستقيم لخالفة أصحاب الجحيم (ص ٢٧٥).

(٣) اقتضاء الصراط المستقيم لخالفة أصحاب الجحيم (ص ٢٧٦).

## الباب التاسع

ها. ولو لم تكن مطلوبة لكان بدعوة مذمومة، كما في الرغائب ليلة نصف شعبان وأول جمعة من رجب، فكان يجب إنكارها، وبطلانه معلوم بالضرورة<sup>(١)</sup>. انتهى

٦ - الإمام أبو إسحاق الشاطبي (المتوفى: ٧٩٠ هـ): قال في كتابه «الاعتراض»: (قِيَامُ الْإِمَامِ بِالنَّاسِ فِي الْمَسْجِدِ فِي رَمَضَانَ سُنَّةً عَمِيلَ بِهَا صَاحِبُ السُّنَّةِ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ، وَإِنَّمَا تَرَكَهَا خَوْفًا مِنِ الْإِفْرَاضِ، فَلَمَّا انْقَضَى زَمْنُ الْوَحْيِ زَالَتِ الْعِلْمَةُ، فَعَادَ الْعَمَلُ بِهَا إِلَى نِصَابِهِ)<sup>(٢)</sup>. انتهى

وقال أيضاً: (فَقَدْ قَالَ: «نَعَمْتُ الْبِدْعَةَ هَذِهِ»، فَأَطْلَقَ عَلَيْهَا لَفْظَ الْبِدْعَةِ كَمَا تَرَى؛ نَظَرًا - وَاللَّهُ أَعْلَمُ - إِلَى اعْتِبَارِ الدَّوَامِ، وَإِنْ كَانَ شَهْرًا فِي السَّنَةِ، وَأَنَّهُ لَمْ يَقُعْ فِيمَنْ قَبْلَهُ عَمَلًا دَائِرًا)<sup>(٣)</sup>. انتهى

٧ - الإمام الحافظ ابن كثير (٧٠٠ - ٧٧٤ هـ): قال في تفسيره: (الْبِدْعَةُ عَلَى قِسْمَيْنِ: تَارَةً تَكُونُ بِدْعَةً شَرْعِيَّةً، كَقَوْلِهِ: «فَإِنَّ كُلَّ مُحَدَّثَةً بِدْعَةٌ، وَكُلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالٌ». وَتَارَةً تَكُونُ بِدْعَةً لُغَوِيَّةً، كَقَوْلِ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ عُمَرَ بْنَ الْخَطَّابِ رض عَنْ جَمِيعِهِ إِيَّاهُمْ عَلَى صَلَةِ التَّرَاوِيحِ وَاسْتِمْرَارِهِمْ: «نَعَمْتُ الْبِدْعَةَ هَذِهِ»)<sup>(٤)</sup>. انتهى

(١) إشراق المصابيح في صلاة التراويح - مطبوع ضمن (فتاوي السبكى)، ١ / ١٦٠ - ١٦٤، الناشر: دار الكتب العلمية - بيروت، الطبعة الأولى/ ١٤٢٤ هـ - ٢٠٠٤ م.

(٢) الاعتراض (٢٩٢/١).

(٣) الاعتراض (٣٢٢/١).

(٤) تفسير ابن كثير (١٦٢/١).

## أكاذيب وجَهَاتِ الفَهْرَارِي فِي زَعْمِ أَنَّ الصَّحَابَةَ ابْتَدَأُوهُ بَعْدِ مَوْتِ النَّبِيِّ ﷺ

- ٩ - الحافظ زين الدين ابن رجب (٧٣٦ - ٧٩٥ هـ): قال في كتابه «جامع العلوم والحكم»: (قوله: «وإِيَّاكُمْ وَمَحْدُثَاتِ الْأُمُورِ، فَإِنَّ كُلَّ بَدْعَةً ضَلَالَةً» تحذير للأئمة من اتباع الأمور المحدثة المتبدعة .. فَقَوْلُهُ ﷺ: «كُلَّ بَدْعَةٍ ضَلَالَةٌ» مِنْ جَوَامِعِ الْكَلِمِ، لَا يَجْرِي عَنْهُ شَيْءٌ، وَهُوَ أَصْلُ عَظِيمٍ مِنْ أُصُولِ الدِّينِ .. وَأَمَّا مَا وَقَعَ فِي كَلَامِ السَّلَفِ مِنْ إِسْتِحْسَانِ بَعْضِ الْبَدْعَةِ، فَإِنَّمَا ذَلِكَ فِي الْبَدْعَةِ الْلُّغُوَيَّةِ لَا الشَّرْعِيَّةِ) <sup>(١)</sup>. انتهى
- ٩ - ابن حجر الهيثمي (٩٠٩ - ٩٧٤ هـ): قال: (وَقَوْلُ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ فِي التَّرَاوِيهِ: «نَعْمَتِ الْبَدْعَةُ هِيَ» أَرَادَ الْبَدْعَةَ الْلُّغُوَيَّةَ، وَهُوَ مَا فَعَلَ عَلَى غَيْرِ مِثَالِ كَمَا قَالَ تَعَالَى: «فَلَنْ مَا كُنْتُ بِدَعْمٍ مِنْ أَرْرُسُلِي» [الأحقاف: ٩] وَلَيْسَتِ بَدْعَةُ شَرْعًا؛ فَإِنَّ الْبَدْعَةَ الشَّرْعِيَّةَ ضَلَالَةً كَمَا قَالَ ﷺ) <sup>(٢)</sup>. انتهى
- ١٠ - أحمد بن سالم النفراوي (١١٢٦-١٠٤٤ هـ): قال في كتابه «الفواكه الدواني على رسالة ابن أبي زيد القير沃اني»: (مَا وَرَدَ مِنْ قَوْلِ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ: «نَعْمَتِ الْبَدْعَةُ هِنِيَّ» مُرَادُهُ أَنَّ الْمُدَّاوَمَةَ عَلَيْهَا مَعَ الْإِمَامِ فِي الْمَسْجِدِ شَيْئًا بِالْبَدْعَةِ؛ لَا أَنَّ الصَّلَاةَ نَفْسَهَا بَدْعَةٌ؛ لِمَا عَرَفْتُ مِنْ أَنَّهُ صَلَّاهَا فِي جَمَاعَةٍ) <sup>(٣)</sup>. انتهى
- ١١ - ابن عابدين (١١٩٨ - ١٢٥٢ هـ): قال في كتابه «رد المحتار على الدر المختار»: (ذَكَرَ فِي «الإِخْتِيَارِ» أَنَّ أَبَا يُوسُفَ سَأَلَ أَبَا حَنِيفَةَ عَنْهَا وَمَا فَعَلَهُ عُمَرُ،
- 
- (١) جامع العلوم والحكم (ص ٢٦٦).
- (٢) الفتاوى الحديدة لابن حجر الهيثمي (ص ٢٨١).
- (٣) الفواكه الدواني على رسالة ابن أبي زيد القير沃اني (٢٧٢ / ٢).

## الباب التاسع

فَقَالَ: الْتَّرَاوِيهُ سُنَّةٌ مُؤَكَّدَةٌ، وَلَمْ يَتَخَرَّجْهُ عُمَرٌ مِنْ تِلْقَاءِ نَفْسِهِ، وَلَمْ يَكُنْ فِيهِ مُبْتَدِعًا؛  
وَلَمْ يَأْمُرْ بِهِ إِلَّا عَنْ أَصْلٍ لَدَيْهِ وَعَهْدٍ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ<sup>(١)</sup>. انتهى

قلتُ: وبذلك يتضح لكم قبح جهل الغماري، ويتبين لكم بذلك هذه الشبهات الواهية التي يشيرها الغماري، والمتعلق بها كالمحال المتعلق ببيت العنكبوت، فيخرج صريعاً.

---

(١) رد المحتار على الدر المختار (٤٣/٢).

## الكتبة الثامنة

### زَعْمُهُ أَنَّ ابْنَ عُمَرَ رضي الله عنه مَدْحُ الْبَدْعَةِ فِي الْعَبَادَاتِ «صَلَاةُ الضَّحْنِ»

قال عبد الله الغماري في كتابه «إتقان الصنعة في تحقيق معنى البدعة»، ص ٥٦: (صلوة الضحى)، كان ابن عمر يعتقد أنها بدعة ويستحسنها.

روى ابن أبي شيبة بإسناد صحيح عن الحكم بن الأعرج عن الأعرج قال: سألت ابن عمر عن صلاة الضحى؟ فقال: بدعة، ونعمت البدعة.

وروى عبد الرزاق بإسناد صحيح عن سالم عن أبيه قال: لقد قتل عثمان، وما أحد يسبحها، وما أحد ث الناس شيئاً أحب إلى منها). انتهى كلامه

قلت: نذكر جوابين لبيان تهافت كلام الغماري وتهالك استدلاله هذا الذي هو أضعف من بيت العنكبوت:

**الجواب الأول:** بيان أن ابن عمر يرى أن البدع الشرعية كلها ضلالة.

**الجواب الثاني:** بيان أن قول ابن عمر رضي الله عنه: «نعمت البدعة» إنما أراد به معنى البدعة في اللغة؛ وليس في الشرع.

وإليكم تفصيل ذلك:

## الجواب الأول: بيان أن ابن عمر يرى أن البدع الشرعية كلها ضلاله:

نذكر ثلاثة آثار صحيحة لابن عمر توضح ذلك:

### **الأثر الأول:**

ثبت - بإسناد صحيح - عن ابن عمر أنه قال: (كُلُّ بِدْعَةٍ ضَلَالٌ، وَإِنْ رَأَاهَا النَّاسُ حَسَنَةً) <sup>(١)</sup>.

انظر بيان صحة الإسناد تفصيلاً في كتابنا هذا (ص ٥١١).

### **الأثر الثاني:**

ثبت - بإسناد حسن - في «سنن أبي داود»، عن مجاهد، قال: (كُنْتُ مَعَ ابْنِ عُمَرَ، فَتَوَبَ رَجُلٌ فِي الظَّهَرِ أَوِ الْعَصْرِ، قَالَ: اخْرُجْ بِنَا؛ فَإِنَّ هَذِهِ بِدْعَةٌ).

انظر بيان حُسن الإسناد تفصيلاً في كتابنا هذا (ص ٥١٣).

### **الأثر الثالث:**

رواه الحاكم - بإسناد صحيح - في «المستدرك على الصحيحين» عَنْ نَافِعٍ: (أَنَّ رَجُلاً عَطَسَ عِنْدَ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ رضي الله عنه، فَقَالَ: الْحَمْدُ لِلَّهِ، وَالسَّلَامُ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ، فَقَالَ ابْنُ عُمَرَ: وَآتَا أَقْوَلُ: الْحَمْدُ لِلَّهِ، وَالسَّلَامُ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ، وَلَكِنْ لَيْسَ هَكَذَا، عَلِمْنَا رَسُولَ اللَّهِ صلوات الله عليه إِذَا عَطَسَ أَحَدُنَا أَنْ يَقُولَ: «الْحَمْدُ لِلَّهِ عَلَى كُلِّ حَالٍ»).

(١) قال الشيخ الألباني في «أحكام الجنائز»: (قال ابن عمر رضي الله عنه ما: «كل بدعة ضلاله، وإن رأها الناس حسنة». رواه ابن بطة في «الإبانة عن أصول الديانة، ٢ / ١١٢، ٢ / ١١٢»، واللالكائي في «السنة، ١ / ٢١، ١ / ٢١» موقوفاً بإسناد صحيح).

انظر بيان صحة الإسناد تفصيلاً في كتابنا هذا (ص ٥١٤).

فهذه الروايات تؤكد شدة متابعة ابن عمر رضي الله عنه لـسُنَّة النَّبِيِّ ﷺ، وشدة إنكاره على يتداع في الشرع، وأنه يرى أن كل بدعة في الشرع ضلاله.

**والسؤال الآن:**

لماذا أغمض الغماري عينيه عن هذه الروايات الصحيحة عن ابن عمر؟!! أم أنه ينظر بعيون عوراء؟!

لماذا أخفى الغماري هذه الروايات الصحيحة عن القراء؟!!

**الجواب الثاني: بيان أن قول ابن عمر رضي الله عنه: «نعمت البدعة» إنما أراد به معنى**

**البدعة في اللغة؛ وليس في الشرع:**

إنما أراد ابن عمر رضي الله عنه هنا نفس المعنى الذي أراده أبوه عمر بن الخطاب رضي الله عنه حين قال عن صلاة التراويح: «نعمت البدعة» وكان عمر يعلم أن النبي صلوات الله عليه وسلم قد صلى بهم صلاة التراويح عدة ليال في رمضان.

فعمر رضي الله عنه يعلم أن صلاة التراويح من سُنَّة النَّبِيِّ ﷺ، لكن النبي صلوات الله عليه وسلم يداوم عليها، فكان دوام الصحابة عليها شيء جديد بعد وفاته صلوات الله عليه وسلم، فُيسمى في لغة العرب: «بدعة» فهو أراد المعنى اللغوي، وليس المعنى الشرعي.

كذلك الذي يظهر هو أن ابن عمر رضي الله عنه يعلم أن صلاة الضحى مشروعة بـسُنَّة النبي صلوات الله عليه وسلم، لكنه كان يظن أن النبي صلوات الله عليه وسلم لم يُصلِّيها، لذلك فإن أول من قام بتطبيق هذه السُّنَّة النبوية يصبح أن يُطلق على فعله في لغة العرب: «بدعة» فهو أراد المعنى

اللغوي، وليس المعنى الشرعي.

وإليكم بعض الأحاديث في فضل صلاة الضحى:

١ - ثبت في «صحيح البخاري» و«صحيح مسلم» عن أبي هريرة رض، قال: (أوصاني خليلي رض بثلاثة: بِصَيْمَ ثَلَاثَةِ أَيَّامٍ مِنْ كُلِّ شَهْرٍ، وَرَكْعَتَيِ الْضَّحَى، وَأَنْ أُوتِرَ قَبْلَ أَنْ أَرْقَدَ) <sup>(١)</sup>.

٢ - ثبت في «صحيح مسلم» عن أبي الدرداء، قال: (أوصاني حبيبي رض بثلاثة لَنْ أَدْعَهُنَّ مَا عَشْتُ: بِصَيْمَ ثَلَاثَةِ أَيَّامٍ مِنْ كُلِّ شَهْرٍ، وَصَلَاةِ الْضَّحَى، وَبِأَنْ لَا أَنَامَ حَتَّى أُوتِرَ) <sup>(٢)</sup>.

٣ - ثبت في «صحيح مسلم» <sup>(٣)</sup> عن أبي ذر، عن النبي صل أنَّهَ قَالَ: (يُضْبِحُ عَلَى كُلِّ سَلَامٍ مِنْ أَحَدِكُمْ صَدَقَةٌ، فَكُلُّ تَسْبِيحَةٍ صَدَقَةٌ، وَكُلُّ تَحْمِيدَةٍ صَدَقَةٌ .. وَيُجْزِي مِنْ ذَلِكَ رَكْعَاتٍ يَرْكَعُهُمَا مِنَ الْضَّحَى) <sup>(٤)</sup>.

(١) صحيح البخاري (حدث رقم: ١٨٨٠)، صحيح مسلم (حدث رقم: ٧٢١).

(٢) صحيح مسلم (حدث رقم: ٧٢٢).

(٣) صحيح مسلم (حدث رقم: ٧٢٠).

(٤) وقد رُوي عن رسول الله صل فضل صلاة الضحى من طريق ابن عمر رض، لكن من طرق في إسنادها من تكلم فيه أئمة الحديث، منها ما رواه الإمام البيهقي في «السنن الكبرى» عن عبد الله بن عمر رض، قال: (لَقِيَتُ أبا ذرَ، فَقُلْتُ: يَا عَمَّ، أَقِسْنِي خَيْرًا. فَقَالَ: سَأَلْتُ رَسُولَ اللَّهِ صل كَمْ سَأَلْتَنِي، فَقَالَ: إِنْ صَلَيْتَ الْضَّحَى رَكْعَتَيْنِ لَمْ تُكْتَبْ مِنَ الْغَافِلِينَ ..») الحديث.

الطريق الثاني: في «مسند البزار»: (عَنْ ابْنِ عُمَرَ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي ذَرٍ: يَا عَمَّا أَوْصَنِي. قَالَ:

٤ - في «سنن أبي داود» عن القاسِمِ أَبِي عَبْدِ الرَّحْمَنِ، عَنْ أَبِي أُمَامَةَ، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «مَنْ خَرَجَ مِنْ بَيْتِهِ مُتَطَهِّرًا إِلَى صَلَاةِ مَكْتُوبَةٍ فَأَجْرُهُ كَأَجْرِ الْحَاجِ الْمُحْرِمِ، وَمَنْ خَرَجَ إِلَى تَسْبِيحِ الضَّحْنِ لَا يَنْصِبُهُ إِلَّا إِلَاهٌ فَأَجْرُهُ كَأَجْرِ الْمُعْتَمِرِ»<sup>(١)</sup> الحديث.

قال الشيخ الألباني في «صحيحة أبي داود»: (إسناده حسن)<sup>(٢)</sup>.

قلتُ: فهناك الكثير من الأحاديث الصحيحة عن رسول الله ﷺ في فضل صلاة الضحى وأنها من السنة؛ ومنها تلك الأحاديث التي روتها: أبو هريرة، وأبو

سَأَلْتَنِي كَمَا سَأَلْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ، فَقَالَ: «إِنْ صَلَّيْتَ الضَّحْنَ رَكْعَتَيْنِ لَمْ تُكْتَبْ مِنَ الْغَافِلِينَ ..») الحديث.

قلتُ: ولستُ في حاجة إلى هذه الروايات؛ لأنَّه يكفينا اشتهر الأحاديث الصحيحة عن رسول الله ﷺ في فضل صلاة الضحى؛ والتي روتها عنه: أبو هريرة، وأبو الدرداء، وأبو ذر رض.

(١) سنن أبي داود (حديث رقم: ٥٥٨).

(٢) قال الشيخ الألباني معلقاً على هذا الحديث: (وهذا إسناد حسن، رجاله كلهم ثقات؛ إلا أنَّ في القاسم هذا - وهو ابن عبد الرحمن الشامي الدمشقي - اختلافاً، وقد وثّقه ابن معين والعلجي ويعقوب بن سفيان والترمذى - وصحح له - وغيرهم.. ولئن صح أنَّ في حديثه مناكير من رواية الثقات عنه؛ فينبغي اجتنابها إذا تَبيَن ذلك؛ وإنَّ فالرجل في نفسه ثقة، ولا يسقط ذلك الاحتجاج به، ولا حديثه عن مرتبة الحسن. ولذلك قال الحافظ في ترجمته من «التقريب»: «صدق» فلم يلتفت إلى من جرَحه، ولم يعتدَ به). انتهى

## الباب التاسع

الدرداء، وأبو ذر رضي الله عنه، أضيف إلى هذه الأحاديث رواية أبي أمامة رضي الله عنه.

لكن ابن عمر رضي الله عنه كان يظن أن النبي صلوات الله عليه وآله وسلامه لم يصلّها بنفسه، فقد ثبت أن الذي يعلمه ابن عمر رضي الله عنه هو أن هذا التوجيه النبوي وهذه السنة القولية لم توضع موضع التطبيق العملي في الواقع إلا بعد موت النبي صلوات الله عليه وآله وسلامه.

ثبت في «صحيح البخاري» عن مورق، قال: قلت لابن عمر رضي الله عنه: أتصلّي على الصّحّى؟ قال: لا.

**قُلْتُ: فَعُمِّرُ؟ قَالَ: لَا.**

**قُلْتُ: فَأَبُو بَكْرٍ؟ قَالَ: لَا.**

**قُلْتُ: فَالنَّبِيُّ صلوات الله عليه وآله وسلامه؟ قَالَ: لَا إِخَالَهُ<sup>(١)</sup>.**

قال لحافظ ابن حجر في كتابه «فتح الباري بشرح صحيح البخاري»: (قوله: لَا إِخَالَه) .. أي: لَا أَظْنَه<sup>(٢)</sup>. انتهى

قلت: فصارت صلاة الضحى - في نظر ابن عمر رضي الله عنه - سنة قولية لكنها لم توضع موضع التطبيق لأول مرة إلا بعد وفاته صلوات الله عليه وآله وسلامه، فصار العامل بهذه السنة - في لسان العرب - قد ابتدع، لأنّه فعل شيئاً جديداً لم يفعله الذين سبقوه، وهو التطوع في وقت الضحى عملاً بإرشاده صلوات الله عليه وآله وسلامه.

(١) صحيح البخاري (حدث رقم: ١١٢١).

(٢) فتح الباري بشرح صحيح البخاري (٣/٥٢).

## الكذبة التاسعة

### زَعْمُهُ أَنْ عُثْمَانَ زَادَ فِي الْعِبَادَاتِ «الْأَذَانَ الثَّانِيَ لِلْجَمْعَةِ»

قال عبد الله الغماري في كتابه «إتقان الصنعة في تحقيق معنى البدعة»، ص ٤٧: (عثمان بن عفان زاد الأذان يوم الجمعة في السوق لـ كثُر الناس، ففي « صحيح البخاري» عن السائب بن يزيد، قال: كان النداء يوم الجمعة أوله إذا جلس الإمام على المنبر، على عهد النبي ﷺ وأبي بكر وعمر رضي الله عنهما، فلما كان عثمان زاد الناس، زاد النداء الثالث على الزوراء، وهي دار في سوق المدينة). انتهى كلامه قلت: وهذا ناتج آخر من نتائج ضعف قدرات الغماري العقلية الاستدلالية، فالغماري قد نقل التصريح بأن عثمان بن عفان زاد إنما أمر بالأذان قبل موعد الجمعة بسبب أن الناس واجهوا مشكلة؛ وهي كثرةهم مع ابعادهم عن المسجد، مما أدى إلى مفسدة عظيمة وهي عدم إدراكهم خطبة الجمعة وصلاتها.

بل قد تَعرَضَ عثمان زاد هذه المشكلة في عهد عمر بن الخطاب رضي الله عنه، فقد ثبت في « صحيح مسلم» عن أبي هريرة، قال: (يَنِئُمَا عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ يَخْطُبُ النَّاسَ يَوْمَ الْجُمُعَةِ، إِذَا دَخَلَ عُثْمَانُ بْنَ عَفَّانَ، فَعَرَضَ بِهِ عُمَرُ، فَقَالَ: مَا بَأْلِ رِجَالٍ يَتَأَخَّرُونَ بَعْدَ النَّدَاءِ! فَقَالَ عُثْمَانُ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ مَا زِدْتُ حِينَ سَمِعْتُ النَّدَاءَ أَنْ تَوَضَّأْتُ ثُمَّ أَقْبَلْتُ..).

(١) صحيح مسلم ( الحديث رقم: ٨٤٥ )

## الباب التاسع

فهذه مشكلة لم تكن في زمن النبي ﷺ، أي أن الواقع اختلف عن واقع النبي ﷺ، وبالتالي عليهم أن يسلكوا - في ضوء الشرع - مسلكاً جديداً يتاسب مع الواقع الجديد؛ لمواجهة هذه المشكلة الكبيرة.

قال الحافظ ابن حجر في كتابه «فتح الباري شرح صحيح البخاري»: (في روايته عند الطبراني): .. «فَإِذَا نَبَّأَ بِالرَّوْرَاءِ قَبْلَ حُرُوجِهِ؛ لِيَعْلَمَ النَّاسُ أَنَّ الْجُمُعَةَ قَدْ حَضَرَتْ» .. وَبَيْنَ يَمَا مَضَى أَنَّ عُثْمَانَ أَخْدَثَ لِإِعْلَامِ النَّاسِ بِدُخُولِ وَقْتِ الصَّلَاةِ<sup>(١)</sup>. انتهى

وقال الحافظ زين الدين ابن رجب في كتابه «جامع العلوم والحكم»: (أذان الجمعة الأولى زاده عثمان حاجة الناس إليه)<sup>(٢)</sup>. انتهى

وقال الحافظ ابن رجب أيضاً في كتابه «فتح الباري شرح صحيح البخاري»: (وروى الزهرى عن ابن المسيب معنى حديثه عن السائب بن يزيد، غير أنه قال: «فِلَمَ كَانَ عَثْمَانَ كَثُرَ النَّاسُ، فَزَادَ الْأَذَانُ الْأُولَى، وَأَرَادَ أَنْ يَتَهَيَّأَ النَّاسُ لِلْجُمُعَةِ» ..

ونقل حرب عن إسحاق بن راهويه: أن الأذان الأولى للجمعة محدث، أخدثه عثمان، رأى أنه لا يسمعه إلا أن يزيد في المؤذنين، ليعلم الأبعدين ذلك .. لأن على الخلقاء النظر في مثل ذلك للناس.

وهذا يفهم منه أن ذلك راجع إلى رأي الإمام، فإن احتاج إليه لكثرة الناس

(١) فتح الباري شرح صحيح البخاري (٣٩٤ / ٢).

(٢) جامع العلوم والحكم (ص ٢٦٧).

## أكاذيب وجهات الغماري فيما زَعَمَ أن الصحابة ابْتَدَعُوه بَعْدَ موت النَّبِيِّ ﷺ

فَعَلَهُ، وَإِلَّا فَلَا حاجَةٌ إِلَيْهِ<sup>(١)</sup>. انتهى

وقال الإمام أبو إسحاق الشاطبي في كتابه «الاعتصام»: (أذان الزوراء وضع هنالك على أصله من الإعلام بوقت الصلاة، وجعله بذلك الموضع لأنَّه لم يكن ليُسمَع إذا وضع بالمسجد كما كان في زمان مَنْ قَبْلَهُ، فصارت كائنة أخرى لم تكن فيها تَقْدِمُ، فاجتهد لها كسائر مسائل الاجتهاد)<sup>(٢)</sup>. انتهى

وقال الإمام ابن بطال في شرحة لـ«صحيح البخاري»: (ذكر مالك وغيره أن عثمان إنما فعل ذلك ليُدرِّك الناس الصلاة؛ لأنَّهم كانوا يأتون بعد الصلاة)<sup>(٣)</sup>. انتهى  
قلتُ: فعل عثمان رضي الله عنه لم يأمر بهذا الأذان في السوق لمجرد رغبته في زيادة العبادات لزيادة القرب من الله تعالى وزيادة الشواب، وإنما أمر بذلك لمواجهة مشكلة واقعية أَدَّتْ إلى مفاسدة عظيمة.

وهذه المشكلة لم تكن في زمن الرسول صلوات الله عليه وآله وسلامه، لكن عثمان بن عفان تَصرَّف في ضوء الشرع، فقد ثبت في «صحيح مسلم» عن ابن مسعود رضي الله عنه: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «لَا يَمْنَعُنَّ أَحَدًا مِنْكُمْ أَذَانٌ بِلَالٍ - أَوْ قَالَ: نِدَاءٌ بِلَالٍ - مِنْ سُحُورِهِ، فَإِنَّهُ مُؤَدِّنٌ .. لِيَرْجِعَ قَائِمَكُمْ وَيُوْقَظَ نَائِمَكُمْ»<sup>(٤)</sup> الحديث.

وقال الإمام الحافظ ابن حبان في كتابه المشهور بـ«صحيح ابن حبان»: (فَكَانَ

(١) فتح الباري شرح صحيح البخاري (٨/٢٢٠-٢٢١).

(٢) الاعتصام (٢/١٧).

(٣) شرح صحيح البخاري (٢/٥٥٥).

(٤) صحيح مسلم (حديث رقم: ١٠٩٣).

## الباب التاسع

بِلَالٌ يُؤْذِنُ بِاللَّيْلِ لَيَالِي مَعْلُومَةً، لِيُنَبِّهَ النَّائِمَ، وَيَرْجِعَ الْقَائِمَ، لَا لِصَلَاةِ الْفَجْرِ، وَيُؤْذِنُ  
ابْنُ أُمٍّ مَكْتُومٍ فِي تِلْكَ الْلَّيْلِي بَعْدَ انْفِجَارِ الصُّبْحِ؛ لِصَلَاةِ الْغَدَاءِ<sup>(١)</sup>. انتهى

وقال الشيخ العلامة محمد بن صالح العثيمين في «فتاوی نور على الدرب»:  
(فإنْ قال قائل: هذه السُّنْنَة مخالفة لسُنْنَة الرَّسُول ﷺ؛ لأنَّ الجماعة كانت موجودة في  
عهد الرَّسُول ﷺ وليس لها إلَّا أذان واحِدٌ؛ فَيَكُونُ هَذَا الأذانُ الْأوَّلُ زَائِدًا عَلَى  
السُّنْنَةِ).

فيقال: إِنَّ السَّبِبَ الَّذِي مِنْ أَجْلِه سَنَّ عَثَانَ شَهِيدَه هَذَا الأذان - لَمْ يَكُنْ مَوْجُودًا  
فِي عَهْدِ النَّبِي ﷺ؛ لَأَنَّ الْمَدِينَةَ كَانَتْ فِي عَهْدِ النَّبِي ﷺ صَغِيرَةً، فَازْدَادَتْ وَازْدَادَ  
النَّاسُ، وَاحْتَاجَ النَّاسُ إِلَى أَنْ يُنَبَّهُوا قَبْلَ حَلُولِ الْأَذانِ الثَّانِي .. فَإِنْ هَذَا أَصْلًا فِي السُّنْنَةِ  
النَّبُوَيَّةِ أَيْضًا؛ فَفِي الصَّحِيفَتَيْنِ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «إِنْ بَلَالًا يُؤْذِنُ بِلَيْلٍ، فَكُلُّو  
وَأَشْرِبُوا حَتَّى يُؤْذِنَ ابْنُ أُمٍّ مَكْتُومٍ».

فَكَانَ بِلَالٌ يُؤْذِنُ بِلَيْلٍ قَبْلَ الْفَجْرِ، وَقَدْ يَبَيِّنُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنَّهُ كَانَ يُؤْذِنُ لِيُوقَظُ  
النَّائِمَ وَيَرْجِعُ الْقَائِمَ، فَكَانَ هَذَا أَذانًا لِيَحْتَ النَّاسُ عَلَى الإِقْبَالِ عَلَى سَحْوَرِهِمْ،  
فَيَكُونُ حَتُّ النَّاسُ عَلَى الإِقْبَالِ إِلَى صَلَاةِ الْجَمَعَةِ أَوْكَدْ وَأَوْكَدْ، وَلَكِنْ لَمْ يَكُنْ  
سَبِيبًا مَوْجُودًا فِي عَهْدِ الرَّسُول ﷺ وَعَهْدِ الْخَلِيفَتَيْنِ الرَّاشِدِيْنِ أَبِي بَكْرٍ وَعُمَرَ، وَلَمْ  
يُوجَدْ إِلَّا فِي عَهْدِ عُثَمَانَ - صَارَ سَبِيبُ الْمُشْرُوْعَيْةِ قَائِمًا فِي عَهْدِ عُثَمَانَ شَهِيدَه<sup>(٢)</sup>. انتهى  
كَلَامُ الشَّيْخِ ابْنِ عَثِيمِينَ.

(١) صحيح ابن حبان (حديث رقم: ٣٤٧٤).

(٢) منشورات على موقع الشيخ: www.ibnothaimeen.com/all/noor/article\_٢٨٢٢.shtml

## أكاذيب ووجهات الغماري فيما زعم أن الصحابة ابتدأوا بعده موت النبي ﷺ

قلتُ: فالغماري يعلم أن الواقع في زمن عمر رض مختلف عن الواقع في زمنه رض، فلو سلك عمر نفس سلك النبي صل فسيقع المسلمين في حرج شديد، فكان لا بد من أن يسلك - في ضوء الشرع - مسلكاً يتناصف مع هذا الواقع الجديد.

لكن في المسائل التي فيها يتطابق واقعنا مع واقع الرسول: لماذا يريد الغماري منا أن نخالف المسلك الذي سلكه الرسول صل؟!

لماذا يريد منا الغماري أن نخترع عبادات تركها الرسول صل؟!

لماذا يريد منا الغماري أن نزيد عبارات في العبادات - كالتشهد والأذان وغيرهما - وقد تركها الرسول صل؟!

إن هذا يخالف مخالفة صريحة قوله تعالى: «لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ لِمَنْ كَانَ يَرْجُو اللَّهَ وَالْيَوْمَ الْآخِرَ وَذَكَرَ اللَّهَ كَثِيرًا» [الأحزاب: ٢١].

ويخالف قوله صل: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد».

وكذلك قوله صل: «عليكم بستي .. وإياكم ومحدثات الأمور ..» الحديث.

إن هذا استدلال سقيم من الغماري يدل على ضعف قدراته العقلية الاستدلالية!!

اللهم إلا إذا كان أصمته هواء وأعماء؛ فيكون - والعياذ بالله - من قال الله تعالى فيهم: «أَفَرَأَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهَهُ هَوَاهُ وَأَصْلَهُ اللَّهُ عَلَى عِلْمٍ وَحَمَّ عَلَى سَمْعِهِ وَقَلْبِهِ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ غِشْنَوَةً فَمَنْ يَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ اللَّهِ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ» [الجاثية: ٢٣].

يقول الإمام ابن تيمية في كتابه «اقتضاء الصراط»: (والاحتجاج بمثل هذه

## الباب التاسع

الحجج .. ليس طريقة أهل العلم، لكن لكثره الجهالة قد يستند إلى مثلها خلق كثير من الناس ..

وأما إظهار الاعتماد على ما ليس هو المعتمد في القول والعمل، فنوع من النفاق في العلم والجدل والكلام والعمل<sup>(١)</sup>. انتهى

---

(١) اقتضاء الصراط (ص ٢٧٢).

الكتبة العاشرة

**زَهْمَهُ أَنَّ الصَّحَابَةَ أَبَاحُوا الابتِدَاعَ فِي الْعِبَادَاتِ «جَمْعُ الْقُرْآنِ»**

قال عبد الله الغماري في كتابه «إنقاذ الصنعة في تحقيق معنى البدعة»، ص ٤٥-٤٦: (عمر هو الذي أشار على أبي بكر رضي الله عنه بجمع القرآن في صحف، حين كثر القتل بين الصحابة في وقعة اليمامة، فتوقف أبو بكر، وقال: كيف نفعل شيئاً لم يفعله رسول الله صلوات الله عليه وسلم? قال عمر: هو والله خير، فلم يزل عمر يراجعه حتى شرح الله صدره له، وبعث إلى زيد بن ثابت فكلفه بتجميع القرآن وجمعه، قال زيد: فوالله لو كلفوني نقل جبل من الجبال، ما كان أثقل عليّ مما كلفني به من جمع القرآن. قال زيد: كيف تفعلون شيئاً لم يفعله رسول الله صلوات الله عليه وسلم? قال: هو والله خير. فلم يزل أبو بكر يراجعني حتى شرح الله صدري للذى شرح له صدر أبي بكر وعمر رضي الله عنهم. والقصة مبسوطة في «صحي**ح البخاري**».

وقول أبي بكر وعمر: هو والله خير، يؤيد ما مر في المقدمة من أن النبي ﷺ لم يفعل جميع المندوبات. أو جميع ما هو خير، وجمع القرآن كان واجباً على المسلمين مع أنه بدعة، ليحفظ من الضياع، فألم الله عمر التفكير في عمل هذه البدعة الواجبة، لما فيها من خير كبير للإسلام والمسلمين). انتهى كلامه

**قلت:** هذا استدلال فاسد، يدل على ضعف عقل الغماري، بل هو دليل على أن الترك سُنة كما سبق بيانه في كتابنا هذا (ص ١٧١).

واستدلال الغماري فاسد؛ لأنّ الرسول ﷺ لم يَفْعُلْ هذا الفعل – وهو جَمْع القرآن في كتاب واحد – إِلَّا لِوُجُودِ مَانعٍ قويٍّ يَمْنَعُهُ مِنْ ذَلِكَ فِي عَهْدِهِ ﷺ؛ وهو استمرار نزول الآيات وَنَسْخَهَا عَلَى مَدَارِ سَنَوَاتٍ طَوِيلَةٍ، وَلَمْ تَكُنْ كُلُّ سُورَةٍ تُنْزَلَ مَرَةً وَاحِدةً كُلُّهَا، بَلْ سُورَةً الْأَحْقَافَ – عَلَى سَبِيلِ الْمِثَالِ – نُزِّلَتْ حِينَ كَانَ الرَّسُولُ ﷺ فِي مَكَّةَ، ثُمَّ نُزِّلَتْ الْآيَةُ الْعَاشِرَةُ مِنْهَا فِي الْمَدِينَةِ بَعْدِ الْهِجْرَةِ.

وَكَانَتْ هَنَاكَ آيَاتٍ تُنْزَلُ ثُمَّ يَنْسَخُ اللَّهُ تَعَالَى تِلَاقُهَا بَعْدَ ذَلِكَ، فَلَا تُكْتَبُ فِي الْمَصْحَفِ – بَعْدِ نَسْخِهَا – وَلَا يُصْلَى بِهَا، وَلَا يُتَعْبَدُ بِتِلَاقِهَا (انظُرْ تَفْصِيلَ ذَلِكَ فِي كَتَابِنَا هَذَا: الْبَابُ الرَّابِعُ).

وَكَانَتِ السُّورَةُ قَدْ تُنْزَلَ غَيْرَ مَكْتُمَلَةِ الْآيَاتِ كُسُورَةً الْأَحْقَافَ مَثَلًا، ثُمَّ تُنْزَلُ بَعْدَهَا سُورَةً أُخْرَى، ثُمَّ يَنْزَلُ الْوَحْيُ بِآيَةٍ وَيَأْمُرُ بِوُضُعِهَا فِي مَكَانٍ مُحَدَّدٍ فِي سُورَةِ الْأَحْقَافِ الَّتِي سَبَقَ نَزْوَلَ بَعْضِ آيَاتِهَا، وَيَتَضَعُ ذَلِكَ بِالْمِثَالِ التَّالِي:

صَرَّحَ عَامَةً عَلَيْهِ التَّفْسِيرُ بِأَنَّ سُورَةَ الْأَحْقَافَ مَكْيَّةً؛ يَعْنِي نُزِّلَتْ فِي مَكَّةَ قَبْلَ الْهِجْرَةِ إِلَى الْمَدِينَةِ.

وَقَدْ ثَبَّتَ بِسَنْدِ صَحِيحٍ<sup>(١)</sup> – فِي «مَسْنَدِ أَحْمَدَ» وَ«صَحِيحِ ابْنِ حِبْرَانَ» وَغَيْرِهِمَا –

(١) مَسْنَدُ أَحْمَدَ (٢٥/٦)، حَدِيثُ رَقْمِ: (٢٤٠٣٠)، صَحِيحُ ابْنِ حِبْرَانَ (١١٩/١٦)، حَدِيثُ رَقْمِ: (٧١٦٢) وَاللَّفْظُ لِابْنِ حِبْرَانَ: (عَنْ عَوْفِ بْنِ مَالِكٍ الْأَشْجَاعِيِّ، قَالَ: انْطَلَقَ النَّبِيُّ ﷺ وَأَنَا مَعَهُ حَتَّى دَخَلْنَا كَنِيسَةَ الْيَهُودِ بِالْمَدِينَةِ يَوْمَ عِيدِهِمْ، وَكَرِهُوا دُخُولَنَا عَلَيْهِمْ، فَقَالَ لَهُمْ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «إِنَّمَا مَعْسِرَ الْيَهُودِ، أَرُونِي أُثْنَيْ عَسَرَ رَجُلًا يَشْهُدُ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، وَأَنِّي رَسُولُ اللهِ، يُخْبِطُ اللهُ عَنْ كُلِّ يَهُودِيٍّ تَحْتَ أَدِيمِ السَّمَاءِ الْغَضَبَ الَّذِي عَصَبَ عَلَيْهِ».

أن الآية العاشرة من سورة الأحقاف قد نزلت في عبد الله بن سلام الذي أسنَم بالمدينة بعد هجرة الرسول ﷺ إلى المدينة.

وبذلك تكون سورة الأحقاف قد نزلت في مكة باستثناء الآية العاشرة، ثم لم

قال: فَامْسِكُوا، وَمَا أَجَابَهُ مِنْهُمْ أَحَدٌ، ثُمَّ رَدَ عَلَيْهِمْ، فَلَمْ يُجِبْهُ أَحَدٌ، ثُمَّ تَلَّثَ، فَلَمْ يُجِبْهُ أَحَدٌ،  
فَقَالَ: أَبَيْتُمْ، فَوَاللهِ إِنِّي لَا أَنَا الْخَائِرُ، وَأَنَا الْعَاقِبُ، وَأَنَا السُّمْقَى، أَمْتُمْ أَوْ كَذَبْتُمْ.

ثُمَّ أَنْصَرَفَ وَأَنَا مَعَهُ، حَتَّىٰ دَنَّا أَنْ يَخْرُجَ، فَإِذَا رَجُلٌ مِنْ خَلْفِنَا يَقُولُ: «كَمَا أَنْتَ يَا مُحَمَّدُ».  
قال: فَقَالَ ذَلِكَ الرَّجُلُ: «أَيُّ رَجُلٍ تَعْلَمُونِي فِيهِمْ يَا مَعْسِرَ الْيَهُودِ؟» قَالُوا: «مَا نَعْلَمُ أَنَّهُ كَانَ فِينَا  
رَجُلٌ أَعْلَمُ بِكِتَابِ اللهِ، وَلَا أَفْقَهُ مِنْكَ، وَلَا مِنْ أَيْكَ مِنْ قَبْلِكَ، وَلَا مِنْ جَدَّكَ قَبْلَ أَيْكَ». قَالَ:  
«فَإِنِّي أَشْهُدُ لَهُ بِاللهِ أَنَّهُ نَبِيُّ اللهِ الَّذِي تَحْدُونَهُ فِي التَّوْرَاةِ». قَالُوا: «كَذَبْتَ». ثُمَّ رَدُوا عَلَيْهِ، وَقَالُوا لَهُ  
شَرَّاً، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «كَذَبْتُمْ، لَنْ يُفْلِلَ قَوْلُكُمْ، أَمَّا آنِفًا، فَسَتُشَوَّنَ عَلَيْهِ مِنَ الْخَيْرِ مَا أَنْتُمْ، وَأَمَّا  
إِذَا آمَنَ كَذَبْتُمُوهُ، وَقُلْتُمْ مَا قُلْتُمْ، فَلَنْ يُفْلِلَ قَوْلُكُمْ».

قال: فَخَرَجْنَا وَنَحْنُ ثَلَاثَةٌ: رَسُولُ اللهِ ﷺ وَأَنَا وَعَبْدُ اللهِ بْنِ سَلَامٍ، فَأَنْزَلَ اللهُ فِيهِ: ﴿فَلَنْ  
أَرِيَتَ إِنْ كَانَ مِنْ عِنْدِ اللهِ شَيْءٌ كَفَرْتُ بِهِ﴾ (فصلت: ٥٢؛ الآية).

قال الشيخ الألباني في كتابه «التعليقات الحسان على صحيح ابن حبان، ١٠/٢٣٨»:  
(إسناد صحيح، وصححه الحاكم والذهبي والسيوطى في «الدر المشور»).

وقال الإمام الطبرى فى تفسيره: (الأَخْبَارَ قَدْ وَرَدَتْ عَنْ جَمَاعَةٍ مِنْ أَصْحَابِ رَسُولِ اللهِ ﷺ  
بِأَنَّ ذَلِكَ عَنِي بِهِ عَبْدُ اللهِ بْنُ سَلَامَ، وَعَلَيْهِ أَكْثَرُ أَهْلِ التَّأْوِيلِ، وَهُمْ كَانُوا أَعْلَمُ بِمَعَانِي الْقُرْآنِ،  
وَالسَّبَبُ الَّذِي فِيهِ نَزَّلَ، وَمَا أُرِيدُ بِهِ).

## الباب التاسع

تنزل الآية العاشرة إلا بعد هجرة الرسول ﷺ إلى المدينة.

وفي ذلك يقول الإمام السيوطي في تفسيره «الدر المنشور»: (أخرج عبد بن حميد وابن المنذر عن محمد بن سيرين قال: كانوا يرون أن هذه الآية نزلت في عبد الله بن سلام) «وَشَهِدَ شَاهِدٌ مِّنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ عَلَىٰ مِثْلِهِ» (الأحقاف: ١٠). قال: والسورة مكية، والأية مدنية.

قال: وكانت الآية تنزل فيؤمر النبي ﷺ أن يضعها بين آياتي كذا وكذا في سورة كذا، يرون أن هذه منها) <sup>(١)</sup>.

وقال الإمام القرطبي في تفسيره «الجامع لأحكام القرآن»: (يجوز أن تكون الآية تنزلت بالمدينة وتوضع في سورة مكية، فإن الآية كانت تنزل فيقول النبي ﷺ: «ضعوها في سورة كذا») <sup>(٢)</sup>.

مثل هذا يمنع إمكانية جمْع القرآن كله في كتاب واحد مُرتب؛ لأنَّه قد يُرتب اليوم، ثم تنزل آيات في اليوم التالي في غير هذا الترتيب، وقد تُنسخ تلاوة آيات من الترتيب السابق.

فلا يمكن جمْع القرآن كله في كتاب واحد مُرتب إلا بعد استقرار التنزيل واكتئاله، ولم يحدث هذا الاستقرار والاكتئال إلا بانتهاء عهده ﷺ.

فهناك مانع يمنع من فعل هذا في حياته ﷺ؛ لكنَّ الرسول ﷺ أرشدهم إلى ذلك

(١) الدر المنشور (٧/٤٣٩)، الناشر: دار الفكر - بيروت - ١٩٩٣ م.

(٢) الجامع لأحكام القرآن (١٦/١٨٨).

حين كان يأمرهم بكتابه الآيات المنزلة.

فقد ثبت في «صحيح البخاري» عن البراء قال: (لَمَّا نَزَّلْتُ هُنَّا لَا يَسْتَوِي الْقَعِدُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ هُنَّا وَالْمُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ) «النساء: ٩٥» قَالَ النَّبِيُّ ﷺ: ادْعُ لِي زَيْدًا وَلَيَحِيِّ بِاللَّوْحِ وَالدَّوَاهِ وَالْكَتَيفِ ..، ثُمَّ قَالَ: أَكْتُبْ ..) <sup>(١)</sup> الحديث.

فهذا هو الذي فعله الصحابة بعد وفاته ﷺ، وهو الكتابة كما أمرهم ﷺ، فوضعوا الآية في ترتيبها كما أمرهم ﷺ، ولم يكتبوا الآية التي تسبحت تلاوتها كما أمرهم ﷺ.

## ثـ:

قول أبي بكر وزيد رضي الله عنهم: «كيف نفعل شيئاً لم يفعله رسول الله ﷺ؟!» فهذا دليل على أن ما تركه ﷺ فإن السنة أن تتركه نحن أيضاً، لكن تبيّن لها أن الرسول ﷺ ترك ذلك لوجود مانع يمنعه من الفعل، وقد زال المانع بوفاته ﷺ.

فالترك - في هذه الحالة - لم يكن سنة، وإنما كان لوجود مانع يمنع من الفعل.

وقد تبيّن لنا أن الترك الذي يكون سنة هو الذي يتتوفر فيه شرطان: وجود المقتضي في عهده ﷺ، وانتفاء المانع (انظر تفصيل ذلك في كتابنا هذا، ص ١٤٣).

وفي ذلك يقول الإمام ابن تيمية في كتابه «اقتضاء الصراط المستقيم لمخالفة أصحاب الجحيم»: (وهكذا جمع القرآن، فإن المانع من جمعه على عهد رسول الله ﷺ).

(١) صحيح البخاري (٣٣٩/٣) (حدث رقم: ٤٩٩)، الناشر: المكتبة السلفية - القاهرة، تحقيق: حب الدين الخطيب ومحمد عبد الباقي، الطبعة: الأولى / ١٤٠٠ هـ.

## الباب التاسع

كان أن الوحي كان لا يزال ينزل، فيغير الله ما يشاء ويحكم ما يريد، فلو جمع في مصحف واحد لتعذر تغييره كل وقت، فلما استقر القرآن بموته عليه السلام واستقرت الشريعة بموته عليه السلام أمن الناس من زيادة القرآن ونقصه، وأمنوا من زيادة الإيجاب والتحريم، والمقتضي للعمل قائم بستته عليه السلام، فعمل المسلمون بمقتضى سنته، وذلك العمل من سنته .. وصار هذا كنفي عمر رضي الله عنه ليهود خير ونصارى نجران ونحوهما من أرض العرب، فإن النبي صلوات الله عليه وسلم عهد بذلك في مرضه فقال: «آخر جنوا اليهود والنصارى من جزيرة العرب»، وإنما لم ينفذه أبو بكر رضي الله عنه لاشتغاله عنه بقتال أهل الردة وبشروهه في قتال فارس والروم، وكذلك عمر لم يمكنه فعله في أول الأمر؛ لاشتغاله بقتال فارس والروم، فلما تمكّن من ذلك فعل ما أمر به النبي صلوات الله عليه وسلم <sup>(١)</sup>. انتهى

وقال الإمام ابن تيمية - أيضاً - في «مجموع الفتاوى»: (والترك الراتب سنة، كما أن الفعل الراتب سنة، بخلاف ما كان تركه لعدم مقتضي أو فواد شرط أو وجود مانع وحدث بعده من المقتضيات والشروط وزوال المانع ما دلت الشريعة على فعله حيتاً، كجتمع القرآن في المصحف وجمع الناس في التراويح .. وإنما تركه صلوات الله عليه وسلم لفوات شرطه أو وجود مانع. فاما ما تركه من جنس العبادات - مع أنه لو كان مسروعاً لفعله أو أذن فيه .. فيجب القطع بأن فعله بدعة وضلالة) <sup>(٢)</sup>. انتهى

قلت: قوله: «مع أنه لو كان مسروعاً لفعله أو أذن فيه» يقصد أن هذا الفعل

(١) اقتساء الصراط المستقيم لخالفه أصحاب الجحيم (ص ٢٧٧).

(٢) مجموع الفتاوى (٢٦/١٧٢).

الذي ترَكه ﷺ ليس مشروعاً، لأنه لو كان مشروعًا لفَعلَه النبي ﷺ، أو أُعطى الإذن للMuslimين ليفعلوه.

ولماذا نقول: لو كان مشروعًا لفَعلَه النبي ﷺ؟

الجواب: لأنَّه لا يوجد مانع يمنع الرسول ﷺ من فَعلِه، وخاصةً أن الدافع إلى فَعلِه موجود؛ وهو الرغبة في التقرب إلى الله تعالى بالنوافل، عملاً بما ثبت في «صحيح البخاري» عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: (إِنَّ اللَّهَ قَالَ: «مَنْ عَادَى لِي وَلِيًّا فَقَدْ آذَنَتْهُ بِالْحُرْبِ، وَمَا تَقْرَبَ إِلَيَّ عَبْدِي بِشَيْءٍ أَحَبَّ إِلَيَّ مِمَّا افْتَرَضْتُ عَلَيْهِ، وَمَا يَزَّأْلُ عَبْدِي يَتَقَرَّبُ إِلَيَّ بِالْتَّوَافِلِ حَتَّى أُحِبَّهُ .. وَإِنْ سَأَلْتَنِي لَأُعْطِيَنَّهُ، وَلَئِنْ اسْتَعَاذَنِي لَأُعِيدَنَّهُ ..») <sup>(١)</sup> الحديث.

---

(١) صحيح البخاري ( الحديث رقم: ٦١٣٤).

## الكذبة الحادية عشرة

**رَعْمَهُ أَنَّ ابْنَ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا ابْتَدَأَ التَّسْمِيَّةَ فِي التَّشْهِيدِ**

قال عبد الله الغماري في كتابه «إتقان الصنعة في تحقيق معنى البدعة»، ص ٥٠: «عبد الله بن عمر - رضي الله عنهم - زاد التسمية في أول التشهد، ولم تصح زيادتها عن النبي ﷺ. روى الطحاوي عن ابن جريج قال: بسم الله التحيات الله والصلوات لله والزاكيات لله، السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين...». انتهى كلامه

قلت: هذا فيه تدليس خبيث، وخيانة للأمانة العلمية، وضعف قدراته العقلية الاستدلالية، وبيان ذلك في ثلاثة مطالب:

**المطلب الأول:** بيان تدليس الغماري الخبيثة وخيانة الأمانة العلمية.

**المطلب الثاني:** ذكر الروايات الصحيحة عن ابن عمر رضي الله عنهما الصريحة في أنه كان شديد الاتّباع للنبي ﷺ، وينهى عن الابتداع في العبادات.

**المطلب الثالث:** ذكر الأحاديث المرويّة في أن النبي ﷺ ذكر التسمية في أول التشهد.

واليكم تفصيل ذلك:

## أكاذيب وجهات النماري فيما زعم أن الصحابة ابتدأ عهده بعد موت النبي ﷺ

### المطلب الأول: بيان تدليس الغماري الخبيثة وفقدانه الأمانة العلمية:

قلت: إن كلام الغماري هذا فيه تدليس خبيث؛ لأن كلامه يجعل القارئ يتواهم عدم وجود أي حديث عن النبي ﷺ فيه التسمية في أول التشهد، وكأن الغماري يريد أن يُوقع في نفس القارئ انعدام احتمال أن ابن عمر رضي الله عنه فعل ذلك اقتداءً بالنبي ﷺ، فلا يتبقى إلا المجزم بأن ابن عمر رضي الله عنه ابتدع في العبادة!!

ولكن هيئات هيئات.

فهذا وهم كاذب وخطة فاشلة؛ فقد صنف الإمام جلال الدين السيوطي رسالة بعنوان: «حسن التعهد في أحاديث التسمية في التشهد» جمع فيها الأحاديث التي رويت عن النبي ﷺ وفيها أنه ذكر التسمية في أول التشهد.

وأحد هذه الأحاديث موجود في أحد كتب السنة المشهورة، وهو كتاب «الشأن الكبير» للإمام أبي بكر البهقي.

ولكن قبل تفصيل ذلك نسأل سؤالين:

### السؤال الأول:

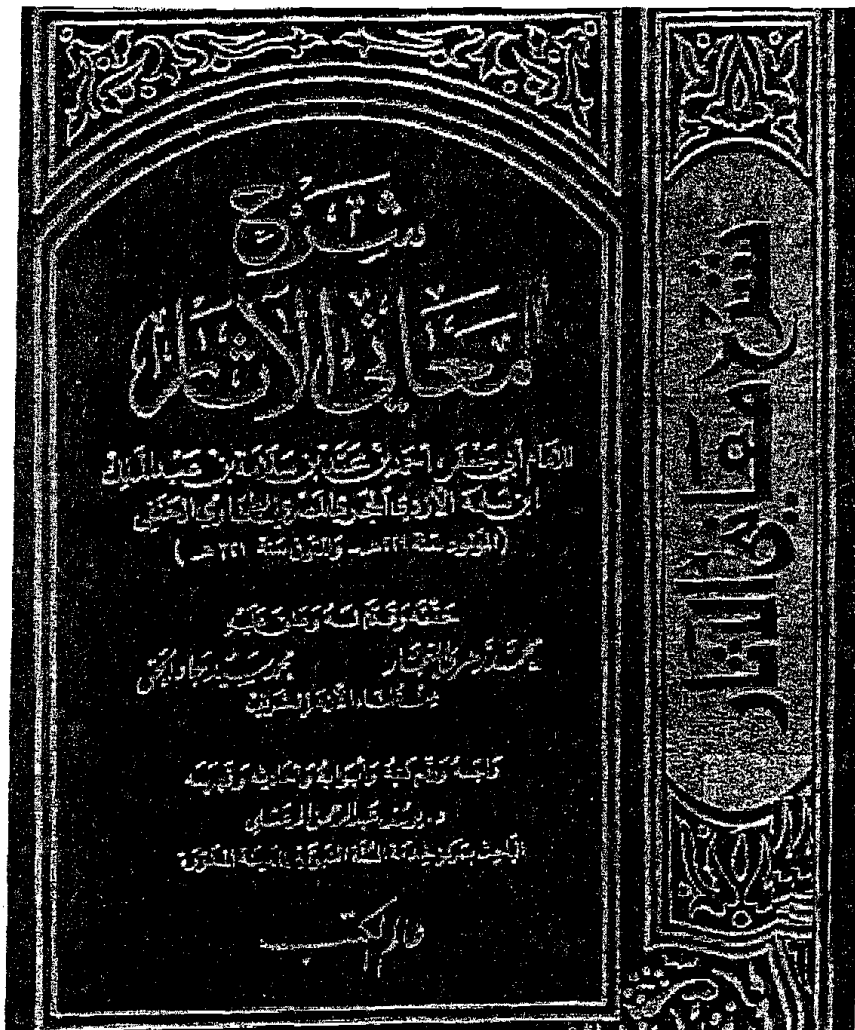
إذا كان الغماري ينقل من كتاب الطحاوي، فلماذا أخفى الغماري عن القراء قول الإمام الطحاوي في كتابه «شرح معاني الآثار»: (قد أجمعوا أنَّه لِيَسَ لِلرَّجُلِ أَنْ يَتَشَهَّدَ بِمَا شَاءَ مِنَ التَّشَهُدِ غَيْرَ مَا رُوِيَّ مِنْ ذَلِكَ) <sup>(١)</sup>؟!

لماذا أخفى الغماري هذا الإجماع على أنه ليس للمسلم أن يبتدع في العبادات التي

(١) شرح معاني الآثار (١/٢٦٥).

شرعاً رب العالمين؟!!

واللهم صفحات مصورة من كتاب الإمام الطحاوي:



جميع الحقوق المحفوظة للدار

الطبعة الأولى

مقدمة ومرآة ومقبرة  
١٤١٤هـ - ١٩٩٤م

<sup>٥٩</sup> أكاذيب وجهات الغماري فيما رَأَى أن الصحابة ابْتَدَأُوه بِعْدَ موت النَّبِيِّ ﷺ

لما كان في المدة الثانية يحيى بن أبي أبيه، حيث كان من نواب أحدكم، **الصحابات** المقربين، **افتقدت** **ذاته**، **السلام** أو **غافل** **سلام** **ساد**  
**رسول** **محمد**، **عندك** **أليها**، **أنت** **ورحمة** **له**، **السلام** **جنيها**، **وهي**  **Miyad Allah** **الصالحين**، **المأمور** **أن** **لا** **يهم** **بلا** **له**، **وان** **محى**  
**لهم** **دوس** **له**، **لهم** **دوس** **له**

٦٧٤ - وَحَاتَنْ فِي ذَلِكَ أَيْضًا مُبِيدُ الْمُنْجَنِيَّ الْجَوَادِ فَرُونَتْهُ، عَنْ أَنْتِي سَقِيقٍ فَنَكَسَ عَنْ حَرَثَتْ أَعْدَانِي حِيدَةً أَمْ فَرَةً  
فَلَلَّا ظَاهِرًا مُسِيدَهُ بْنُ أَبِي هَرَيْرَهُ، عَلَىٰ إِلَيْهِ تَحْمِيَّةٍ، ثَالِثَهُ قَهْرَانُ الْمُلْكَارَتِ بْنُ يَعْيَادَهُ، أَوْ لَيْلَهُ الْمُلْكَارَهُ سَدِيدَهُ أَوْ سَعَ  
عَبْدَاللهُ بْنُ قَوْيَهِ تَوْرَلُ؛ ثَالِثَهُ قَسِيدُ رَسُولِ اللَّهِ تَعَالَى لَهُ تَعَالَى الْحَمْدُ لَهُ كُلُّ بَشَرٍ وَهُوَ دِينُ اللَّهِ وَهُوَ خَيْرُ الْأَمْرَاءِ، الْمُحْسِنَاتِ  
الْمُهَبَّاتِ، الْمُلْكَاتِ، الْمُلْكَاتِ الْمُهَبَّاتِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَهُدَى الْمُرْسَلَاتِ لَهُ، وَأَشَدَّ أَنْ حَمَّا عَبِيدَهُ وَوَرَسَلَهُ، أَوْسَلَهُ إِلَيْهِ  
جَنَّةً أَوْ نَعِيْرَاهُ، وَأَنْ السَّاعَةَ الْمُؤْمِنَةَ لِلْأَرْجُلِ خَيْرًا، السَّاعَمُ عَلَيْهِ أَبْهَى الْمُنْجَنِيَّ وَرَحْمَةَ اللَّهِ وَرَحْمَةَهُ، وَالسَّلامُ عَلَيْهَا وَعَلَيْهِ  
الْمَهْمَلَاتِ، الْمَهْمَلَاتِ الْمُهَبَّاتِ لَهُ وَلَهُ عَذْقَلُ.

<sup>١</sup> مثل ذلك: هو أولى من حديث غيره، وإنما كان كذلك لعدة أسباب، والواضح أكمل من المأمور.

وقال أبو عبد الله: بل حدثتني من مسند رضي الله عنه وأى من سمعني أنماك بن سفيان رضي الله عنهما النبي، ورأى الله عزوجل يحيى عليه السلام ألا يستأذن حرفيه وأخليصه على ذلك، لأن لما أتيه لا يكفي الأسماء، ولا مخصوص، ولا مخصوص، لا يستأذنهم عن دعوي حدثتني من مسند رضي الله عنه ولا يمكنه، شافعي في حدثتني أن موسى ولا يكفيه، لما يبشر بـ حدثتني ابن عمر، ولرجب الأ黯ث بما زاد، وإن كان قد فهم، لوجوب الأخذ بما زاد عن ما تلقى، على البطل من ولد النبي، فإنه يدخل في الشكوى أيسه بـ الله، ولوجوب الأخذ بما زاد فهو أعلم عن عبد الله بن عباس عليهما السلام.

فكان ذلك في أيام خير مسيحيه لأنها يوم الجمعة على العرش منه، ثم ينزل ربهما إلى ألي الزيتون في حيث لعن عباس رضي الله عنهما على خطأه، من أنه دفع لأن ابن هرقل درون عن خطأه، حين ألقى عباس رضي الله عنهما، بـ: مطرقة، فلدها أبو الزيور، عن سعد بن حبيب، وظاهره أن عباس ومن ألقى شعيره مطرقاً، ولو ثبتت هذه الأدلة ثبتت كلها روايات في أيامها لبيان حديث عبد الله بن أبي طالب، لأبيهم عبد الله، أبوه، وليس برجلي آن يشهد به، بل إنه من انتهاه غير مأذون من ذلك.

(١) دین لعنة و لذبة، ٢٧، النظر محمد العلواني و همزة طويق، (٢) دين لعنة، ٣٤٠.

وهذه صورة مُكَبِّرة من العبارة المقصودة:

ورواه أبو الزير عن سعيد بن جبير، وطاؤس عن ابن عباس رضي الله عنهم مرفوعاً، ولو ثبتت هذه الأحاديث كلها ونكالات في أسانيدها لكان حديث عبد الله أولها، لأنهم قد أجمعوا أنه ليس للرجل أن يتشهد بما شاء من

التشهد غير مأ روی من ذلك .

(١) ولنستة « وأشهد » . (٢) انظر معجم الطفيلي وبضم الزاله . (٣) وفي نسخة « ياما » .

## الباب التاسع

**السؤال الثاني:**

لماذا أخفى الغماري عن القراء الآثار الصحيحة الثابتة عن ابن عمر رضي الله عنه الصريحة في أنه كان شديد الاتباع للنبي صلوات الله عليه، وينهى عن الابداع في العبادات؟!!

لماذا أخفى الغماري هذه الروايات الصحيحة الصريحة التي تؤكد أن ابن عمر إذا فعل شيئاً في عبادة، فإنه لا يفعله إلا بإرشاد من رسول الله صلوات الله عليه؛ سواء صرّح بذلك أو لم يُصرّح؟!!

هذه الروايات الصحيحة عن ابن عمر رضي الله عنه نذكرها في المطلب التالي.

**المطلب الثاني: ذكر الروايات الصحيحة عن ابن عمر رضي الله عنه انصريحة في أنه كان شديد الاتباع للنبي صلوات الله عليه، وينهى عن الابداع في العبادات:**

ونذكر ثلاثة آثار صحيحة لابن عمر رضي الله عنه توضح ذلك:

**الأثر الأول:**

ثبت - بأسناد صحيح<sup>(١)</sup> - في «المدخل إلى السنن الكبرى»<sup>(٢)</sup> للإمام البيهقي، قال: (أَخْبَرَنَا أَبُو طَاهِيرُ الْفَقِيهُ وَأَبُو سَعِيدٍ بْنَ أَبِي عَمْرِو<sup>(٣)</sup>، قَالَا: حَدَثَنَا أَبُو الْعَبَّاسِ

(١) قال الشيخ الألباني في «أحكام الجنائز»: (قال ابن عمر رضي الله عنه ما: «كل بدعة ضلاله، وإن رآها الناس حسنة». رواه ابن بطة في «الإبانة عن أصول الديانة، ٢ / ١١٢ / ٢»، واللالكائي في «السنة، ١ / ٢١ / ١» موقوفاً بأسناد صحيح).

(٢) المدخل إلى السنن الكبرى (ص ١٨٠).

(٣) قال الذهبي في «سير أعلام النبلاء»، ١٧ / ٣٥٠: (الثقة، المأمون، أبو سعيد.. ابن أبي عمرو).

الأَصْمُ<sup>(١)</sup>، حَدَثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ عَبْيِدِ اللَّهِ الْمُنَادِي<sup>(٢)</sup>، حَدَثَنَا شَبَابَةُ<sup>(٣)</sup>، حَدَثَنَا هِشَامُ بْنُ الْغَازِ<sup>(٤)</sup>، عَنْ نَافِعٍ<sup>(٥)</sup>، عَنْ أَبْنِ عُمَرَ، قَالَ: « كُلُّ يَدْعَةٍ ضَلَالٌ، وَإِنْ رَأَاهَا النَّاسُ حَسَنَةً ».

### الأثر الثاني:

ثبت - بإسناد حسن - في «سنن أبي داود»، قال الإمام أبو داود: (حدثنا محمد بن كثير<sup>(٦)</sup>، حدثنا سفيان<sup>(٧)</sup>، حدثنا أبو يحيى القتات<sup>(٨)</sup>

(١) قال الإمام الذهبي في كتابه «تذكرة الحفاظ»، ج ٣ / ٨٦٠: (الأصم الإمام المفید الثقة .. أبو العباس محمد بن يعقوب).

(٢) قال الإمام الذهبي في كتابه «سير أعلام النبلاء»، ج ١٢ / ٥٥٥: (ابن المنادي أبو جعفر محمد بن عبيد الله البعدادي، الإمام، المحدث، الثقة، شيخ وفقيه).

(٣) قال الإمام الحافظ ابن حجر في «تقریب التهذیب»، ج ٢٦٣: (شابة بن سوار .. ثقة).

(٤) قال الإمام الحافظ ابن حجر في «تقریب التهذیب»، ج ٥٧٣: (هشام بن الغاز .. ثقة).

(٥) قال الحافظ ابن حجر في «تقریب التهذیب»، ج ٥٥٩: (نافع أبو عبد الله المدنی؛ مولى ابن عمر، ثقة، ثبت، فقيه مشهور).

(٦) قال الحافظ ابن حجر في «تقریب التهذیب»، ج ٤٠: (محمد بن كثير العبدی البصري ثقة).

(٧) قال الحافظ ابن حجر في «تقریب التهذیب»، ج ٤٤: (سفیان بن سعید بن مسروق الشوری .. ثقة حافظ فقيه عابد إمام حجة).

قلت: وقد صرخ سفيان الشوري بالتحديث.

(٨) قال الإمام أحمد بن حنبل: (روى إسرائيل عن أبي يحيى القتات أحاديث مناكير جداً كثيرة وأما حديث سفيان عنه فمقارب). الصعفة الكبير للعقيلي (٢/ ٣٣٠).

عن مجاهد<sup>(١)</sup>، قال: كُنْتُ مَعَ ابْنِ عُمَرَ، فَتَوَبَ<sup>(٢)</sup> رَجُلٌ فِي الظَّهِيرَةِ أَوِ الْعَضْرِ، قَالَ:

وقال الإمام يعقوب بن سفيان الفسوبي (المتوفى: ٢٧٧هـ) في كتابه «المعرفة والتاريخ»، ١٨٩/٣ في أبي يحيى القنات: (لا بأس به).

وقال الإمام أبو بكر البزار (المتوفى: ٢٩٢هـ) في «مسند البزار»، ١٦٩/١١: (وَأَبُو يَحْيَى فَلَا نَعْلَمُ بِهِ بَأْسًا، قَدْ رَوَى عَنْهُ جَمَاعَةٌ مِنْ أَهْلِ الْعِلْمِ، وَهُوَ كُوفِيٌّ مَعْرُوفٌ). انتهى

قلت: وضعفه آخرون، لكن يتضح من كلام الإمام أحمد بن حنبل أنه وجد أحاديث سفيان الثوري عن أبي يحيى القنات مستقيمة؛ فیحکم على حديث سفيان الثوري عنه بالقبول.

لذلك قال الشيخ الألباني في كتابه «إرواء الغليل»، رقم: ٢٣٦ في هذه الرواية: (وهذا إسناد حسن؛ رجاله كلهم ثقات غير أبي يحيى القنات؛ ففيه ضعف؛ لكن قال أحمد في رواية الأثر عنده: «روى إسرائيل عن أبي يحيى القنات أحاديث مناكير جداً كثيرة»، وأما حديث سفيان عنه فمقارب»، ففيه إشارة إلى أن حديثه من رواية سفيان - وهو الثوري - حسن لا بأس. قال عبد الحق الأشبيلي في «كتاب التهجد»، ١/٦٥ في قول البخاري في أبي ظلال: «مقارب الحديث»: «يريد أن حديثه يقرب من حديث الثقات، أي: لا بأس به»). انتهى

(١) قال الحافظ ابن حجر في «تقريب التهذيب»، ص ٥٢٠: (مجاهد بن جبر .. ثقة إمام في التفسير وفي العلم).

(٢) قال الإمام الترمذى (١/٣٨٠-٣٨١) في كتابه المشهور بـ«سنن الترمذى»، «(وَقَدْ اخْتَلَفَ أَهْلُ الْعِلْمِ فِي تَقْسِيرِ «الشَّوَّيْبِ»، فَقَالَ بَعْضُهُمْ: «الشَّوَّيْبُ» أَنْ يَقُولَ فِي أَذَانِ الْفَجْرِ: «الصَّلَاةُ خَيْرٌ مِنَ النَّوْمِ» .. وَقَالَ إِسْحَاقُ فِي «الشَّوَّيْبِ» .. هُوَ شَيْءٌ أَخْدَثَهُ النَّاسُ بَعْدَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذَا أَذَنَ الْمُؤْذِنَ فَاسْتَبَطَ الْقَوْمُ، قَالَ يَعْنَى الْأَذَانُ وَالإِقَامَةُ: «قَدْ قَاتَتِ الصَّلَاةُ، حَيَّ عَلَى الصَّلَاةِ، حَيَّ عَلَى الْفَلَاحِ». وَهَذَا الَّذِي قَالَ إِسْحَاقُ هُوَ «الشَّوَّيْبُ» الَّذِي كَرِهَهُ أَهْلُ الْعِلْمِ»).

«اْخْرُجْ بِنَا؛ فَإِنَّ هَذِهِ بِدْعَةٌ»<sup>(١)</sup>.

### الأثر الثالث:

رواه الحاكم - بإسناد صحيح - في «المستدرك على الصحيحين»، قال: (أَخْبَرَنِي أَبُو بَكْرٍ مُحَمَّدٌ بْنُ أَحْمَدَ بْنَ بَالْوَيْهِ<sup>(٢)</sup>، حَدَثَنَا مُوسَى بْنُ هَارُونَ<sup>(٣)</sup>، حَدَثَنَا أَبُو الرَّبِيعِ الْحَارِشِيُّ وَمُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَى الْقَطِيعِيُّ<sup>(٤)</sup>، قَالَا: حَدَثَنَا زَيَادُ بْنُ الرَّبِيعِ<sup>(٥)</sup>، حَدَثَنَا

وَالَّذِي أَخْدَثُوهُ بَعْدَ النَّبِيِّ ..

وَرُوِيَ عَنْ مُجَاهِدٍ، قَالَ: «دَخَلْتُ مَعَ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ مَسْجِداً وَقَدْ أُدْنَ فِيهِ، وَنَحْنُ نُرِيدُ أَنْ نُصَلِّ فِيهِ، فَتَوَبَّ الْمُؤْذِنُ، فَخَرَجَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عُمَرَ مِنَ الْمَسْجِدِ، وَقَالَ: اْخْرُجْ بِنَا مِنْ عِنْدِ هَذَا الْمُبْتَدَعِ، وَلَمْ يُصَلِّ فِيهِ». رَأَيْتَ كَرِهَ عَبْدُ اللَّهِ التَّشْوِيبَ الَّذِي أَخْدَثَ النَّاسُ بَعْدُ). انتهى

(١) سنن أبي داود (١٤٨/١).

(٢) قال الحاكم في كتابه «معرفة علوم الحديث»، ص ١١٩-١٢٠ «في أحد الأحاديث: (حدثنا أبو بكر محمد بن بالويه، قال: حدثنا موسى بن هارون .. هذا حديث رواه أئمة ثقات)».

وقال الخطيب البغدادي في «تاريخ بغداد»، ٢٨٢ / ١: (محمد بن أحمد بن بالويه .. حدثنا عنه أبو بكر البرقاني، وسألته عنه، فقال: ثقة).

(٣) قال الحافظ ابن حجر في «تقريب التهذيب»، ص ٥٥٤: (موسى بن هارون بن عبد الله .. ثقة).

(٤) قال الحافظ ابن حجر في «تقريب التهذيب»، ص ٥١٢: (محمد بن يحيى بن أبي حزم .. القطاعي .. صدوق). وقال الإمام الذهبي في «الكافش»، ٢/٢٢٩: (محمد بن يحيى .. ثقة).

(٥) قال الحافظ ابن حجر في «تقريب التهذيب»، ص ٢١٩: (زياد بن الريبع .. ثقة).

الحضرميُّ بن لاحِق<sup>(١)</sup>، عَنْ نَافِعٍ<sup>(٢)</sup>، أَنَّ رَجُلاً عَطَسَ عِنْدَ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ رضي الله عنه، فَقَالَ: «الْحَمْدُ لِلَّهِ، وَالسَّلَامُ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ». فَقَالَ ابْنُ عُمَرَ: وَأَنَا أَقُولُ: الْحَمْدُ لِلَّهِ، وَالسَّلَامُ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ، وَلَكِنْ لَيْسَ هَكَذَا، عَلِمْنَا رَسُولُ اللَّهِ صلوات الله عليه إِذَا عَطَسَ أَحَدُنَا أَنْ يَقُولَ: «الْحَمْدُ لِلَّهِ عَلَى كُلِّ حَالٍ»<sup>(٣)</sup>.

### الخلاصة:

هذه الروايات الصحيحة عن ابن عمر رضي الله عنه تدل دلالة قوية على أنه كان شديد الإِبْتَاع لِسُنَّة النَّبِيِّ صلوات الله عليه، لا يُحِيد عنها، يقول ما قاله صلوات الله عليه، ويترك ما تركه صلوات الله عليه.

وَمَنْ قَالَ مَا لَمْ يَقُلْهُ صلوات الله عليه أَوْ فَعَلَ مَا لَمْ يَفْعَلْهُ صلوات الله عليه فِي الْعِبَادَاتِ فَإِنَّ ابْنَ عُمَرَ رضي الله عنه يَرِى هَذَا مُبْدِعًا يَسْتَحْقُ الذَّمَّ، وَيُنْكِرُ عَلَيْهِ.

فَمَتَى قَالَ ابْنُ عُمَرَ شَيْئًا أَوْ فَعَلَ شَيْئًا فِي الْعِبَادَاتِ – عَلِمْنَا أَنَّهُ مُتَّبِعٌ لِرَسُولِ اللَّهِ صلوات الله عليه، وَأَنَّهُ عَنْهُ – فِي ذَلِكَ – سُنَّةً مَنْقُولَةَ لَهُ عَنِ النَّبِيِّ صلوات الله عليه، أَوْ أَنَّهُ تَلَقَّاهَا مِنَ النَّبِيِّ صلوات الله عليه دُونَ وَاسْطَةٍ بَيْنَهُمَا.

وَذِكْرُ ابْنِ عُمَرَ رضي الله عنه لِلتَّسْمِيَّةِ فِي التَّشْهِيدِ لَا يُمْكِنُ لِلْغَمَارِيِّ الْاسْتِدْلَالُ بِهِ عَلَى جُوازِ الْابْتَاعِ فِي الدُّكْرِ المُحَدَّدِ؛ إِلَّا بَعْدَ أَنْ يُثْبِتَ أَنَّ مَا فَعَلَهُ ابْنُ عُمَرَ رضي الله عنه كَانَ اجْتِهادًا مِنْ عَنْدِ نَفْسِهِ؛ وَلَيْسَ بِتَوْجِيهٍ وَإِرْشَادٍ مِنَ النَّبِيِّ صلوات الله عليه.

(١) قال الحافظ ابن حجر في «تقريب التهذيب»، ص ١٧١: (حضرمي بن لاحق .. لا بأس به).

(٢) قال الحافظ ابن حجر في كتابه «تقريب التهذيب»، ص ٥٥٩: (نافع أبو عبد الله المدنى مولى ابن عمر: ثقة، ثبت، فقيه، مشهور).

(٣) المستدرك على الصحيحين (٤/٢٩٥).

يجب على الغماري أولاً تجاوز هذه العقبة؛ وهي الجزم بنفي احتمال كون ذلك بإرشاد من النبي ﷺ؛ وإلا فالاحتمال قائم، ومع وجود الاحتمال يسقط الاستدلال.  
فإنه لا يستدل بشيء محتمل إلا إنسان ضعيف العقل، مريض الفكر.

### ثـمـ:

الليس الغماري هو نفسه الذي قال في كتابه «حسن التفهم»، ص ١٣: (القاعدة الأصولية أن ما دخله الاحتمال سقط به الاستدلال)؟!!

فليماذا أغمض الغماري عينيه هنا عن هذه القاعدة ورماها وراء ظهره؟!!  
أم أن الغماري - لضعف قدراته العقلية الاستدلالية - لا يُتقن تطبيق القواعد على المسائل الفرعية؟!

### المطلب الثالث: ذكر الأحاديث المروية في أن النبي ﷺ ذكر التسمية في أول

#### التشهد:

لابد من التأكيد على نقطة مهمة جداً؛ وهي أن هدفنا ليس إثبات صحة هذه الأحاديث المروية عن النبي ﷺ، وإنما هدفنا - فقط - إثبات وجود احتمال صحة هذه الأحاديث، وبالتالي تقوية احتمال أن ابن عمر رضي الله عنه، إنما ذكر التسمية في التشهد افتداءً بالنبي ﷺ.

والقاعدة تقول: مع وجود الاحتمال يسقط الاستدلال، فيكون استدلال الغماري فاسداً؛ لأنه استدلال مبنيٌ على مجرّد احتمال.

نذكر من هذه الأحاديث ما يلي:

الحديث الأول:

ال الحديث موجود في أحد كتب السنة المشهورة، وهو كتاب «السنن الكبرى» للإمام أبي بكر البهقي.

قال الإمام البهقي في كتابه «السنن الكبرى»: (فَأَخْبَرَنَا أَبُو طَاهِيرُ الْفَقِيهُ، أَنَّا أَبُو حَامِدَ بْنَ يَلَالٍ، حَدَثَنَا أَبُو الْأَزْهَرِ، حَدَثَنَا يَعْقُوبُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، حَدَثَنَا أَبِي عَنْ أَبِي إِسْحَاقَ، قَالَ: وَحَدَّثَنِي عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ الْقَاسِمِ بْنُ مُحَمَّدٍ بْنِ أَبِي بَكْرٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ عَائِشَةَ، قَالَتْ:

كَانَ يَقُولُ فِي التَّشْهِيدِ فِي الصَّلَاةِ - فِي وَسْطِهَا وَفِي آخِرِهَا - قَوْلًا وَاحِدًا: «يُسْمِي اللَّهَ، التَّحْمِيَاتُ اللَّهَ، الصَّلَوَاتُ اللَّهَ، الزَّاكِيَاتُ اللَّهَ، أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ، السَّلَامُ عَلَيْكَ أَيُّهَا النَّبِيُّ وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَكَاتُهُ، السَّلَامُ عَلَيْنَا وَعَلَى عِبَادِ اللَّهِ الصَّالِحِينَ، وَيَعْدُ لَنَا بِيَدِهِ عَدَدُ الْعَرَبِ»<sup>(١)</sup>. الحديث

وإليكم بيان أحوال رجال إسناد هذا الحديث:

١ - أَبُو طَاهِيرُ الْفَقِيهُ: إمام أصحاب الحديث ومستدهم ومفتفيهم<sup>(٢)</sup>.

(١) السنن الكبرى ( الحديث رقم: ٢٦٥٦).

(٢) قال الإمام الذهبي في «سير أعلام النبلاء»، ١٧ / ٢٧٧-٢٧٨-٢٧٩: (الفقيه، العلامة، الفدوة، شيخ خراسان، أبو طاهر محمد بن محمد بن تخيش .. ولد أبو طاهر سنة سبع وعشرين وثلاثين مائة .. كان إماماً في المذهب، متبيناً في علم الشرع، له فيه مصنفات، بصيراً بالعربية، كثير الشأن، وكان إماماً أصحاب الحديث ومسندهم ومفتفيهم .. قال عبد الغافر بن إسماعيل: أملأ تحوا من ثلاثة سينين، ولولا ما احتجص به من الإقتدار وحرفة أهل العلم لما تقدماً عليه أحد). انتهى

٢ - أبو حامد بن بلال: ثقة<sup>(١)</sup>.

٣ - أبو الأزهري: وثقه جمع من كبار أئمة الحديث<sup>(٢)</sup>.

٤ - يعقوب بن إبراهيم: ثقة<sup>(٣)</sup>.

٥ - إبراهيم بن سعد: ثقة حجة<sup>(٤)</sup>.

٦ - ابن إسحاق: صدوق<sup>(٥)</sup>، يُحتج بروايته إذا صرّح بالسماع، وقد صرّح في

(١) قال الإمام أبو يعلى الخلili في كتابه «الإرشاد في معرفة علماء الحديث»: (أبو حامد أحمد بن محمد بن يحيى بن بلال .. ثقة مأمون).

وقال الإمام شمس الدين الذهبي في كتابه «سير أعلام النبلاء»، ١٥ / ٢٨٤: (الشيخُ، المسنيد، الصَّدُوقُ، أبو حامدُ أَمْهَدُ بْنُ مُحَمَّدٍ بْنُ يَحْيَى بْنِ بِلَالٍ .. وُلِدَ فِي حَدَّ سَنَةِ أَرْبَعِينَ وَمَا تَيَّنَّ .. وَاشْتَهَرَ، وَانْتَهَى إِلَيْهِ عُلُوُّ الإِسْنَادِ). قال الخلili: ثقة مأمون مشهور، سمع منه الكبار. انتهى

(٢) قال الإمام شمس الدين الذهبي في كتابه «سير أعلام النبلاء»، ١٢ / ٣٦٤: (أحمد بن الأزهري بن منيع .. الإمام، الحافظ، الثبت، أبو الأزهري العبدلي، النيسابوري، محدث خراساني في زمانه .. هو ثقة بلا ترددي). انتهى

(٣) قال الحافظ ابن حجر في كتابه «تقريب التهذيب»، ص ٦٠٧: (يعقوب بن إبراهيم بن سعد .. ثقة فاضل). انتهى

(٤) قال الحافظ ابن حجر في كتابه «تقريب التهذيب»، ص ٨٩: (إبراهيم بن سعد .. ثقة حجة).

(٥) قال الإمام شمس الدين الذهبي في كتابه «الكافش»، ٢ / ١٥٦: (محمد بن إسحاق بن يسار .. كان صدوقاً، من بحور العلم، وله غرائب في سعة ما روى تستذكر .. وحديثه حسن، وقد صححه جماعة).

روايتنا هذه؛ حيث قال: (حَدَّثَنِي عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ الْقَاسِمِ).

٧ - عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ الْقَاسِمِ: ثقة<sup>(١)</sup>.

٨ - الْقَاسِمِ بْنُ مُحَمَّدٍ: ثقة<sup>(٢)</sup>، وعاشرة عَمَّتَه، فهو ابن أخيها.

وقال الإمام جلال الدين السيوطي في رسالته «حسن التعهد في أحاديث التسمية في التشهد»: (روى البيهقي بسنده حَسَن عن عائشة، قالت: «كان يقول في التشهد في الصلاة في وسطها، وفي آخرها قولًا واحدا: بِسْمِ اللَّهِ التَّحْمِيدُ لِلَّهِ، الزَّاكِيَّاتُ لِلَّهِ، الصَّلَوَاتُ لِلَّهِ» الحديث)<sup>(٣)</sup>. انتهى كلام السيوطي.

### الخلاصة:

هذا الإسناد - بمفرده - حَسَنٌ، يُحتاجُ به، لكن حين ننظر إلى الطرق الأخرى فنحكمنا سيعتمد على تقرير حال ابن إسحاق؛ وهو الإمام محمد بن إسحاق صاحب كتاب «السيرة النبوية»، فقد اختلف أئمة الحديث في الحكم على روایاته.

وقال الحافظ ابن حبان في كتابه «الثقفات»، ٧/٣٨٣: (محمد بن إسحاق .. فأما إذا زَيَّنَ السَّمَاعَ فِيهَا يَرْوِيهِ، فَهُوَ ثَبَّتٌ يُحْتَاجُ بِرَوَايَتِهِ).

(١) قال الحافظ ابن حجر في كتابه «تقريب التهذيب»، ص ٣٤٨: (عبد الرحمن بن القاسم بن محمد بن أبي بكر الصديق .. ثقة جليل).

(٢) قال الحافظ ابن حجر في كتابه «تقريب التهذيب»، ص ٤٥١: (القاسم بن محمد بن أبي بكر الصديق .. ثقة، أحد الفقهاء بالمدينة).

(٣) حُسن التعهد في أحاديث التسمية في التشهد - مخطوط بالمكتبة الأزهرية.

وفي ذلك يقول الإمام شمس الدين الذهبي في كتابه «الكافش»: (محمد بن إسحاق بن يسار .. حديثه حسن، وقد صحّحه جماعة)<sup>(١)</sup>. انتهى

ومن هؤلاء الأئمة الذين صحّحوا حديث ابن إسحاق: الإمام علي بن المديني؛  
إمام عِلْمِ عِلَّلِ الحديث.

وقال الإمام الذهبي في كتابه «سير أعلام النبلاء»: (قَالَ يَعْقُوبُ بْنُ شَيْبَةَ سَأَلْتُ عَلِيًّا: كَيْفَ حَدِيثُ ابْنِ إِسْحَاقَ عِنْدَكُمْ صَحِيحٌ؟ فَقَالَ: نَعَمْ، حَدِيثُه عِنِّي صَحِيحٌ)<sup>(٢)</sup>.

وقال الإمام الحافظ ابن حبان في كتابه «الثقافات»: (محمد بن إسحاق بن يسار .. كان شعبة وسفيان يقولان: محمد بن إسحاق أمير المؤمنين في الحديث، ومن أحسن الناس سباقاً للأخبار وأحسنتهم حفظاً لم تتوتها .. إذا بين السباع فيما يرويه، فهو ثبت، يُحتاج بروايته)<sup>(٣)</sup>.

حدّثنا هذا إسناده هكذا:

قال ابْنُ إِسْحَاقَ: حَدَّثَنِي عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ الْقَاسِمِ، عَنْ القاسم، عَنْ عَائِشَةَ، مرفوعاً إلى النبي ﷺ.

لكن جاء من طريق آخر هكذا:

(١) الكافش (٢/١٥٦).

(٢) سير أعلام النبلاء (٦/٤٩٨).

(٣) الثقات (٧/٣٨٠).

## الباب التاسع

في «موطأ مالك»: عن عبد الرحمن بن القاسم، عن أبيه، عن عائشة زوج النبي ﷺ أنها كانت تقول إذا شهدت: «التحيات الطيبات ..»<sup>(١)</sup>.

فابن إسحاق رواه مرفوعاً إلى النبي ﷺ، وفيه التسمية في التشهد، لكن رواه غيره موقوفاً على عائشة من قولها هي، ودون التسمية.

فمن لا يثق في حفظ الإمام محمد بن إسحاق - كالأمام البيهقي - لن يقبل روایته التي فيها زيادة على الروايات الأخرى.

وممن يثق في حفظ الإمام محمد بن إسحاق يمكنه قبول حدبه وزيادته؛ لأنها زيادة من إمام ثقة حافظ.

فما موقف العقل هنا؟

لا يختلف اثنان عاقلان في أن العقل يحكم بإمكانية أن تكون عائشة بنتها روت الحديث عن النبي ﷺ مرتين، وتلفظت هي بالتشهد أمام ابن أخيها [القاسم] مرتين أخرى.

فيرويه القاسم إلى ابنه عبد الرحمن: مرتين مرفوعاً إلى النبي ﷺ، ومرة أخرى موقوفاً من قول عائشة.

ثم يرويه عبد الرحمن: مرتين مرفوعاً إلى النبي ﷺ فسمعه منه ابن إسحاق، ومرة

(١) موطأ مالك (١/٩١، رقم: ٢٠٥)، وكذلك جاء في «موطأ مالك»، (١/٩١، رقم: ٢٠٦): (عن بختي بن سعيد الأنباري، عن القاسم بن محمد، أنه أخبره، أن عائشة زوج النبي ﷺ كانت تقول إذا شهدت: «التحيات الطيبات ..»).

آخرى موقوفاً من قول عائشة فسمعه منه مالك.

وفي ذلك يقول الخطيب البغدادي في كتابه «الكتفافية في علم الرواية»: (اختلاف الروايتين في الرفع والوقف لا يؤثر في الحديث ضعفاً، بجواز أن يكون الصحابي يسند الحديث مرة، ويرفعه إلى النبي ﷺ، وبذكره مرة أخرى على سبيل الفتوى ولا يرفعه، فيحفظ الحديث عنه على الوجهين جميماً، وقد كان سفيان بن عيينة يفعل هذا كثيراً في حديثه، فيرويه تارة مُسندًا مرفوعًا، ويوقفه مرة أخرى قصداً واعتماداً، وإنما لم يكن هذا مُؤثراً في الحديث ضعفاً، مع ما يُتَّبَّع لأن إحدى الروايتين ليست مُكذبة للأخرى، والأخذ بالمرفوع أَوْلَى، لأنَّه أَزِيدَ) <sup>(١)</sup>. انتهى

قلتُ: وذلك حاصل في واقعنا، فأنت إذا رأيت صاحبك أخلف وعده، فقد تقول له: «آية المنافق ثلاث: إذا وعد أخلف..»، وقد تقول له: «قال رسول الله ﷺ: آية المنافق ثلاث: إذا وعد أخلف..»، فينقل صاحبك عنك القولين، مرة من قولك أنت موقوفاً عليك، ومرة مرفوعاً إلى رسول الله ﷺ، فلا تعارض بين القولين المقولين.

ولا يستطيع أحد أنْ يَجْزِمْ بِنَفْيِ هذا الاحتمال.

نعم، لا يستطيع أحد أنْ يَجْزِمْ بِنَفْيِ احتمال أن الإمام ابن إسحاق قد ضَبَطَ الحديث وحفظه جيداً، وأن عائشة قد رَوَتْه مرفوعاً إلى النبي ﷺ مَرَّة، وتَلَفَّظَتْ به من نَفْسِها أمام ابن أخيها [القاسم] مَرَّة أخرى.

(١) الكتفافية في علم الرواية (ص ٤١٧).

ويكفينا وجود هذا الاحتمال لِهُدُم استدلال الغماري، بفضل الله تعالى.  
وهذا الاحتمال الذي أثبَّتنا وجوده – سيزداد قوَّةً بها سيأتي بإذن الله تعالى.

### الحديث الثاني:

جاء في «مسند البزار» للإمام أبي بكر البزار، قال: (حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ مِسْكِينِ، قَالَ: حَدَّثَنَا سَعِيدُ بْنُ الْحَكَمِ، قَالَ: أَخْبَرَنَا أَبْنُ لَهِيَةَ، قَالَ: حَدَّثَنِي الْحَارِثُ بْنُ يَزِيدَ، أَنَّ أَبَا الْوَرْدِ حَدَّثَهُ أَنَّهُ سَمِعَ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ الزُّبَيرَ، يَقُولُ: «إِنَّ شَهَدَ رَسُولُ اللَّهِ الَّذِي كَانَ يَتَشَهَّدُ بِهِ: يُسَمِّ اللَّهَ، وَبِاللَّهِ خَيْرُ الْأَسْمَاءِ، التَّحِيَّاتُ الطَّيِّبَاتُ الصَّلَوَاتُ اللَّهُ، أَشَهَدُ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَأَشَهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ..») <sup>(١)</sup> الحديث.

وإليكم بيان أحوال رجال الإسناد:

١ - مُحَمَّدُ بْنُ مِسْكِينِ: ثقة <sup>(٢)</sup>.

٢ - سَعِيدُ بْنُ الْحَكَمِ؛ وهو سعيد بن أبي مريم: ثقة، ثبت، فقيه. <sup>(٣)</sup>

٣ - عَبْدُ اللَّهِ بْنُ لَهِيَةَ: سيأتي الكلام عليه.

٤ - الْحَارِثُ بْنُ يَزِيدَ: ثقة، ثبت، عابد <sup>(٤)</sup>.

(١) مسند البزار (٦/١٨٨)، حديث رقم: ٢٢٢٩.

(٢) قال الحافظ ابن حجر في كتابه «تقريب التهذيب»، ص ٥٠٦: (محمد بن مسكين .. ثقة). انتهى

(٣) قال الحافظ ابن حجر في كتابه «تقريب التهذيب»، ص ٢٣٤: (سعيد بن الحكم بن محمد بن

سالم بن أبي مريم .. ثقة، ثبت، فقيه).

(٤) قال الحافظ ابن حجر في «تقريب التهذيب»، ص ١٤٨: (الحارث بن يزيد الحضرمي .. ثقة).

٥ - أبو الوردي: ثقة<sup>(١)</sup>.

٦ - عبد الله بن الزبير: صاحب رسول الله ﷺ<sup>(٢)</sup>.

قال الإمام جلال الدين السيوطي في رسالته «حسن التعهد في أحاديث التسمية في الشهاد»: (روى البزار والطحاوي والطبراني - بسنده حَسَن - عن عَبْدِ اللهِ بْنِ الزُّبَيرِ قَالَ: إِنَّ تَشَهُّدَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ كَانَ: «بِسْمِ اللَّهِ وَبِاللَّهِ، خَيْرُ الْأَسْمَاءِ، التَّحِيَّاتُ وَالطَّيَّابَاتُ، الصَّلَوَاتُ لِلَّهِ» فذَكَرَ الْحَدِيثُ)<sup>(٣)</sup>. انتهى كلام السيوطي.

قلت: اختلف أئمة الحديث في الحكم على روایات ابن هبیعة، واختلفوا في تقریر حقيقة ما حَصَلَ له في آخر حياته.

فهناك من الأئمة من صرَّح بقبول أحاديثه التي حَدَثَ بها قدِيمًا.

وفي ذلك يقول الحافظ ابن حجر في كتابه «تغليق التعليق»: (قد قالَ أَحْمَدُ بْنُ حَنْبَلَ وَغَيْرُهُ: إِنَّ حَدِيثَ ابْنِ هَبِيعَةِ الْقَدِيمِ صَحِيحٌ)<sup>(٤)</sup>. انتهى

وقال الإمام أبو داود: (سمعتَ أَحْمَدَ يَقُولُ: مَنْ كَانَ بِمَصْرِ يُشَبِّهُ ابْنَ هَبِيعَةَ فِي ضَبْطِ الْحَدِيثِ، وَكَثُرَتْهُ، وَإِنْقَانُهُ؟!؟!)<sup>(٥)</sup>. انتهى

(١) قال الحافظ ابن حجر في كتابه «تقرير التهذيب»، ص ٥٨٠: (ورَاد .. أو أبو الورد .. ثقة).

(٢) قال الحافظ ابن حجر في كتابه «تقرير التهذيب»، ص ٣٠٣: (عبد الله بن الزبير بن العوام .. كان أول مولود في الإسلام بالمدينة من المهاجرين، وولي الخلافة تسع سنين). انتهى

(٣) حسن التعهد في أحاديث التسمية في الشهاد - مخطوط بالملكتبة الأزهرية.

(٤) تغليق التعليق (٣ / ٢٤٠).

(٥) سؤالات أبي داود للإمام أحمد بن حنبل (ص ٢٤٦)، باب «أهل مصر».

## الباب التاسع

وثبت - بإسناد صحيح - عن الإمام أحمد بن صالح المصري أنه قال: (كان ابن همزة طلاباً للعلم ، صحيح الكتاب) <sup>(١)</sup>. انتهى

وابن همزة هو محدث مصر وقاضيها، وأحمد بن صالح المصري هو أحد كبار أئمة الجرح والتعديل، وهو من أهل مصر، فهو أعرّف من غيره بحال ابن همزة.

لذلك نجد الإمام أبو حفص بن شاهين في كتابه «ذِكْرَ مَنْ اخْتَلَفَ الْعُلَمَاءُ وَنُقَادُ الْحَدِيثِ فِيهِ» قال: (والقول في ابن همزة عندي قول أحمد بن صالح؛ لأنّه من بلده، وَمِنْ أَعْرَفِ النَّاسِ بِهِ ، وَبِأَشْكَالِهِ مِنَ الْمُصْرِيِّينَ) <sup>(٢)</sup>. انتهى

كان ابن همزة قد يقرأ على تلاميذه من أصول كتبه ، فمن تلاميذه مَنْ كان ضابطاً لِمَا يسمعه ويكتبه ، ومنهم مَنْ كان يكتب بغير ضبط وإتقان .

ولكن ابن همزة بعد ذلك لم يخرج أصول كتبه ، وَلَمْ يَعُدْ يقرأ منها إملاءً على تلاميذه . فكان بعض تلاميذه يعطونه ما كتبوه عنه ليقرأ ابن همزة منه على الآخرين ، أو يقرأ آخرون على ابن همزة من كتب تلاميذه ، أو من سُنَّةٍ منها ، فيُجيزه لهم ، فَمِنْ هُنَا وَقَعَ الْخَطَاءُ فِي رِوَايَةِ ابن همزة؛ بسبب أن بعض كتب تلاميذه كان بها أخطاء ولم تكن مضبوطة . وقد غفلَ ابن همزة عن هذه الأخطاء بسبب سوء حفظه .

فقد ثبت ذلك - بإسناد صحيح - عن الإمام أحمد بن صالح المصري أنه قال:

(١) رواه عنه الإمام يعقوب بن سفيان الفسوبي في كتابه «المعرفة والتاريخ»، حدثه به الفضل بن زياد ، أنه سمع أحمد بن صالح يقول ذلك ، والفضل بن زياد القطان هو أحد كبار أصحاب الإمام أحمد المقربين منه والمقدمين عنده . انظر ترجمته في تاريخ بغداد (٣٦٣ / ١٢).

(٢) ذِكْرَ مَنْ اخْتَلَفَ الْعُلَمَاءُ وَنُقَادُ الْحَدِيثِ فِيهِ (ص ٦٢).

(كان ابن هيبة طَلَابًا للعلم صحيح الكتاب وكان أَمْلَى عليهم حديثه من كتابه قدِيمًا ، فكتب عنه قوم يعقلون الحديث ، وآخرون لا يضبطون ، وقوم حضروا فلم يكتبوا ، وكتبوا بعد سماعهم ، فَوَقَعَ عِلْمُهُ على هذا إلى الناس ، ثم لم تخرج كُتبُهُ وكان يقرأ من كتب الناس فَوَقَعَ في حديثه إلى الناس على هذا ، فَمَنْ كَتَبَ بِأَخْرَةٍ مِنْ كتاب صحيح قَرَأَ عليه على الصحة ، وَمَنْ كَتَبَ مِنْ كِتابٍ مَنْ كان لا يضبط ولا يصحح كتابَهُ - وَقَعَ عَنْهُ على فسادِ الأصل .)

قال: وكان قد سمع من عطاء ، ومن رجل عنه ومن رجلين عنه، فكانوا يَدْعُونَ الرجل والرجلين ، ويجعلونه عن عطاء نفسه ، فيقرأ عليهم على ما يأتون )<sup>(١)</sup>. اهـ  
وقال الإمام أحمد بن صالح أيضاً: (كان أَخْرَجَ كُتبَهُ فَأَمْلَى على الناس حتى كتبوا حديثه إِمْلَاءً .. ثُمَّ لَمْ يُخْرِجْ ابنُ هَبَّةَ بَعْدَ ذَلِكَ كِتابَهُ ، وَلَمْ يُرِرْ لَهُ كِتابٌ ، وَكَانَ مِنْ أَرَادَ السَّمَاعَ مِنْهُ ذَهَبَ فَانْتَسَخَ مِنْ كَتَبَهُ عَنْهُ ، وَجَاءَ بِهِ فَقَرَأَهُ عَلَيْهِ ، فَمَنْ وَقَعَ عَلَى نَسْخَةِ صَحِيحَةٍ فَحَدَّثَهُ صَحِيحًا ، وَمَنْ كَتَبَ مِنْ نَسْخَةٍ مَا لَمْ تُضْبِطْ جَاءَ فِيهِ خَلْلٌ كَثِيرٌ )<sup>(٢)</sup>. انتهى

(١) رواه يعقوب بن سفيان الفسوبي في كتابه «المعرفة والتاريخ»، ١٠٨/٢: (أن الفضل بن زياد حدثه فقال: سمعتَ أَحْمَدَ بْنَ صَالِحَ يَقُولُ ...). فذكره .انتهى

(٢) المعرفة والتاريخ (٢٥١/٢)، ونذكره لكم بتمامه: قال الإمام يعقوب بن سفيان الفسوبي (أبو يوسف) في كتابه (المعرفة والتاريخ): (حدثنا أبو الأسود النضر بن عبد الجبار المرادي كاتب ابن هيبة وكان ثقة ، وسمعتُ أَحْمَدَ بْنَ صَالِحَ أَبَا جَعْفَرَ - وَكَانَ مِنْ خَيَارِ الْمُتَقْنِينَ - يُشَنِّ عَلَيْهِ ، وَقَالَ لِي: كَتَبْتُ حَدِيثَ أَبِي الْأَسْوَدِ فِي الرِّقِ، فَاسْتَفْهَمْتَهُ، فَقَالَ لِي: كُنْتَ أَكْتُبَ عَنِ الْمُصْرِينَ وَغَيْرِهِمْ مِنْ بَنَاجِنِي أَمْرَهُ، فَإِذَا ثَبَتَ لِي، حَوَّلْتَهُ فِي الرِّقِ، وَكَتَبْتُ حَدِيثًا لِأَبِي الْأَسْوَدِ فِي الرِّقِ وَمَا =

والآن:

الذي روی حديثنا هذا عن ابن هبیعة هو سعید بن الحکم، وهو سعید بن أبي مريم.

والسؤال الآن:

هل سعید بن أبي مريم سمع من ابن هبیعة قدیماً فسماعه صحيح؟ أم سمع منه متأخراً فوقع الخلل في روایاته؟

تَأَمَّلُوا الْوَاقِعَةُ التَّالِيَةُ:

قال الإمام أبو حاتم الرازبي: (سمعت ابن أبي مريم يقول: حضرت ابن هبیعة في آخر عمره وقُومٌ من أهل ببر يقرأون عليه من حديث منصور والأعمش والعرaciين.

أحسن حدیثه عن ابن هبیعة ، فقلت له: يقولون سماع قديم وسماع حدیث؟ فقال لي: ليس من هذا شيء ، ابن هبیعة صاحب الكتابة ، كان آخرج كتبه فاماً على الناس حتى كتبوا حدیثه إملاء ، فمن ضبط ، كان حدیثه حسناً صحيحاً ، إلا أنه كان يحضر من يضبط ويحسن ، ويخضر قوم يكتبون ولا يضبطون ولا يصححون ، وأخرون نظارة ، وأخرون سمعوا مع آخرين ، ثم لم يخرج ابن هبیعة بعد ذلك كتابا ، ولم يُر له كتاب ، وكان من أراد السماع منه ذهب فانتسخ من كتب عنه ، وجاء به فقرأه عليه ، فمن وقع على نسخة صحيحة فحدثه صحيح ، ومن كتب من نسخة ما لم تُضبط جاء فيه خلل كثير .. قال أبو يوسف - هو يعقوب الفسوی: و كنت كتبت عن ابن رمح كتابا عن ابن هبیعة ، وكان فيه نحو ما وصفَ أَحْمَدَ ، فقال: هذا وقع على رجل ضَبَطَ إملاء ابن هبیعة). انتهى

فقلت له: يا أبا عبد الرحمن، ليس هذا من خديثك.

فقال: بلى، هذه أحاديث قد مررت على مسامعي.

فلم أكتب عنها بعد ذلك<sup>(١)</sup>. انتهى

قلت: هذه الواقعة الصحيحة صريحة في أنَّ سعيد بن أبي مريم توقف عن الرواية عن ابن هبيعة من لحظة اكتشافه وقوع خلل في حديث ابن هبيعة.

وهي تشير - أيضاً - إلى أن سعيد بن أبي مريم يميّز بين ما هو من حديث ابن هبيعة وما ليس من حديثه.

وأنسُؤال الآن:

هل الحديث المروي عن النبي ﷺ في التسمية في التشهد - سمعه سعيد بن أبي مريم من ابن هبيعة قدّيماً قبل وقوع خلل في روایات ابن هبيعة؟ أم سمعه منه متأخراً قبل أن يكتشف الخلل؟

يمكن لقائل أنْ يقول: سعيد بن أبي مريم يميّز بين ما هو من حديث ابن هبيعة وما ليس من حديثه، وقد توقف عن الكتابة عن ابن هبيعة من لحظة رؤيته خللاً في روایات ابن هبيعة؛ وهذا يغلب على ظننا أن سعيد بن أبي مريم لم يرِو حديث التسمية في التشهد إلا وهو يعلم أنه ليس فيه خلل.

لكيتنا لن نقول ذلك؛ لأنَّه يكفيانا التسليم بأنَّ كل منها محتمل، فيكفيانا وجود احتمال صحة هذا الحديث.

(١) المحرج والتعديل (٥/١٤٦).

ولا يستطيع أحد أن يجزم بأنَّ ابن هبعة أخطأ في هذا الحديث.

وحيث ثبت وجود احتمال أنَّ الرسول ﷺ ذكر لفظ «بِسْمِ اللَّهِ» في التشهد؛ فلا يصح للغماري أنْ يجزم بأنَّ ابن عمر رضي الله عنه قد ابتدع واحتصر من عند نفسه لفظ «بِسْمِ اللَّهِ» في التشهد.

### ثُمَّ

أليس الغماري هو نفسه الذي قال في كتابه «حسن التفهم»، ص ١٣: (القاعدة الأصولية أنَّ ما دخله الاحتمال سقط به الاستدلال)؟؟

فلماذا أغمض الغماري عينيه هنا عن هذه القاعدة ورماها وراء ظهره؟؟

### الحديث الثالث:

جاء في «سنن النسائي» وغيره – وللهذه لفظ للنسائي – بإسناد صحيح إلى أبي بن نابل، قال الإمام النسائي: (أَخْبَرَنَا عَمْرُو بْنُ عَلَيْهِ<sup>(١)</sup>، قَالَ: حَدَّثَنَا أَبُو عَاصِمٍ<sup>(٢)</sup>، قَالَ: حَدَّثَنَا أَيْمَنُ بْنُ نَابِلٍ، قَالَ: حَدَّثَنَا أَبُو الزُّبَيرِ، عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ، قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يُعَلِّمُنَا التَّشَهِيدَ كَمَا يُعَلِّمُنَا السُّورَةَ مِنَ الْقُرْآنِ: «بِسْمِ اللَّهِ وَبِاللَّهِ التَّحِيَّاتُ لِلَّهِ وَالصَّلَوَاتُ وَالطَّبَيَّاتُ، السَّلَامُ عَلَيْكَ أَهْلَنَبِي وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَكَاتُهُ»،

(١) قال الحافظ ابن حجر في «تقريب التهذيب»، ص ٤٢٤: (عمرو بن علي بن بحر .. ثقة).

(٢) قال الحافظ ابن حجر في «تقريب التهذيب»، ص ٢٨٠: (الضحاك بن مخلد .. أبو عاصم النبيل .. ثقة، ثبت).

السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين ..»<sup>(١)</sup> الحديث.

قلت: هذا إسناد صحيح إلى أيمان بن نابل، ويتبقى النظر فيما بعد ذلك.

تأملوا ما يلي:

هذا الحديث رواه أيمان هكذا: حَدَّثَنَا أَبُو الزُّبِيرُ، عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ.

ورواه آخرون هكذا: عَنْ أَبِي الزُّبِيرِ، عَنْ سَعِيدِ بْنِ جُبَيْرٍ وَطَاؤُسٍ، عَنْ أَبْنَ عَبَّاسٍ، وليس فيه التسمية.

فهل أبو الزبير رواه عن جابر كما في الإسناد الأول؟

أم رواه أبو الزبير عن سعيد وطاوس عن ابن عباس كما في الإسناد الثاني؟

جماعة من أهل الحديث - لئن وجدوا هذا الاختلاف بين أيمان والآخرين رأوا أن أيمان بن نابل أخطأ، وأن الصواب هو أن أبو الزبير رواه كما في الإسناد الثاني.

قال الإمام النسائي بعد ذكره لرواية أيمان: (لَا تَعْلَمُ أَحَدًا تَابَعَ أَيْمَانَ بْنَ نَابِلٍ عَلَى هَذِهِ الرِّوَايَةِ، وَأَيْمَانٌ عِنْدَنَا لَا بُأْسَ بِهِ، وَالْحَدِيثُ خَطَّأُ<sup>(٢)</sup>). انتهى

وقال الإمام الترمذى بعد أحد الأحاديث: (حَدِيثُ أَيْمَانَ بْنَ نَابِلٍ وَهُوَ ثَقَهٌ عِنْدَ أَهْلِ الْحَدِيثِ<sup>(٣)</sup>). انتهى

(١) سنن النسائي (حديث رقم: ٧٦٣).

(٢) المجنبي من السنن (٤٣/٣).

(٣) سنن الترمذى (٢٤٧/٣).

وقال الإمام الحافظ ابن عَدِي في كتابه «الكامل» وقد ذكر حديث التشهد ضمن ما أنكر عليه: (ولأيمن بن نابل أحاديث غير ما ذكرته هنا، وهو لا بأس به فيها يرويه، وما ذكرته جملة أحاديثه، ولم أر أحداً ضعفه من تكلم في الرجال، وأرجو أن أحاديثه لا بأس بها، صالحة)<sup>(١)</sup>. انتهى

قلت: تخطئة أيمن بن نابل ليست على سبيل **الْجَزْمِ** والقطع؛ وإنما هي ترجيح أحد احتمالين، فإنه من **الْمُحْتَمَلِ** أن يكون أيمن سمعه هكذا من أبي الزبير، فيكون أبو الزبير سمعه من جابر، وسمعه أيضاً من سعيد وطاوس.

هذا احتمالٌ وارِدٌ لا يختلف فيه عاقلان؛ لكن الذين حَكَمُوا بتخطئة أيمن - رأوا أن هذا الاحتمال بعيد.

هذا من وجهة نظرهم، لكن الاحتمال يبقى قائماً.

ولذلك قال الإمام الشافعي في كتاب «اختلاف الحديث»: (وَقَدْ رَوَى أَيْمَنُ بْنُ نَابِلٍ بِإِسْنَادٍ لَهُ، عَنْ جَابِرٍ، عَنِ النَّبِيِّ - عَلَيْهِ السَّلَامُ - تَشَهِّدَا بِخَالِفٍ هَذَا فِي بَعْضٍ حُرُوفِهِ، وَرَوَى الْبَصْرِيُّونَ عَنْ أَبِي مُوسَى عَنِ النَّبِيِّ - عَلَيْهِ السَّلَامُ - حَدِيثًا بِخَالِفِهِمَا فِي بَعْضٍ حُرُوفِهِمَا، وَرَوَى الْكُوفِيُّونَ عَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ فِي التَّشَهِيدِ حَدِيثًا بِخَالِفِهَا كُلُّهَا فِي بَعْضٍ حُرُوفِهَا).

فَهَيَ مُشْتَبِهُهُ مُنَقَّارِيَّهُ، وَاحْتَمَلَ أَنْ تَكُونَ كُلُّهَا ثَابِتَهُ، وَأَنْ يَكُونَ رَسُولُ اللهِ يُعَلَّمُ الجَمَاعَةَ وَالْمُنْفَرِدِينَ التَّشَهِيدَ، فَيَحْفَظُ أَحَدُهُمْ عَلَى لَفْظِهِ، وَيَحْفَظُ الْآخَرُ عَلَى لَفْظِهِ

يُخَالِفُهُ، لَا يُخْتَلِفُانِ فِي مَعْنَى أَنَّهُ إِلَيْهَا يُرِيدُ بِهِ تَعْظِيمَ اللَّهِ جَلَّ ثَنَاؤُهُ وَذِكْرُهُ<sup>(١)</sup>). انتهى  
كلام الشافعي.

تأمَّلوا قول الإمام الشافعي: (وَاحْتَمِلَ أَنْ تَكُونَ كُلُّهَا ثَابِتَةً).

فالاحتياط قائم، لا يختلف في ذلك عاقلان.

وحيث ثبت وجود احتياط أن الرسول ﷺ ذكر لفظ «بسم الله» في التشهد؛ فلا  
يصح للغماري أن يجزم بأن ابن عمر رضي الله عنه قد ابتدع واحتزَرَ من عند نفسه لفظ «بسم  
الله» في التشهد.

### ثُمَّ:

أليس الغماري هو نفسه الذي قال في كتابه «حسن التفهم»، ص ١٣: (القاعدة  
الأصولية أن ما دخله الاحتياط سقط به الاستدلال)؟!!

فليماذَا أَغْمَضَ الغماري عينيه هنا عن هذه القاعدة ورماها وراء ظهره؟!!  
أم أنَّ الغماري - لضعف قدراته العقلية الاستدلالية - لا يُتقَنْ تطبيق القواعد  
على المسائل الفرعية؟!

### الرواية الرابعة:

رواهَا أَبُو الْعَبَّاسِ السَّرَّاجُ<sup>(٢)</sup> - بِإِسْنَادِ صَحِيحٍ - فِي كِتَابِهِ الْمُشْهُورِ بِ«مُسْنَدِ

---

(١) اختلاف الحديث (ص ٤٨٨-٤٨٩).

(٢) قال الإمام شمس الدين الذهبي في كتابه «سير أعلام النبلاء»، ١٤ / ٣٨٩: (السرّاج محمد بن

## الباب التاسع

السراج»، قال: (حدثنا محمد بن رافع، حدثنا عبد الرزاق، أخبرنا ابن جرير، قال: وأخبرني ابن طاوس، عن أبيه أنه قال في التشهد: بسم الله الرحمن الرحيم، التحيات المباركات والصلوات والطيبات لله، السلام على النبي ورحمة الله وبركاته، السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين،أشهد أن لا إله إلا الله، وأشهد أن محمدًا عبد ورسوله. وكان يقول بعد ذلك كلاماً يعظمها جدًا، قلت في المثنين كلامهما؟ قال: بل في المثنى الآخر بعد التشهد قلت: ما هو؟ قال: أعوذ بالله من عذاب جهنم وأعوذ بالله من شر المسيح الدجال، وأعوذ بالله من عذاب القبر، وأعوذ بالله من فتنة المحييا والممات). قال: كان يعظهم، وأخبر به عن عائشة، عن النبي ﷺ.  
(١) صحيح

- محمد بن رافع: ثقة<sup>(٢)</sup>.

٢ - عبد الرزاق: ثقة<sup>(٣)</sup>، وهو الإمام الصناعي صاحب «مصنف عبد الرزاق».

٣ - ابن جرير: ثقة<sup>(٤)</sup>، يحتاج بروايته إذا صرخ بالسماع، وقد صرخ هنا.

إسحاق بن إبراهيم بن مهران: الإمام، الحافظ، الثقة، شيخ الإسلام، محدث خراسان، أبو العباس.. صاحب «المسندي الكبير».. مولده في سنة سنتين عشرة ومائتين.

(١) مستند السراج (ص ٢٧٠).

(٢) قال الحافظ ابن حجر في كتابه «تقريب التهذيب»، ص ٤٧٨: (محمد بن رافع .. ثقة عبد).

(٣) قال الحافظ ابن حجر في كتابه «تقريب التهذيب»، ص ٣٥٤: (عبد الرزاق بن همام .. أبو بكر الصناعي، ثقة حافظ).

(٤) قال ابن حجر في «تقريب التهذيب»، ص ٣٦٣: (عبد الملك بن عبد العزيز بن جرير .. ثقة).

٤ - ابْنُ طَاؤُسٍ: ثقة<sup>(١)</sup>.

٥ - طاوس بن كيسان: ثقة<sup>(٢)</sup>.

وَبَيْتَ - بِإِسْنَادِ صَحِيحٍ - فِي «مَصْنُفِ عَبْدِ الرَّزَاقِ» لِلإِمَامِ عَبْدِ الرَّزَاقِ، قَالَ: (عَنْ ابْنِ جُرَيْجٍ، قَالَ: أَخْبَرَنِي ابْنُ طَاؤُسٍ، عَنْ أَبِيهِ، أَنَّهُ كَانَ يَقُولُ فِي التَّشْهِيدِ: «بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ، التَّحِيَّاتُ الْمُبَارَكَاتُ وَالصَّلَوَاتُ الطَّيِّبَاتُ لِلَّهِ، السَّلَامُ عَلَيْكَ أَيُّهَا النَّبِيُّ وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَّكَاتُهُ، السَّلَامُ عَلَيْنَا وَعَلَى عِبَادِ اللَّهِ الصَّالِحِينَ، أَشْهُدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَأَشْهُدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ»).

قَالَ طَاؤُسٌ فِي التَّشْهِيدِ: «كَانَ يُعَلَّمُ كَمَا يُعَلَّمُ الْقُرْآنُ»<sup>(٣)</sup>.

قلت: الرواية الأولى صريحة في شدة تعظيم طاوس لما تلقاه عن عائشة عن رسول الله ﷺ.

والرواية الثانية صرّح فيها طاوس بأنه تلقى التشهد - وفيه التسمية - كما يتلقى القرآن، وهذه العبارة لا تُقال إلا فيما يتلقاه بالحرف مُسندًا إلى النبي ﷺ، تماماً كما يتلقى القرآن الكريم.

فقول طاوس فِي التَّشْهِيدِ: «كَانَ يُعَلَّمُ كَمَا يُعَلَّمُ الْقُرْآنُ» ظاهره أن كل حرف في

(١) قال الحافظ ابن حجر في كتابه «تقرير التهذيب»، ص ٣٠٨: (عبد الله بن طاوس بن كيسان .. ثقة فاضل).

(٢) قال الحافظ ابن حجر في «تقرير التهذيب»، ص ٢٨١: (طاوس بن كيسان .. ثقة، فقيه).

(٣) مصنف عبد الرزاق (حديث رقم: ٣٠٧١).

الشهد تلقّاه بإسناده عن النبي ﷺ كما تلقى القرآن الكريم، دون تغيير حرف واحد.

### الخلاصة:

كل الروايات السابقة مع الآثار الصحيحة عن ابن عمر في شدة تهيه عن الابداع في العبادات تؤكّد - بما لا يدع مجالاً للشك - أن ابن عمر رضي الله عنه لم يذكر التسمية في التشهد إلا بإرشاد من النبي ﷺ<sup>(١)</sup>.

### أضف إلى ذلك:

إذا افترضنا أن الرواية السابقة لم نعثر عليها، فإن استدلال الغماري سيكون فاسداً أيضاً.

لماذا؟

لأن فعل ابن عمر رضي الله عنه له احتيالان:

الاحتياط الأول: أنه فعل ذلك بإرشاد من النبي ﷺ.

(١) ينبغي التنبيه على أنه وردت رواية عن ابن عمر رضي الله عنه أنه عَلِم أ أصحابه التشهد دون عبارة «بِسْمِ اللَّهِ» وكأنه عَلِم أن صيغة التشهد بدون التسمية هي آخر ما عَلِمَه النبي ﷺ أصحابه، ويختتم أيضاً أن ابن عمر رضي الله عنه عَلِم جواز الصيغتين.

وفي مثل ذلك يقول الحافظ ابن حجر في كتابه «فتح الباري» شرح صحيح البخاري، ٣١٦/٢: (يمكن أن يقال: إنَّ الرِّيَادَةَ الَّتِي فِي حَدِيثِ ابْنِ عَبَّاسٍ وَهِيَ «الْمُبَارَكَاتُ» لَا تُنَافِي رِوَايَةَ ابْنِ مَسْعُودٍ، وَرُجُحَ الْأَخْذُ بِهَا؛ لِكُونِ أَخْذِهِ عَنْ النَّبِيِّ كَانَ فِي الْأَخْيَرِ).

## أكاذيب وجهات الغماري فيما زعم أن الصحابة ابتدأ عهده بعد موت النبي ﷺ

الاحتمال الثاني: أنه ابتدع ذلك من عند نفسه.

والاحتمال الثاني مرفوض؛ لأنَّه يخالف ما ثبت وصح عن ابن عمر رضي الله عنهما، فيتعين ترجيح الاحتمال الأول لأنَّه يوافق الآثار الثابتة الصحيحة عن ابن عمر رضي الله عنهما.

### ثُمَّ

أليس الغماري هو نفسه الذي قال في كتابه «حسن التفهم»، ص ١٣: (القاعدة الأصولية أن ما دخله الاحتمال سقط به الاستدلال)؟؟!

فلماذا أغْمَض الغماري عينيه هنا عن هذه القاعدة ورماها وراء ظهره؟؟!!

أم أنَّ الغماري - لضعف قدراته العقلية الاستدلالية - لا يُتقن تطبيق القواعد على المسائل الفرعية؟!

وبذلك يتضح لكم تهالك هذه الشبهات الواهية التي يثيرها الغماري، والمتَعلِّق بها كالمُتعلِّق ببيت العنكبوت، فيخرج ضريرًا.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

## الكذبة الثانية عشرة

**رَعْمَهُ أَنَّ ابْنَ عُمَرَ قَوْمَهُ ابْتَدَعَ فِي التَّشْهِيدِ «وَبِرَكَاتِهِ» وَ«وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ»**

قال عبد الله الغماري في كتابه «إنقاذ الصنعة في تحقيق معنى البدعة»، ص ٥٠ - ٥١: (وروى أبو داود عن ابن عمر عن رسول الله ﷺ في التشهد: «التحيات لله الصلوات الطيبات، السلام عليك أيها النبي ورحمة الله - قال ابن عمر: زدت فيها: «وببركاته» - السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين،أشهد ألا إله إلا الله - قال ابن عمر: زدت فيها: «ووحده لاشريك له» - وأشهد أن محمداً عبده ورسوله.

قلت [القاتل هو الغماري]: .. فزادها باجتهاده، وهذا يدل على أنه لا يرى بأسا في الزيادة على الذكر المأثور في الصلاة). انتهى كلام الغماري.

قلت: هذا مثال صارخ على شدة جهل الغماري بعلم الحديث وعجزه عن دراسة أسانيد الروايات دراسة تفصيلية مُتقنة، وبيان ذلك في مطلبين:

**المطلب الأول:** بيان طعن كبار أئمة الحديث في هذه الرواية.

**المطلب الثاني:** بيان أن التصریح بالسماع في بعض الروايات قد يكون خطأ من أحد الرواة.

**المطلب الثالث:** بيان طعن أئمة الحديث في أبي بشر بسبب إخفائه الواسطة التي بيّنه وبين من يروي عنه الحديث.

**المطلب الرابع:** بيان أن هذه الرواية مُنكرة؛ لأنها تحالف الروايات الصحيحة عن

ابن عمر رضي الله عنه.

وإليكم تفصيل ذلك:

### المطلب الأول: بيان طعن كبار أئمة الحديث في هذه الرواية:

الرواية هكذا في «سنن أبي داود»: (حدَثَنَا نَصْرُ بْنُ عَلَىٰ، حَدَثَنِي أَبِي، حَدَثَنَا شُعْبَةُ، عَنْ أَبِي بَشِّرٍ: سَمِعْتُ مُجَاهِدًا يُحَدِّثُ عَنْ أَبْنِ عُمَرَ، عَنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فِي التَّشَهِيدِ: التَّحِيَّاتُ لِلَّهِ الصَّلَوَاتُ الطَّيِّبَاتُ السَّلَامُ عَلَيْكَ أَشْيَا النَّبِيِّ وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَكَاتُهُ).  
قال: قَالَ أَبْنُ عُمَرَ: زِدْتُ فِيهَا «وَبَرَكَاتُهُ» ..).

قلت: هذا الإسناد فيه انقطاع بين أبي بشر ومجاهد؛ لأن أبو بشر لم يسمع من مجاهد شيئاً، والتصريح بالسماع هنا خطأ.

فحن لا نعلم الواسطة التي نقلت هذا الكلام لأبي بشر؛ فمصدر الرواية مجهول.

وقد طعن كبار أئمة الحديث في هذه الرواية، وإليكم تصریحاتهم بذلك:

١ - الإمام شعبة بن الحجاج (٨٢ - ١٦٠ هـ) أمير المؤمنين في الحديث:

قال الإمام شمس الدين الذهبي في كتابه «ميزان الاعتدال في نقد الرجال»:  
(قال ابن القطان: كان شعبه يُضيقُ حديث أبي بشر عن مجاهد، وقال: لم يسمع منه شيئاً) <sup>(٢)</sup>. انتهى

(١) سنن أبي داود (١/٢٥٥)، رقم: ٩٧١.

(٢) ميزان الاعتدال في نقد الرجال (٢/١٢٨).

## الباب التاسع

٢ - الإمام أحمد بن حنبل (١٦٤ - ٢٤١ هـ) إمام أهل السنة:

قد أنكر الإمام أحمد هذه الرواية التي فيه تصريح أبي بشر بالسماع من مجاهد.

قال الإمام أبو أحمد بن عدي في كتابه «الكامل في الضعفاء»: (جعفر بن إياس .. يُكْنَى أبا بِشْر، واسطي). حدثنا عبد الوهاب بن أبي عصمة، حدثنا أبو طالب أَحْمَدَ بْنُ حَمِيدٍ، سأله - يعني: أَحْمَدَ بْنُ حَنْبَلَ - عن حديث شعبة، عَنْ أَبِي بِشْرٍ، قَالَ: سَمِعْتُ مُجَاهِدًا يُحَدِّثُ، عَنْ أَبْنَى عُمَرَ، عَنِ النَّبِيِّ ﷺ فِي التَّشْهِيدِ: «التحيات». فَأَنْكَرَهُ، وَقَالَ: «لَا أَعْرِفُه».

قلت: روى نصر بن علي، عَنْ أَبِيهِ، قَالَ: سَمِعْتُ مُجَاهِدًا!

قَالَ [الإمام احمد بن حنبل]: قَالَ يَحْيَى: كَانَ شَعْبَةً يُضَعِّفُ حَدِيثَ أَبِي بِشْرٍ عَنْ مُجَاهِدٍ، قَالَ: لَمْ يَسْمَعْ مِنْهُ شَيْئًا<sup>(١)</sup>. انتهى كلام الإمام ابن عدي.

قلت: فالإمام أحمد أنكر هذا الحديث وقال: «لا أعرفه» ونقل تصريح شعبة بن الحجاج بأن أبو بشر لم يسمع من مجاهد شيئاً.

٣ - الإمام البخاري (١٩٤ - ٢٥٦ هـ):

قال الإمام الترمذى في «العلل الكبير»: (عَنْ أَبِي بِشْرٍ، قَالَ: سَمِعْتُ مُجَاهِدًا يُحَدِّثُ عَنْ أَبْنَى عُمَرَ، عَنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فِي التَّشْهِيدِ: التَّحْيَاتُ لِلَّهِ وَالصَّلَوَاتُ وَالطَّيَّاتُ السَّلَامُ عَلَيْكَ أَيُّهَا النَّبِيُّ وَرَحْمَةُ اللَّهِ). قَالَ أَبْنُ عُمَرَ: زِدْتُ فِيهَا: «وَبَرَكَاتُهُ» ..

سَأَلَتْ مُحَمَّدًا [البخاري] عَنْ هَذَا الْحَدِيثِ، فَقَالَ: رَوَى شَعْبَةُ عَنْ أَبِي بِشْرٍ، عَنْ

(١) الكامل في الضعفاء (٢/١٥١).

## أكاذيب وجهات الغيارى فيما رَعَمَ أن الصحابة ابْتَدَأُوهُ بَعْدَ موت النبي ﷺ

مجاهِدٍ، عَنْ أَبْنِ عُمَرَ، وَرَوَى سَيْفُ، عَنْ مجاهِدٍ، عَنْ أَبِي مَعْمَرٍ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَسْعُودٍ، قَالَ مُحَمَّدٌ: وَهُوَ الْمَحْفُوظُ عِنْدِي<sup>(١)</sup>). انتهى

قلتُ: فقد طعن الإمام البخاري في هذه الرواية وأنها غير محفوظة، فهي خطأ.

ويؤكِّد ذلك الإمام أبو بكر البهقي (٣٨٤ - ٤٥٨هـ) في كتابه «السنن الكبرى»، قال:

(عَنْ أَبِي بَشِّرٍ، قَالَ: سَمِعْتُ مجاهِدًا يُجَدِّثُ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ، عَنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فِي التَّشَهِيدِ: التَّحْمِيلُ لِلَّهِ .. قَالَ أَبْنُ عُمَرَ: زِدْتُ فِيهَا «وَبَرَكَاتُهُ» ..

وَكَانَ مُحَمَّدُ بْنُ إِسْمَاعِيلَ الْبُخَارِيُّ يَرَى رِوَايَةَ سَيْفٍ، عَنْ مجاهِدٍ، عَنْ أَبِي مَعْمَرٍ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَسْعُودٍ - هِيَ الْمَحْفُوظَةُ دُونَ رِوَايَةِ أَبِي بَشِّرٍ<sup>(٢)</sup>). انتهى

٤ - الإمام أبو أحمد بن عدي (٢٧٧ - ٣٦٥هـ):

ذكر هذا الحديث في ترجمة أبي بشر في كتابه «الكامل في ضعفاء الرجال»، وهذا يعني أن هذا الحديث من الأحاديث التي قد أنكِّرت على أبي بشر.

فقد قال الإمام أبو أحمد بن عدي في مقدمة كتابه هذا: (وَذَاكِرٌ فِي كِتَابِي هَذَا كُلُّ مَنْ ذُكِرَ بِضَرِبٍ مِنَ الْضَّعْفِ .. وَذَاكِرٌ لِكُلِّ رَجُلٍ مِنْهُمْ إِمَّا رَوَاهُ مَا يُضَعَّفُ مِنْ أَجْلِهِ)<sup>(٣)</sup>. انتهى

(١) العلل الكبير (١/٧١).

(٢) السنن الكبرى (٢/١٣٩).

(٣) الكامل في ضعفاء الرجال (١/٢).

قال الإمام أبو أحمد بن عدي في كتابه «الكامل في ضعفاء الرجال»:

(جعفر بن إياس: .. يُكنى أبا بشر..)

عن شعبة، عن أبي بشر، عن مجاهد: كُنْتُ آخِذًا بِيَدِ ابْنِ عُمَرَ، وَهُوَ يَطُوفُ بِالْبَيْتِ، وَهُوَ يُعْلَمُ التَّحْيَةَ فَذَكَرَ ذَلِكَ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ، فَقَالَ: التَّحْيَاتُ لِللهِ وَالصَّلَواتُ وَالطَّيَّبَاتُ .. السَّلَامُ عَلَيْكَ أَيُّهَا النَّبِيُّ وَرَحْمَةُ اللهِ - وَزِدْتُ «وَبَرَكَاتُهُ» - السَّلَامُ عَلَيْنَا وَعَلَى عِبَادِ اللهِ الصَّالِحِينَ، أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ - قَالَ: وَزِدْتُ «وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ» - وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدَهُ وَرَسُولَهُ<sup>(١)</sup>. انتهى

(١) الكامل في ضعفاء الرجال (٢/١٥١).

تنبيه مهم: كل هذه التصريحات التي نقلناها عن كبار أئمة الحديث المُتَقدَّمين – شعبة ويجيبي القطان وأحمد بن حنبل والبخاري وأبن عدي – توضح ضعف هذه الرواية، وعدم ثبوتها، وأن أبي بشر لم يسمع من مجاهد شيئاً.

لكن ييدو أن هذه الحقيقة غابت عن الإمام الدارقطني، فقد صاحب الرواية وأشار إليها من طريق شعبة عن أبي بشر عن مجاهد، ولم يذكر طفون شعبة في سماع أبي بشر من مجاهد، فظاهر أن هذه الحقيقة قد غابت عن الإمام الدارقطني، وتتابعه على ذلك الشيخ الألباني في «صحيحة أبي داود».

وشاء الله تعالى ألا يجتمع العلم كله عند إنسان، ولكن كما قال الإمام الشافعي في كتابه «الرسالة» - في أصول الفقه - ما خلاصته أن الحق قد يغيب عن بعض الأئمة؛ لكن لا يمكن أن يغيب عن جميع الأئمة، فالحق الذي غاب عن الإمام الدارقطني - علمه جمّع من كبار أئمة الحديث الذين سبقوه. (انظر كلام الإمام الشافعي في الباب الأول من كتابنا هذا، ص ٨٣).

المطلب الثاني: بيان أن التصرير بالسماع في بعض الروايات قد يكون خطأ منأحد الروايات:

ما ذكرناه في المطلب الأول هو خير مثال على ذلك، وإنما يدرك ذلك كبار أئمة عِلَّل الحديث العارفين بأحوال الرجال؛ كالائمة: يحيى بن سعيد القطان، وشعبة، وأحمد بن حنبل، وعلي بن المديني، والبخاري، وأبو حاتم الرازي، وأبو زرعة الرازي، وغيرهم من الأئمة الكبار.

ونكتفي هنا بنقل كلام الحافظ زين الدين ابن رجب (٧٣٦ - ٧٩٥ هـ) في شرحه لـ «عِلَّل الترمذى».

قال الحافظ ابن رجب في شرحه لـ «عِلَّل الترمذى»: (كان أحمد يستنكرون دخول التحدث في كثير من الأسانيد، ويقول: هو خطأ، يعني ذِكر السَّماع. قال في رواية «هدبة، عن حماد، عن قتادة، حدثنا خlad الجهنمي»: هو خطأ، خlad قديم، ما رأى قتادة خلاداً..).

وكذلك ذَكَر أبو حاتم الرازي أن بقية بن الوليد كان يروي عن شيوخ ما لم يسمعه، فيظن أصحابه أنه سمعه، فيرون عنه تلك الأحاديث ويُصرّحون بسماعه لها من شيوخه، ولا يضبطون ذلك.

وحيثند ينبغي التفطن لهذه الأمور ولا يُعتر بمجرد ذِكر السَّماع والتحدث في الأسانيد..

وكلام أحمد وأبي زرعة وأبي حاتم - في هذا المعنى - كثير جداً، يطول الكتاب

يُذْكُرُهُ<sup>(١)</sup>). انتهى كلام الحافظ ابن رجب.  
وقال الحافظ ابن رجب - أيضاً - في شرحه لـ«علل الترمذى»: (فإنه كثيراً ما  
يريد التصريح بالسماع ويكون خطأ<sup>(٢)</sup>). انتهى

### المطلب الثالث: بيان طعن أئمة الحديث في أبي بشر بسبب إخفائه الواسطة التي بيّنه وبين من يروي عنه الحديث:

ليست هذه هي المرة الوحيدة التي يقوم فيها أبو بشر بإخفاء الواسطة التي بيّنه  
وبيّن من يروي عنه الحديث، وإنما فعل ذلك كثيراً، وإليكم بيان ذلك:

١ - أبو بشر نسب إلى حبيب بن سالم ما لم يسمعه منه:

قال الحافظ ابن حجر في كتابه «تهذيب التهذيب»: (قال علي بن المديني:  
سمعت يحيى بن سعيد يقول: «كان شعبة يُضَعِّفُ أحاديث أبي بشر عن حبيب بن  
سالم» ..

قال أحمد [ابن حنبل]: «وكان شعبة يقول: لم يسمع أبو بشر من حبيب بن  
سالم»<sup>(٣)</sup>. انتهى

٢ - أبو بشر نسب إلى سليمان اليشكري ما لم يسمعه منه:

قال الحافظ ابن حبان في كتابه «الثقات»: (سليمان بن قيس اليشكري .. روى

(١) شرح علل الترمذى (١/١٤٠).

(٢) شرح علل الترمذى (٢/٥٨٩).

(٣) تهذيب التهذيب (٢/٧١).

أكاذيب وحالات الغماري فيما زعم أن الصحابة ابْتَدَأُوه بَعْدَ موت النبِيِّ ﷺ

عنه قتادة وأبو بشر، ولم يَرَه أبو بشر<sup>(١)</sup>). انتهى

وقال الإمام البخاري: (سُلَيْمَانُ الْيَشْكُرِيُّ .. لَمْ يَسْمَعْ مِنْهُ قَتَادَةً وَلَا أَبُو بِشَرٍ .. لَا نَعْرِفُ لِأَحَدٍ مِنْهُمْ سَعَاءً مِنْ سُلَيْمَانَ الْيَشْكُرِيِّ)<sup>(٢)</sup>.

### والخلاصة:

أبو بشر كان يُسْقِط الواسطة التي يَبْيَّنُهُ ويَبْيَّنُ مَنْ يَرْوِي عنه، فروى عن مجاهد مباشرة على الرغم من أنه لم يسمع من مجاهد، فأسقط الواسطة بينه وبين مجاهد. وروى عن حبيب بن سالم مباشرة على الرغم من أنه لم يسمع من حبيب، فأسقط الواسطة بينه وبين حبيب.

وروى عن سليمان اليشكري مباشرة على الرغم من أنه لم يسمع من سليمان ولم يَرَه، فأسقط الواسطة بينه وبين سليمان.

فرواياته عن هؤلاء مُرْسَلة؛ يعني منقطعة، فهناك انقطاع بينه وبين هؤلاء.

لذلك قال الحافظ ابن حجر في مقدمة كتابه «فتح الباري» شرح صحيح البخاري: (جعفر بن إياس أبو بشر: تَكَلَّمَ فِيهِ لِلإِرْسَال)<sup>(٣)</sup>. انتهى  
قلت: فقد تَكَلَّمَ فِيهِ الأئمَّة بِسَبَبِ رُوَايَاتِهِ الْمُرْسَلَةُ الْمُنْقَطِّعَةُ.

### والسؤال الآن:

(١) الثقات (٤/٣٠٩).

(٢) سنن الترمذى (٣/٦٠٤).

(٣) هدي السارى (ص ٤٦١).

هل جَهْل الغماري بعلم الحديث وأحوال الرجال بَلَغ هذه الدرجة القبيحة؟!!  
إذا كان الغماري لا يُتقن دراسة أسانيد الروايات، فلماذا أقْحَم نفسه فيها لا  
يتقنها؟!

قال الحافظ ابن حجر في كتابه «فتح الباري شرح صحيح البخاري»: (إِذَا تَكَلَّمَ  
المرءُ فِي غَيْرِ فَتَهُ، أَتَى بِهَذِهِ الْعَجَائِبِ) <sup>(١)</sup>. انتهى

أما إذا كان الغماري يَعْلَم كل ذلك ثم أخفاه، فسيكون - والعياذ بالله تعالى -  
من قال الله تعالى فيهم: ﴿أَفَرَءَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهًا وَهَوَلَهُ وَأَصَلَهُ اللَّهُ عَلَى عِلْمٍ وَحَتَّمَ عَلَى  
سَمْعِهِ، وَقَلَّبَهُ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ غِشْنَوَةً فَمَنْ يَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ اللَّهِ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ﴾  
[الجاثية: ٢٣].

يقول الإمام ابن تيمية في كتابه «اقتضاء الصراط»: (والاحتجاج بمثل هذه  
الحجج .. ليس طريقة أهل العلم، لكن لكثره الجهالة قد يستند إلى مثلها خلق كثير  
من الناس .. وأما إظهار الاعتماد على ما ليس هو المعتمد في القول والعمل، فتنوع من  
النفاق في العلم والجدل والكلام والعمل) <sup>(٢)</sup>. انتهى

#### المطلب الرابع: بيان أن هذه الرواية مُنْكَرَة؛ لأنها تخالف الروايات الصحيحة

عن ابن عمر رضي الله عنه:

بَيَّنَتْ روايات صحيحة عن ابن عمر رضي الله عنه تدل دلالة قوية على أنه كان شديد  
الاتّباع لِسُنَّة النَّبِي صلوات الله عليه وسلم، لا يُحِيد عنها، يقول ما قاله رضي الله عنه، ويترك ما تركه رضي الله عنه.

(١) فتح الباري (٣/٥٨٤).

(٢) اقتضاء الصراط (ص ٢٧٢).

## أكاذيب ووجهات الغماري فيما زَعَمَ أن الصحابة ابْتَدَأُوه بَعْدَ موت النَّبِيِّ ﷺ

وَمَنْ قَالَ مَا لَمْ يَقُلْهُ ﷺ أَوْ فَعَلَ مَا لَمْ يَفْعَلْهُ ﷺ فِي الْعِبَادَاتِ فَإِنَّ ابْنَ عُمَرَ يَرِى  
هَذَا مُبْتَدِعًا يَسْتَحْقُ الدَّمَ، وَيُنْكِرُ عَلَيْهِ.

### الرواية الأولى:

ثَبَّتَ - بِإِسْنَادِ صَحِيحٍ<sup>(١)</sup> - فِي «الْمَدْخُولُ إِلَى السَّنَنِ الْكَبْرِيِّ» لِإِلَامِ الْبَيْهَقِيِّ، عَنِ ابْنِ عُمَرَ، قَالَ: «كُلُّ بِدْعَةٍ ضَلَالٌ، وَإِنْ رَأَاهَا النَّاسُ حَسَنَةً».

### الرواية الثانية:

ثَبَّتَ - بِإِسْنَادِ حَسَنٍ<sup>(٢)</sup> - فِي «سَنَنِ أَبِي دَاوُدَ»، عَنْ مُجَاهِدٍ، قَالَ: كُنْتُ مَعَ ابْنِ عُمَرَ، فَتَوَوَّبَ رَجُلٌ فِي الظَّهَرِ أَوِ الْعَصْرِ، قَالَ: «اخْرُجْ بِنَا؛ فَإِنَّ هَذِهِ بِدْعَةٌ».

### الرواية الثالثة:

رَوَاهَا الْحَاكِمُ - بِإِسْنَادِ صَحِيحٍ<sup>(٣)</sup> - فِي «الْمُسْتَدِرُكَ عَلَى الصَّحِيفَيْنِ»، عَنْ نَافِعٍ، أَنَّ رَجُلاً عَطَسَ عِنْدَ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رض، فَقَالَ: «الْحَمْدُ لِلَّهِ، وَالسَّلَامُ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ». فَقَالَ ابْنُ عُمَرَ: وَأَنَا أَقُولُ: الْحَمْدُ لِلَّهِ، وَالسَّلَامُ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ، وَلَكِنْ لَيْسَ هَكَذَا، عَلَّمَنَا رَسُولُ اللَّهِ صل إِذَا عَطَسَ أَحَدُنَا أَنْ يَقُولَ: «الْحَمْدُ لِلَّهِ عَلَى كُلِّ حَالٍ»).

(١) تم بيان صحة الإسناد تفصيلاً في كتابنا هذا (ص ٥١١).

(٢) تم بيان حُسن الإسناد تفصيلاً في كتابنا هذا (ص ٥١٣).

(٣) تم بيان صحة الإسناد تفصيلاً في كتابنا هذا (ص ٥١٤).

## **الخلاصة:**

المطالب الأربع السابقة توضح لكم - ووضوحاً قطعياً - تهالك هذه الشبهات الواهية التي يثيرها الغماري، والمُتَعَلِّقُ بها كالمُمَعَلُّ ببيت العنكيبوت، فيخِرْ صريعاً.

# الباب العاشر

كَشْفُ كَذْبِ زَعْمِ الْفَمَارِيِّ أَنَّ الْقُرْآنَ يُؤَيِّدُ الْبَدْعَةَ الْخَسَنَةَ

﴿ وَرَهْبَانِيَّةً أَبْتَدَعُوهَا ﴾

**كذبة أن القرآن يؤيد البدعة الحسنة ﴿ وَرَهْبَانِيَّةً أَبْتَدَ عَوْهَا ﴾**

قال عبد الله الغماري في كتابه «إتقان الصنعة في تحقيق معنى البدعة»، ص ٢٣: «

(القرآن يؤيد البدعة الحسنة .. ﴿ وَرَحْمَةً وَرَهْبَانِيَّةً أَبْتَدَ عَوْهَا مَا كَتَبْنَا هَا عَلَيْهِمْ إِلَّا أَبْتَغَاهُمْ رِضْوَانِ اللَّهِ فَمَا رَعَوْهَا حَقٌّ رِعَايَتِهَا ﴾ [الحديد: ٢٧] .. فإن الآية لم تَعِب أولئك

الناس على ابتداع الرهبانية، لأنهم قصدوا بها رضوان الله، بل عابتهم على أنهم لم يرعوها حق رعايتها، وهذا يفيد مشروعية البدعة الحسنة كما هو ظاهر، وابن كثير - رحمه الله - لم يدرك مغزى الآية؛ فحملها على ذم البدعة مطلقاً، وهو خطأ). انتهى  
كلامه.

قلت: والله إن العجب لا ينقطع من كثرة التدليسات القبيحة في كلام الغماري؛ إضافة إلى هذا الخلط والخبط في كلامه والذي سببه جهله بعلمأصول الفقه وضعف قدراته العقلية الاستدلالية، وبيان ذلك في أربعة أجوبة:

نذكر أولاً هذه الأجوبة مختصرة، ثم تُتبع ذلك بذكرها تفصيلاً:

**الجواب الأول:**

إنَّ ظاهر الآية أن الله تعالى هو الذي شرع لهم الرهبانية وكتبها عليهم.

**الجواب الثاني:**

إنَّ المفسرين ذَكَرُوا أن الرهبانية لا تعني اختراع شعائر وعبادات في الدين، وإنما

معناها: اعتزال الناس في الكهوف والجبال، وترك شهوات الدنيا الزائلة من طعام وشراب ونساء؛ للتفرغ للتعبد بما شرعه الله (انظر: ص ٥٥٧).

### الجواب الثالث:

إذا افترضنا - على سبيل الجدل - أن الرهبانية تعني الابتداع في الدين، فليس في الآية أي دليل على جواز هذا الابتداع (انظر: ص ٥٦٨).

### الجواب الرابع:

إن الآية تحتمل أكثر من معنى، ولا يصح الاستدلال بشيء محتمل (انظر: ص ٥٧٠).

### الجواب الخامس:

إن هذا شرع من قبّلنا، وقد أجمع العلماء على أنه لا يكون شرعاً لنا إذا نسخه الله في شرّعنا، وقد نسخه رسول الله ﷺ بقوله: «كل بدعة ضلالة» (انظر: ص ٥٧٠).

والآن: إليكم تفصيل ذلك:

### الجواب الأول:

لقد أغمض الغماري عينيه عن تفسير قوي للآية صرّح به جمّع من كبار المفسرين؛ فلم يذكره الغماري وأخفاه عن القراء؛ لأن هذا التفسير القوي ينسف شبته من أساسها ويستأصلها من جذورها.

فقوله تعالى: ﴿مَا كَتَبْنَا لَهُمْ إِلَّا أَبْيَقَّاهُمْ رِضْوَانَ اللَّهِ﴾ ظاهره أن الله تعالى هو الذي كتب عليهم هذه الرهبانية وشرعها لهم؛ ليبتغوا بها رضوان الله.

وكذلك قوله تعالى قبل ذلك في نفس الآية: ﴿ وَجَعَلْنَا فِي قُلُوبِ الَّذِينَ أَتَبْغُوهُ رَأْفَةً وَرَحْمَةً وَرَهْبَانِيَّةً .. ﴾، فالله تعالى هو الذي جعل الرهبانية في قلوبهم.

وهذا يشبه - من وجهه ما - قوله ﷺ كما في «صحيح البخاري»: «يَأْتِي عَلَى النَّاسِ زَمَانٌ خَيْرٌ مَالِ الرَّجُلِ الْمُسْلِمِ الْغَنَمٌ يَتَبَعُهَا شَعْفَ الْجِبَالِ، وَمَوَاقِعُ الْقَطْرِ؛ يَقْرُبُ بِدِينِهِ مِنَ الْفِتَنِ»<sup>(١)</sup>.

وكذلك ما جاء في أصحاب الكهف: ﴿ وَإِذَا عَتَّلْتُمُوهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ إِلَّا اللَّهُ فَأَوْدًا إِلَى الْكَهْفِ يَنْشُرُ لَكُمْ رَبُّكُم مِنْ رَحْمَتِهِ وَيُهَبِّئُ لَكُمْ مِنْ أَمْرِكُمْ مَرْفَقًا ﴾ [الكهف: ١٦].

واليكم تصريحات كبار أهل العلم بذلك:

١ - الإمام ابن قتيبة الدينوري (٢١٣ - ٢٧٦ هـ): قال في كتابه «غريب القرآن»: (﴿ مَا كَتَبْنَاهَا عَلَيْهِمْ إِلَّا ابْتِغَاءِ رِضْوَانِ اللَّهِ ﴾ أي: ما أمرناهم بها إلا ابتغاء رضوان الله، أي أمرنا منها بما يرضي الله عز وجل، لا غير ذلك)<sup>(٢)</sup>. انتهى

٢ - مَكْيٰ بن أبي طالب (٣٥٥ - ٤٣٧ هـ): قال في كتابه «الهدایة إلى بلوغ

(١) قال ابن كثير في تفسيره (٣٩٣/٢): (وَلَيْسَ الْمُرَادُ مِنِ السِّيَاحَةِ مَا قَدْ يَقْهِمُهُ بَعْضُهُمْ مَنْ يَتَعَبَّدُ بِمُجَرَّدِ السِّيَاحَةِ فِي الْأَرْضِ وَالْفَرَدُ فِي شَوَّاهِقِ الْجِبَالِ وَالْكُهُوفِ وَالْبَرَارِيِّ، فَإِنَّ هَذَا لَيْسَ بِمَسْرُوعٍ إِلَّا فِي أَيَّامِ الْفِتَنِ وَالْزَّلَازِلِ فِي الدِّينِ كَمَا ثَبَّتَ فِي «صَحِيفَ الْبُخَارِيِّ» عَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيِّ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: «يُوشِكُ أَنْ يَكُونُ خَيْرُ مَالِ الرَّجُلِ غَنَمًا يَتَبَعُهَا شَعْفَ الْجِبَالِ وَمَوَاقِعُ الْقَطْرِ يَقْرُبُ بِدِينِهِ مِنَ الْفِتَنِ»).

(٢) غريب القرآن (ص ٤٥٤-٤٥٥).

النهاية في علم معاني القرآن وتفسيره»: (وقد قيل: إن «الرهبانية» معطوفة على «رأفة»، وأنها مما آتاهن الله، فابتدعوا فيها، وغيروها وبدلوها)<sup>(١)</sup>. انتهى

٣ - الإمام شمس الدين القرطبي (٦٠٠ - ٦٧١ هـ): قال في تفسيره «الجامع لأحكام القرآن»: (﴿وَرَهْبَانِيَّةً أَبْتَدَعُوهَا﴾ .. قيل: إِنَّهُ مَعْطُوفٌ عَلَى الرَّأْفَةِ وَالرَّحْمَةِ، وَالْمَعْنَى عَلَى هَذَا أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى أَعْطَاهُمْ إِلَيْهَا، فَغَيَّرُوا وَابْتَدَعُوا فِيهَا ..

﴿فَمَا رَعَوْهَا حَقَّ رِعَايَتِهَا﴾ أَيْ: فَمَا قَامُوا بِهَا حَقَّ الْقِيَامِ .. وَإِنَّهُمْ سَبَبُوا بِالرَّهْبِ إِلَى طَلَبِ الرِّئَايَةِ عَلَى النَّاسِ وَأَكْلِ أَمْوَالِهِمْ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿يَتَأْمِلُهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا إِنَّ كَثِيرًا مِنْ آلَّا حَبَارٍ وَآلَّرْهَبَانِ لَيَكُونُ أَمْوَالَ النَّاسِ يَأْتِبْطِلُ وَيَصُدُّونَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ﴾ [التوبه: ٣٤] وَهَذَا فِي قَوْمٍ أَذَاهُمُ الرَّهْبُ إِلَى طَلَبِ الرِّئَايَةِ فِي آخِرِ الْأَمْرِ<sup>(٢)</sup>.

وقال الحسن النيسابوري (المتوفى: ٨٥٠ هـ) في تفسيره «غرائب القرآن ورغائب الفرقان»: (في قوله: ﴿فَمَا رَعَوْهَا حَقَّ رِعَايَتِهَا﴾ أقوال:

أحدها: أنهم ما أقاموا على تلك السيرة؛ ولكنهم ضموا إليه التثليث والإلحاد؛ إلا أناساً منهم أقاموا على دين عيسى حتى أدركوا محمداً صلوات الله عليه فأمنوا به.

وثانيةها: أن أكثرهم لم يتسلوا بها إلى مرضاة الله ولكنهم جعلوها سلماً إلى المنافع الدنيوية<sup>(٣)</sup>. انتهى

(١) المداية إلى بلوغ النهاية في علم معاني القرآن وتفسيره (١١ / ٧٣٣٦).

(٢) الجامع لأحكام القرآن (١٧ / ٢٦٣).

(٣) غرائب القرآن ورغائب الفرقان (٢٧ / ١٢٤ - ١٢٦)، المطبعة الميمنية - مصر - ١٣٢١ هـ.

قلتُ: فيكون تفسير الآية أن الله كتب عليهم الرهبانية، لكنهم ابتدعوا فيها فلم يرعوها حق رعايتها، وعدم رعايتهم إياها كان بأن ابتدعوا فيها حتى صارت غير التي كتبها الله عليهم.

فالذم كان لعدم الرعاية، وعدم الرعاية كان بالابداع، فوقع الذم على الابداع.

لكنهم ابتدعوا رهبانية جديدة؛ حيث قالوا بالتلثيث وحرفوا الإنجيل وأظهروا الرهبانية رباء وسمعة؛ لأكل أموال الناس بالباطل، ثم كذبوا بـمحمد ﷺ حين جاء، فخانوا الأمانة ولم يرعوها حق الرعاية، إنما كتب الله عليهم الرهبانية ليبتغوا بها رضوان الله، لا زباء وسمعة ليتوصلوا بها إلى أكل أموال الناس بالباطل، فالله كتب عليهم رهبانية يُبتغى بها رضوان الله، فابتدعوا فيها؛ فلم يرعوها حق رعايتها.

٤ - الإمام أبو محمد بن عطية (٤٨١-٤٤٢ هـ): قال في تفسيره «المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز»: (قال مجاهد: المعنى: كَتَبْنَاهَا عَلَيْهِمْ اِبْتِغَاءَ رِضْوَانَ اللَّهِ) <sup>(١)</sup>.

قلتُ: على هذا التفسير يحتمل أن يكون قوله تعالى: ﴿أَبْتَدَعُوهَا﴾ معناه: أنهم أول من بدأ فعلها على أرض الواقع بعد أن شرعاها الله لهم وكتبها عليهم؛ لأنهم لم يسبقهم أحد إلى الرهبانية، وذلك لأنه لم يفعلها من قبلهم، وهو الاعتزال والتخاذ الصوامع للتفرغ للتعبد.

وليس معناه أنهم اخترعواها من عند أنفسهم دون أن يشرعها الله لهم.

وقد صرَح بذلك القاضي البيضاوي (المتوفى: ٦٨٥ هـ) عند كلامه على التوفيق

(١) المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/٢٧٠).

بين القول بأن الله هو الذي كتبها عليهم وبين قوله: ﴿أَبَتَدَعُوهَا﴾.

قال ناصر الدين البيضاوي في تفسيره «أنوار التنزيل وأسرار التأويل»: ﴿أَبَتَدَعُوهَا﴾ بمعنى: استحدثوها وأتوا بها أولاً؛ لا أنهم اخترعواها من تلقاء أنفسهم<sup>(١)</sup>. انتهى

وقال الإمام ابن تيمية (٦٦١-٧٢٨هـ) في كتابه «اقتضاء الصراط المستقيم»: «(البدعة) في اللغة تعم كل ما فعل ابتداء من غير مثال سابق .. فإذا كان نص رسول الله ﷺ قد دل على استحباب فعل أو إيجابه بعد موته أو دل عليه مطلقا ولم يُعمل به إلا بعد موته - ككتاب الصدقة الذي أخرجه أبو بكر رضي الله عنه - فإذا عمل أحد ذلك العمل بعد موته ﷺ، صَحَّ أَنْ يُسَمَّى «بدعة» في اللغة؛ لأنَّه عمل مبتدأ»<sup>(٢)</sup>.

قلتُ: فإذا كان الله تعالى شرع لهم الرهبانية، لكن أول من بدأ العمل بها كان بعد موت المسيح - عليه السلام - بفترة، فحيثند يصح أن يُقال عن هذا البداع: «ابداع»؛ لأنَّه عمل شيئاً لم يعمله الذين سبقوه.

وفي ذلك يقول إمام اللغة ابن فارس (٣٢٩ - ٣٩٥هـ) في كتابه «مقاييس اللغة»: «(بَدَعٌ) الْبَاءُ وَالدَّالُ وَالْعَيْنُ أَصْلَانٌ: أَحَدُهُمَا ابْتِدَاءُ الشَّيْءِ وَصُنْعَةٌ لَا عَنْ مثال ..

(١) تفسير القاضي البيضاوي المطبوع مع حاشية شيخ زاده عليه (١٢٥/٨)، الناشر: دار الكتب العلمية - بيروت، ضبطه: محمد شاهين، الطبعة: الأولى/ ١٤١٩هـ - ١٩٩٩م.

وفي طبعة أخرى: (٤/٣٦١)، الناشر: مكتبة الحقيقة - تركيا، الطبعة: ١٤١١هـ.

(٢) اقتضاء الصراط المستقيم (ص ٢٧٦).

**فَالْأَوَّلُ قَوْلُهُمْ:** «أَبَدَعْتُ الشَّيْءَ قَوْلًا أَوْ فِعْلًا»: إِذَا ابْتَدَأَهُ لَا عَنْ سَابِقٍ مِثَالٍ<sup>(١)</sup>.

وقال الإمام الحافظ ابن كثير (٧٠٠ - ٧٧٤هـ) في تفسيره: (وكذلك كل مُحْدَثٌ قَوْلًا أَوْ فِعْلًا لَمْ يَتَقدَّمْ فِيهِ مُتَقدَّمٌ؛ فَإِنَّ الْعَرَبَ تُسَمَّى مِبْتَدِعًا)<sup>(٢)</sup>. انتهى

٥ - أثير الدين أبو حيّان الأندلسي (٦٤٥-٦٥٤هـ): قال في تفسيره «البحر المحيط»: (الرَّهْبَانِيَّةُ: رَفْضُ الدُّنْيَا وَشَهْوَاتِهَا مِنَ النِّسَاءِ وَغَيْرِهِنَّ وَانْخَادُ الصَّوَامِعِ .. وَالظَّاهِرُ أَنَّ هُوَ إِلَّا أَبْيَقَاءُ رِضْوَانِ اللَّهِ هُوَ اسْتِنْاءٌ مُتَّصِلٌ .. وَصَارَ الْمَعْنَى: أَنَّهُ تَعَالَى كَتَبَهَا عَلَيْهِمْ أَبْيَقَاءً مَرْضَاتِهِ. وَهَذَا قَوْلُ مُجَاهِدٍ)<sup>(٣)</sup>.

٦ - أبو القاسم الزمخشري (٤٦٧ - ٥٣٨هـ): قال في تفسيره «الكشاف عن حقائق غواصن التنزيل»: (ويجوز أن تكون الرهبانية معصوفة على ما قبلها .. ما كتبناها عليهم إلا ليتغعوا بها رضوان الله ويستحقوا بها الثواب، على أنه كتبها عليهم وألزمها إياهم ليتخلصوا من الفتنة، ويبتغوا بذلك رضا الله وثوابه، فما رعروها جميعاً حق رعايتها)<sup>(٤)</sup>.

٧ - الفخر الرازمي (٥٤٤ - ٥٦٠هـ): قال في تفسيره «مفاسيد الغيب»: (أَمَّا قَوْلُهُ: هُوَ إِلَّا أَبْيَقَاءُ رِضْوَانِ اللَّهِ هُوَ فِيهِ قَوْلَانِ: ..

الثَّانِي: أَنَّهُ اسْتِنْاءٌ مُتَّصِلٌ، وَالْمَعْنَى أَنَّمَا تَعَبَّدُنَاهُمْ بِهَا إِلَّا عَلَى وَجْهِ أَبْيَقَاءِ

(١) مقاييس اللغة (١/٢٠٩).

(٢) تفسير ابن كثير (١/١٦٢).

(٣) البحر المحيط (٨/٢٢٦-٢٢٧).

(٤) الكشاف عن حقائق غواصن التنزيل (٤/٤٨٠).

مَرْضَاةِ اللَّهِ تَعَالَى) <sup>(١)</sup>. انتهى

وقال أيضاً: (أَمَّا قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿فَمَا رَعَوْهَا حَقٌّ رِّعَايَتَهَا ..﴾ .. فَفِيهِ أَقْوَالٌ: ..

ثَانِيَهَا: أَنَّا مَا كَتَبْنَا عَلَيْهِمْ تِلْكَ الرَّهْبَانِيَّةَ إِلَّا لِتَسْوَلُوا إِلَيْهَا إِلَى مَرْضَاةِ اللَّهِ تَعَالَى، ثُمَّ إِلَيْهِمْ أَتَوْا بِتِلْكَ الْأَفْعَالِ لِكِنْ لَا لِهُنَّا الْوَجْهُ، بَلْ لِوَجْهِ آخَرَ، وَهُوَ طَلَبُ الدُّنْيَا وَالرِّيَاءِ وَالسُّمْعَةِ.

وَثَالِثَهَا: أَنَّا لَمَّا كَتَبْنَا هَا عَلَيْهِمْ تَرَكُوهَا، فَيَكُونُ ذَلِكَ ذَمَّا لَهُمْ مِنْ حَيْثُ إِلَيْهِمْ تَرَكُوا الْوَاجِبَ.

وَرَابِعَهَا: أَنَّ الَّذِينَ لَمْ يَرْعُوْهَا حَقَّ رِعَايَتِهَا هُمُ الَّذِينَ أَدْرَكُوا مُحَمَّداً عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ، وَلَمْ يُؤْمِنُوا بِهِ) <sup>(٢)</sup>. انتهى

٨ - شهاب الدين أبو العباس المعروف بـ «السمين الحلبي» (المتوفى: ٧٥٦هـ):  
قال في تفسيره « الدر المصنون في علوم الكتاب المكنون »: ( قوله: ﴿إِلَّا ابْتَغَاءِ رِضْوَانِ اللَّهِ﴾ فيه أوجه، أحدها: أنه استثناء متصل .. والمعنى: ما كتبناها عليهم لشيء من الأشياء إلّا لابتغاء مرضاة الله، ويكون «كتب» بمعنى: قضى، فصار: كتبناها عليهم ابتغاء مرضاة الله، وهذا قول مجاهد) <sup>(٣)</sup>. انتهى

٩ - أبو حفص سراج الدين ابن عادل (المتوفى: ٧٧٥هـ) ذكر في تفسيره

(١) مفاتيح الغيب (٢٩/٢١٤).

(٢) مفاتيح الغيب (٢٩/٢١٤-٢١٥).

(٣) الدر المصنون في علوم الكتاب المكنون (١٠/٢٥٧)، الناشر: دار القلم.

«اللباب في علوم الكتاب»<sup>(١)</sup> مثل الذي ذكره السمين الحلبي المتقدم.

١٠ - الإمام أبو إسحاق الشاطبي (المتوفى ٧٩٠هـ): قال في كتابه «الاعتصام»:  
 (يَخْتَمُ أَنْ يَكُونَ الْإِسْتِشْنَاءُ فِي قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿إِلَّا ابْتَغَاهُ رَضْوَانُ اللَّهِ﴾ [الحديد: ٢٧]، مُتَّصِّلًا وَمُنْفَصِّلًا).

فِإِذَا بَنَيْنَا عَلَى الاتِّصالِ، فَكَانَ يَقُولُ: مَا كَتَبْنَا هَا عَلَيْهِمْ إِلَّا عَلَى هَذَا الْوَجْهِ الَّذِي  
 هُوَ الْعَمَلُ بِهَا ابْتِغَاهُ رَضْوَانُ اللَّهِ، فَالْمَعْنَى أَنَّهَا إِمَّا كُتِبَتْ عَلَيْهِمْ - أَيْ: إِمَّا شُرِعْتْ لَهُمْ -  
 لَكِنْ يَشْرُطُ فَصْدِ الرِّضْوَانِ.

﴿فَمَا رَأَوْهَا حَقًّا رِعَايَتِهَا﴾ [الحديد: ٢٧] يُرِيدُ أَنَّهُمْ تَرَكُوا رِعَايَتَهَا حِينَ لَمْ  
 يُؤْمِنُوا بِرَسُولِ اللَّهِ ﷺ، وَهُوَ قَوْلٌ طَائِفَةٌ مِنَ الْمُفَسِّرِينَ<sup>(٢)</sup>. انتهى

١١ - أبو زيد الشعابي (٧٨٦ - ٨٧٦هـ): قال في تفسيره «الجواهر الحسان في  
 تفسير القرآن»: (قال مجاهد: المعنى: كتبناها عليهم ابتغاء رضوان الله، فالاستثناء  
 على هذا مُتَّصِّل)<sup>(٣)</sup>. انتهى

١٢ - الإمام الشوكاني (١١٧٣ - ١٢٥٠هـ): قال في تفسيره «فتح القدير»:  
 (﴿فَمَا رَأَوْهَا حَقًّا رِعَايَتِهَا﴾ .. أَمَّا عَلَى الْقَوْلِ بِأَنَّ الْإِسْتِشْنَاءَ مُتَّصِّلٌ، وَأَنَّ التَّقْدِيرَ: مَا  
 كَتَبْنَا هَا عَلَيْهِمْ لِشَيْءٍ مِنَ الْأَشْيَاءِ إِلَّا لِيَتَبَغُوا بِهَا رِضْوَانَ اللَّهِ بَعْدَ أَنْ وَفَقَنَا هُمْ لِابْتِداَعِهَا  
 - فَوَجْهُ الدَّمَ ظَاهِرٌ<sup>(٤)</sup>). انتهى

(١) اللباب في علوم الكتاب (١٨/٥٠٦)، الناشر: دار الكتب العلمية.

(٢) الاعتصام (١/٢٨٨).

(٣) الجواهر الحسان في تفسير القرآن (٤/٢٧٣).

(٤) فتح القدير (٥/١٧٩).

١٣ - شهاب الدين الألوسي (١٢١٧ - ١٢٧٠ هـ): قال في تفسيره «روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني»: (جُوَزْ أَنْ يَكُونْ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿إِلَّا أَتَتَقَاءَ﴾) استثناء متصل .. أي: ما قضيناها عليهم - بأن جعلناهم يتدعونها - لشيء من الأشياء إلا ليتغوا بها رضوان الله تعالى ويستحقوا بها الثواب، ومن ضرورة ذلك أن يحافظوا عليها ويراعوها حق رعايتها، فما رعوها كذلك .. وهذا مروي عن مجاهد. ولا مخالفة عليه بين ﴿أَبْتَدَعُوهَا﴾، و﴿مَا كَتَبْنَاهَا عَلَيْهِمْ﴾ إلخ .. يؤول ﴿أَبْتَدَعُوهَا﴾ بأنهم أول من فعلها بَعْدَ الْأَمْر<sup>(١)</sup>). انتهى

### الجواب الثاني:

ذكر المفسرون أن الرهبانية لا تعني اختراع شعائر وعبادات في الدين، وإنما معناها اعتزال الناس في الكهوف والجبال، وترك شهوات الدنيا الزائلة من طعام وشراب ونساء؛ للتفرغ للتعبد بما شرعه الله.

فهي بدعة في لُغَةِ الْعَرَبِ؛ لأنَّهَا شَيْءٌ جَدِيدٌ لَمْ يَفْعَلْهُ مَنْ سَبَقَهُمْ، فَابْتَدَاعُهَا يُقْصَدُ بِهِ مَعْنَاهُ الْعَامُ فِي لُغَةِ الْعَرَبِ، وَلَا يُقْصَدُ بِهِ اخْتِرَاعُهُمْ تَعْبُدَاتُ فِي الدِّينِ.

فالملفوسون ذكروا روایات سبب جوئهم للرهبانية، وفيها أنهم هربوا خشية القتل؛ للتمكن من التعبد بالشريعة التي شرعاها الله لهم، وليس فيها أنهم أضافوا تشريعاً جديداً ابتداعاً من عند أنفسهم.

وهد الذي ذكره المفسرون مذكور في كُتُبِ النَّصَارَى أنفسهم.

(١) روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني (٢٧ / ١٩١).

وفي ذلك يقول محمد جمال الدين القاسمي (١٢٨٣ - ١٣٣٢هـ) في تفسيره «محاسن التأويل»: (رأيت في كثير من مؤلفات علماء المسيحيين المتأخرين ذم بدعة «الرهبنة» وما كان لتأثيرها في النفوس والأخلاق من المفاسد والأضرار. فقد قال صاحب «ريحانة النفوس» منهم، في الباب السابع عشر، في الرهبنة:

إن الرهبنة قد نشأت من التوهم بأن الانفراد عن معاشرة الناس، واستعمال التقشفات والتأملات الدينية، هي ذات شأن عظيم... ولكن مع أن الكتاب المقدس لا يمدح العيشة الانفرادية، فقد ظهر الميل الشديد إليها في الكنيسة، في أواخر الجيل الثاني وأوائل الجيل الثالث... وكان ابتداؤها في مصر - في الجيل الرابع - على أثر اشتهر أحد الرهبان ومارسته التقشفات بسبب الإضطهاد الذي أصابه، وأثر لأجله الطواف في البراري؛ فراراً من أيادي مضطهديه، ثم عكف على الوحدة، وعاش بها، وذلك في الجيل الثالث. ثم امتدت من مصر إلى فلسطين وسوريا إلى أكثر الجهات، تَوَهَّمَا بأن رسم المسيحية الكاملة لا يوجد إلا في العيشة الضيقية القشفة، فدعوا ذلك كثيرين إلى ترك المعيشة المألوفة بالاعتزال في الأديرة..

وأما بدعة العزوبة والتبتل فنشأت من حُضُّ بولس عليها، وترغيبهم فيها، كما أفصح عنه كلامه في آخر الفصل السابع من رسالته الأولى<sup>(١)</sup>. انتهى  
قلت: زعم الغماري أن الآية تدل على جواز أن يتبدع في العبادات ما لم يشرعه الله!

فأين هنا ما زعمه الغماري من أنهم اخترعوا عبادة أو شرعوا تشعيراً يعبدون به

(١) محاسن التأويل ن ١٥٧-١٥٨.

ويمارسونه؟!!

بل رهبانيتهم هي ترك شهوات الدنيا للتفرغ للتعبد بما شرعه الله لهم.

فهم أحدثوا الاعتزال، والتفرغ للعبادة، وليس في الآية أنهم اخترعوا في العبادة نفسها.

وإليكم تصريحات المفسرين بذلك:

١ - قال الإمام أبو الحسن المأوردي (٣٦٤ - ٤٥٠ هـ) في تفسيره «النكت والعيون»: (﴿وَرَهَبَانِيَةُ أَبْتَدَعُوهَا﴾) .. سبب ذلك ما حكاه الضحاك: أنهم بعد عيسى ارتكبوا المحارم ثلاثة سنّة؛ فأنكرها عليهم من كان على منهاج عيسى؛ فقتلوا هم، فقال قوم بقوا بعدهم: «نحن إذا نهيناهم قتلتنا، فليس يسعنا المقام بينهم». فاعتزلوا النساء واتخذوا الصوامع، فكان هذا ما ابتدعوه من الرهبانية التي لم يفعلها مَنْ تَقدَّمُهُمْ وَإِنْ كَانُوا فِيهَا مُحْسِنِين ..

وفيها ثلاثة أوجه:

أحدها: أنها رفض النساء واتخاذ الصوامع. قاله قتادة.

الثاني: أنها لحقهم بالجبال ولزومهم البراري، وروي فيه خبر مرفوع.

الثالث: أنها الانقطاع عن الناس والانفراد بالعبادة<sup>(١)</sup>. انتهى

قلت: يتضح من كلام أبي الحسن المأوردي أنه لم يقل أحد أنهم اخترعوا عبادات يمارسونها ويتبعدون بها، وإنما معنى «الرهبانية» أنهم فرّوا بدینهم إلى الجبال

(١) النكت والعيون (٤٨٤ / ٥).

والكهوف واعتزلوا شهوات الدنيا من نساء وطعام وشراب ونوم؛ للتفرغ للعبادة بما شرعه لهم الله تعالى في دينهم الذي فرُوا لأجله، وهذا فيه من المشقة العظيمة ما هو معلوم.

٣ - الإمام ابن السمعاني (٤٢٦ - ٤٨٩ هـ) قال في تفسيره: (وفي الأخبار: أنَّ سبب ابتداعهم الرهبانية أن الملوك بعد عيسى - عليه السلام - بَدَّلُوا دِينَ عِيسَى، وقتلوا العباد والأخيار من بنى إسرائيل حين دعوهم إلى الحق؛ فقال الأخيار فيها بينهم وَهُمُ الْذِينَ يَقُولُونَ إِنَّا قُتُلْنَا لَا يَسْعُنَا الْمَقَامُ فِيهَا بَيْنَهُمْ وَالسُّكُوتُ. فَلَحِقَ بَعْضُهُمْ بِالْبَرَارِي وَسَاحِرِهَا، وَبَيْنَ بَعْضِهِمِ الصُّوَامِ وَتَفَرَّدُوا فِيهَا لِلْعِبَادَةِ، فَكَانَ أَصْلُ الرَّهْبَانِيَّةِ بِهَذَا السَّبَبِ)<sup>(١)</sup>. انتهى

٤ - الإمام البغوي الفراء (٤٣٦ - ٤٥١ هـ): قال في تفسيره «معالم التنزيل»: (وَتَلَكَ الرَّهْبَانِيَّةُ مَا حَمَلُوا أَنفُسَهُمْ مِنَ الْمَشَاقِ فِي الْإِمْتِنَاعِ مِنَ الْمَطْعَمِ وَالْمَشَرِبِ وَالْمَلْبَسِ وَالنَّكَاحِ وَالتَّعَبُدِ فِي الْجِبَالِ)<sup>(٢)</sup>. انتهى

قلت: تَحَمُّلُ المشقة في العبادة ليس ابتداعاً لعبادة غير مشروعة، وإنما يكون بالاجتهاد في العبادة المشروعة والإكثار منها.

ومن ذلك ما ثبت - بإسناد صحيح - في «موطأ مالك» عن محمد بن يوسف، عن السائب بن يزيد، آنَّه قَالَ: (أَمَرَ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ أَبِيَّ بْنَ كَعْبٍ وَتَمِيمًا الدَّارِيَّيَّ أَنْ يَقُومَا لِلنَّاسِ بِإِحْدَى عَشْرَةِ رَكْعَةٍ، وَقَدْ كَانَ الْقَارِئُ يَقْرَأُ بِالْمَيْنَ حَتَّى كُنَّا نَعْتَمِدُ عَلَى

(١) تفسير السمعاني (٥/٣٧٩).

(٢) معالم التنزيل (٤/٣٠٠).

الْعَصِيٌّ مِنْ طُولِ الْقِيَامِ، وَمَا كُنَّا نَنْصَرِفُ إِلَّا فِي فُرُوعِ الْفَجْرِ<sup>(١)</sup>.

قال الشيخ الألباني في كتابه «صلوة التراويح»: (سنده صحيح جدًا)<sup>(٢)</sup>.

وقصة عبد الله بن عمرو بن العاص المذكورة في «صحیح مسلم»<sup>(٣)</sup> خير مثال

(١) موطأ مالك (١١٥/١)، رقم: ٢٥١.

(٢) صلاة التراويح (ص ٥٣).

(٣) ثبت في «صحیح مسلم»، حديث رقم: حديث رقم: ١١٥٩ عن عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما، قال: (كُنْتُ أَصُومُ الدَّهْرَ وَأَقْرَأُ الْقُرْآنَ كُلَّ لَيْلَةً، فَإِمَّا ذُكِرْتُ لِلنَّبِيِّ ﷺ وَإِمَّا أُرْسَلَ إِلَيَّ، فَأَكَمْتُهُ، فَقَالَ لِي: «أَلمْ أُخْبِرْكَ تَصُومُ الدَّهْرَ وَتَقْرَأُ الْقُرْآنَ كُلَّ لَيْلَةً؟» فَقُلْتُ: بَلْ يَا نَبِيَّ اللَّهِ، وَلَمْ أُرِدْ بِذَلِكَ إِلَّا الْحَسَنَةِ. قَالَ: «فَإِنَّ بِحَسِنِكَ أَنْ تَصُومَ مِنْ كُلِّ شَهْرٍ ثَلَاثَةَ أَيَّامٍ». قُلْتُ: يَا نَبِيَّ اللَّهِ، إِنِّي أُطِيقُ أَفْضَلَ مِنْ ذَلِكَ. قَالَ: «فَإِنَّ لِزُوْجِكَ عَلَيْكَ حَقًّا، وَلِزُوْرِكَ عَلَيْكَ حَقًّا، وَلِحَسِدِكَ عَلَيْكَ حَقًّا .. فَصُنْمَ صَوْمَ دَاؤُدَ نَبِيِّ اللَّهِ، فَإِنَّهُ كَانَ أَعْبَدَ النَّاسِ». قُلْتُ: يَا نَبِيَّ اللَّهِ، وَمَا صَوْمَ دَاؤُدَ؟ قَالَ: «كَانَ يَصُومُ يَوْمًا وَيُفْطِرُ يَوْمًا .. وَأَقْرَأُ الْقُرْآنَ فِي كُلِّ شَهْرٍ». قُلْتُ: يَا نَبِيَّ اللَّهِ: إِنِّي أُطِيقُ أَفْضَلَ مِنْ ذَلِكَ. قَالَ: «فَاقْرُأْهُ فِي كُلِّ عَشْرٍ». قُلْتُ: يَا نَبِيَّ اللَّهِ: إِنِّي أُطِيقُ أَفْضَلَ مِنْ ذَلِكَ. قَالَ: «فَاقْرُأْهُ فِي كُلِّ سَبْعٍ وَلَا تَرِدْ عَلَى ذَلِكَ؛ فَإِنَّ لِزُوْجِكَ عَلَيْكَ حَقًّا، وَلِزُوْرِكَ عَلَيْكَ حَقًّا، وَلِحَسِدِكَ عَلَيْكَ حَقًّا .. فَشَدَّدْتُ؛ فَشَدَّدَ عَلَيَّ، وَقَالَ لِي النَّبِيُّ ﷺ: «إِنَّكَ لَا تَنْدِري لَعَلَّكَ يَطُولُ بِكَ عُمُرٌ».

فَصَرَّتُ إِلَى الْذِي، قَالَ لِي النَّبِيُّ ﷺ، فَلَمَّا كَبِرْتُ وَدِدْتُ أَنِّي كُنْتُ قَبْلُتُ رُخْصَةَ نَبِيِّ اللَّهِ ﷺ).

وفي «صحیح البخاری» عن عبد الله بن عمرو، قال: (أنكحني أبى امرأة ذات حسب، فكان يتغاهد كنته فيسألهما عن بعلها، فتفقول: نعم الرجل من رجل لم يطأ لنا فراشا ولم يغتنش لنا كننا ممند أعيناه).

فَلَمَّا طَالَ ذَلِكَ عَلَيْهِ ذَكَرَ لِلنَّبِيِّ ﷺ، فَقَالَ: «الْقَنِيْ بِهِ». فَأَقْبَلَهُ بَعْدُ، فَقَالَ: «كَيْفَ تَصُومُ؟» قَالَ:

على ذلك.

٥ - الإمام أبو بكر بن العربي (٤٦٨ - ٤٥٤ هـ): قال في كتابه «أحكام القرآن» في تفسير «الرهبانية» في هذه الآية:

(تَقْسِيرُهَا: وَفِيهِ أَرْبَعَةُ أَقْوَالٍ:

الأَوَّلُ: أَنَّهَا رَفْضُ النِّسَاءِ، وَقَدْ نُسِخَ ذَلِكَ فِي دِينِنَا كَمَا تَقَدَّمَ.

الثَّانِي: اتِّخَادُ الصَّوَامِعِ لِلْعُزْلَةِ، وَذَلِكَ مَنْدُوبٌ إِلَيْهِ عِنْدَ فَسَادِ الزَّمَانِ.

الثَّالِثُ: سِيَاحَتُهُمْ، وَهِيَ نَحْوُ مِنْهُ.

الرَّابِعُ: رَوَى الْكُوفِيُونَ عَنْ أَبْنِ مَسْعُودٍ قَالَ: قَالَ لِي رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «.. افْتَرَقَ مَنْ كَانَ قَبْلَنَا عَلَى أَثْتَنْيٍ وَسَبْعِينَ فِرْقَةً، نَجَّا مِنْهَا ثَلَاثٌ، وَهَلَكَ سَائِرُهَا:

فِرْقَةُ آزَتِ الْمُلُوكَ، وَفَاتَلَتْهُمْ عَلَى دِينِ اللَّهِ وَدِينِ عِيسَى حَتَّى قُتِلُوا.

وَفِرْقَةٌ لَمْ يَكُنْ لَهُمْ طَاقَةٌ بِمُوَازَاةِ الْمُلُوكِ، أَفَامُوا بَيْنَ ظَهَرَائِيٍّ قَوْمِهِمْ يَدْعُوُهُمْ إِلَى دِينِ اللَّهِ وَدِينِ عِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ، فَأَخْذَنَهُمُ الْمُلُوكُ وَقَاتَلُوهُمْ وَقَطَعُوهُمْ بِالْمَنَاسِيرِ.

وَفِرْقَةٌ لَمْ تَكُنْ لَهُمْ طَاقَةٌ بِمُوَازَاةِ الْمُلُوكِ، وَلَا بِأَنْ يُعِيمُوا بَيْنَ ظَهَرَائِيٍّ قَوْمِهِمْ كَيْدُوْهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ وَدِينِهِ وَدِينِ عِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ، فَسَاحُوا فِي الْجِبَالِ، وَتَرَهَبُوا فِيهَا،

كُلَّ يَوْمٍ. قَالَ: «وَكَيْفَ تَحْتِمُ؟» قَالَ: كُلَّ لَيْلَةٍ. قَالَ: «صُمِّمْ فِي كُلِّ شَهْرٍ ثَلَاثَةَ، وَاقْرَأُ الْقُرْآنَ فِي كُلِّ شَهْرٍ». قُلْتُ: أَطِيبُ أَكْثَرَ مِنْ ذَلِكَ .. فَلَيْسَنِي قِيلْتُ رُخْصَةً رَسُولُ اللَّهِ ﷺ؛ وَذَاكَ أَنِّي كَيْرُتُ وَضَعَفْتُ ..) الحديث.

وَهِيَ الَّتِي قَالَ اللَّهُ فِيهَا: ﴿ وَرَهْبَانِيَّةً أَبْتَدَعُوهَا ..﴾ الآية<sup>(١)</sup>. انتهى

قلتُ: فأين هنا ما زعمه الغماري من أنهم اخترعوا عبادة أو شرعوا تشريعاً  
يتبعدون به ويهارسونه؟!!

بل رهباناتهم هي ترك شهوات الدنيا للتفرغ للتعبد بما شرعه الله لهم.

٦ - مجد الدين ابن الأثير (٥٤٤ - ٦٠٦ هـ): قال في كتابه «النهاية في غريب الحديث والأثر»: (كَانُوا يَرْهَبُونَ بِالْتَّخَلِّ مِنْ أَشْغَالِ الدُّنْيَا، وَتَرْكِ مَلَادِهَا، وَالْزُّهْدِ فِيهَا، وَالْعُزْلَةِ عَنْ أَهْلِهَا، وَتَعْمُدِ مَشَاقِهَا)<sup>(٢)</sup>.

٧ - الفخر الرازى (٥٤٤ - ٦٠٦ هـ): قال في تفسيره «مفاتيح الغيب»: (الْمُرَادُ مِنَ «الرَّهْبَانِيَّةِ»: تَرْهَبُهُمْ فِي الْجِبَالِ؛ فَأَرِينَ مِنَ الْفُتُنَّةِ فِي الدِّينِ، مُخْلِصِينَ أَنفُسَهُمْ لِلْعِبَادَةِ، وَمُتَحَمِّلِينَ كُلَّهَا زَائِدَةً عَلَى الْعِبَادَاتِ الَّتِي كَانَتْ وَاجِبَةً عَلَيْهِمْ؛ مِنَ الْخُلُوَّ وَاللَّبَاسِ الْحَسِينِ، وَالإِعْتِزَالِ عَنِ النِّسَاءِ، وَالتَّعَبُّدِ فِي الْغَيَرَانِ وَالْكُهُوفِ)<sup>(٣)</sup>.

قلتُ: فغاية ما فَسَرُوا به «الرهبانية» - بعد تفسيرها بالرهبة والخوف - ترك التمتع بمتاع الدنيا الزائل، وليس في ذلك إضافة تشريع للتشريعات الربانية للتعبد به، بل تركوا المتاع ولذات النفس؛ للتفرغ للتعبد بما شرعه الله لهم.

٨ - عز الدين ابن عبد السلام (٥٧٧ - ٦٦٠ هـ): قال في تفسيره: (﴿ وَرَهْبَانِيَّةً﴾ .. وَهِيَ رَفْضُ النِّسَاءِ وَاتِّخَادِ الصَّوَامِ، أَوْ حَرْقَهُمْ بِالْجِبَالِ وَلِزْوَمِ

(١) أحكام القرآن (٤/١٨٢).

(٢) النهاية في غريب الحديث والأثر (٢/٢٨٠).

(٣) مفاتيح الغيب (٢٩/٢١٤).

البراري، أو الانقطاع عن الناس تَفْرِداً بالعبادة<sup>(١)</sup>. انتهى

٩ - الإمام شمس الدين القرطبي (٦٧١ - ٦٠٠ هـ): قال في تفسيره «الجامع لأحكام القرآن»: (حَمَلُوا أَنفُسَهُمْ عَلَى الْمَشَقَاتِ فِي الْإِمْتِنَاعِ مِنَ الْمَطْعَمِ وَالْمَشْرِبِ وَالنِّكَاحِ، وَالْتَّعْلِيقِ بِالْكُهُوفِ وَالصَّوَامِعِ، وَذَلِكَ أَنَّ مُلُوكَهُمْ غَيْرُهُمْ وَبَدَلُوا وَبَيْتَيَ نَفَرَ قَلِيلٌ فَتَرَهُبُوا وَبَتَّلُوا).

قال الصحّاكُ: «إِنَّ مُلُوكًا بَعْدَ عِيسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ ارْتَكَبُوا الْمَحَارِمِ ثَلَاثَةَ سَنَةٍ، فَأَنْكَرَهَا عَلَيْهِمْ مَنْ كَانَ بَقِيَ عَلَى مِنْهَاجِ عِيسَى؛ فَقَتَلُوهُمْ، فَقَالَ قَوْمٌ بَقُوا بَعْدَهُمْ: نَحْنُ إِذَا هَمِيَّنَاهُمْ قَتَلُونَا؛ فَلَيْسَ يَسْعُنَا الْمَقَامُ بَيْنَهُمْ، فَاعْتَرَفُوا النَّاسَ وَالْمُخْلُّوا الصَّوَامِعَ».

وقال قتادة: الرَّهْبَانِيَّةُ الَّتِي ابْتَدَعُوهَا رَفْضُ النِّسَاءِ وَالْخَادِي الصَّوَامِعِ.

وفي خَيْرِ مَرْفُوعٍ: «هِيَ لُحُوقُهُمْ بِالْبَرَارِيِّ وَالْجِبَالِ» ..

وفي الآية دليل على العزلة عن الناس في الصوامع والبيوت، وذلك مندوب إليه عند فساد الزمان وتغيير الأصدقاء والإخوان، وقد مضى بيان هذا في سورة «الكهف» مُسْتَوْقَيَاً وَالْحَمْدُ لِلَّهِ<sup>(٢)</sup>. انتهى

١٠ - أثير الدين أبو حيّان الأندلسي (٦٥٤ - ٧٤٥ هـ): قال في تفسيره «البحر المحيط»: (وَالرَّهْبَانِيَّةُ: رَفْضُ الدُّنْيَا وَشَهَوَاتِهَا مِنَ النِّسَاءِ وَغَيْرِهِنَّ وَالْخَادِي

(١) تفسير العز بن عبد السلام (٣/٢٩٠)، الناشر: دار ابن حزم - بيروت - ١٤١٦ هـ.

(٢) الجامع لأحكام القرآن (١٧/٢٦٣).

الصَّوَامِعِ<sup>(١)</sup>. انتهى

١١ - أبو القاسم ابن جزي (٦٩٣ - ٧٤١ هـ): قال في تفسيره «التسهيل لعلوم التنزيل»: (﴿وَرَهَبَانِيَّةً أَبْتَدَعُوهَا﴾) الرهبانية هي الانفراد في الجبال، والانقطاع عن الناس في الصوامع، ورفض النساء وترك الدنيا<sup>(٢)</sup>.

١٢ - الإمام أبو إسحاق الشاطبي (المتوفى ٧٩٠ هـ): قال في كتابه «الاعتصام»: (الرَّهَبَانِيَّةُ فِيهِ يَمْعَنِي اعْتِزَالُ الْخُلُقِ فِي السَّيَاحَةِ، وَاطْرَاحُ الدُّنْيَا وَلَذَّاتِهَا مِنَ النِّسَاءِ وَغَيْرِ ذَلِكَ، وَمِنْهُ لُزُومُ الصَّوَامِعِ وَالدِّيَارَاتِ - عَلَى مَا كَانَ عَلَيْهِ النَّصَارَى قَبْلَ الْإِسْلَامِ - مَعَ الْتَّرَاجِمِ الْعِبَادَةِ، وَعَلَى هَذَا التَّفْسِيرِ جَمَاعَةٌ مِنَ الْمُفَسِّرِينَ)<sup>(٣)</sup>.

١٣ - أبو زيد الشعابي (٧٨٦ - ٨٧٦ هـ): قال في تفسيره «الجواهر الحسان في تفسير القرآن»: (المراد بالرهبانية: رَفْضُ النِّسَاءِ، وَاتِّخَاذُ الصَّوَامِعِ وَالدِّيَارَاتِ، وَالتَّرْفِدُ لِلْعِبَادَاتِ، وَهَذَا هُوَ ابْتِداعُهُمْ)<sup>(٤)</sup>.

١٤ - شمس الدين الخطيب الشربيني (المتوفى ٩٧٧ هـ): قال في تفسيره «السراج المنير في الإعانة على معرفة بعض معاني كلام ربنا الحكيم الخبير» عند تفسيره لهذه الآية: (وَالمراد من الرهبانية: ترهبهم في الجبال؛ فارّين من الفتنة في الدّين، متّحملين كلّا زائدة على العبادات التي كانت واجبة عليهم من الخلو

(١) البحر المحيط (٢٢٦/٨).

(٢) التسهيل لعلوم التنزيل (٤/١٠٠).

(٣) الاعتصام (١/٢٨٨).

(٤) الجواهر الحسان في تفسير القرآن (٤/٢٧٣).

واللباس والخشن والاعتزال عن النساء والتعبد في الكهوف)<sup>(١)</sup>. انتهى

١٥ - الملا علي القاري (المتوفى ١٤١٠هـ): قال في كتابه «مرقة المفاتيح شرح مشكاة المصايح»: (ابتدعوا رهبانية ابتدعواها: يقال: «ابدع» إذا أتى بشيء بديع؛ أي: جديد لم يفعله قبله أحد .. من ترك التلذذ بالأطعمة، وترك التزوج، والاعتزال عن الناس، والتوطن في رؤوس الجبال والمواضع البعيدة عن العمران)<sup>(٢)</sup>. انتهى

١٦ - قال العلامة محمد الطاهر بن عاشور (١٢٩٦ - ١٣٩٣هـ) في تفسيره «التحرير والتنوير»: (وَأَمَّا اسْمُ الرَّاهِبِ الَّذِي تُسَبِّبُ إِلَيْهِ الرَّهْبَانِيَّةُ .. هُوَ الْعَابِدُ مِنَ النَّصَارَى الْمُنْقَطِعُ لِلْعِبَادَةِ .. وَيَلْزُمُ هَذِهِ الْحَالَةَ - فِي عُرْفِ النَّصَارَى - الْعُزْلَةُ عَنِ النَّاسِ؛ تَجْبَنُّا لِمَا يُشْغِلُ عَنِ الْعِبَادَةِ، وَذَلِكَ يُسْكِنُنَا الصَّوَامِ وَالْأَدِيرَةِ، وَتَرْكُ التَّرْوِيجِ؛ تَجْبَنُّا لِلشَّوَاغِلِ .. فَالرَّاهِبُ يَمْتَنَعُ مِنَ التَّرْوِيجِ؛ خِيفَةً أَنْ تَشْغَلَهُ زَوْجُهُ عَنْ عِبَادِيَّهِ، وَيَمْتَنَعُ مِنْ مُخَالَطَةِ الْأَصْحَابِ؛ خَشْيَةً أَنْ يُلْهُوهُ عَنِ الْعِبَادَةِ، وَيَرْثُكُ لَذَائِذِ الْمَآكِلِ وَالْمَلَابِسِ؛ خَشْيَةً أَنْ يَقَعَ فِي اِكْتِسَابِ الْمَالِ الْحَرَامِ ..

وَضَمِيرُ الرَّفِيعِ مِنْ «ابْتَدَعُوهَا» عَائِدٌ إِلَى الَّذِينَ اتَّبَعُوا عِيسَى .. وَأَعْظَمُ مَرَاتِبِهِمْ هُمُ الَّذِينَ اهْتَدَوْا بِسِيرَتِهِ اهْتِدَاءً كَامِلًا وَانْقَطَعُوا لَهَا وَهُمُ الْقَائِمُونَ بِالْعِبَادَةِ ..

وَقَدْ قِيلَ: إِيمُونُ ابْتَدَعُوا الرَّهْبَانِيَّةَ لِلْانْقِطَاعِ عَنْ جَمَاعَاتِ الشَّرِيكِ مِنَ الْيُونَانِ وَالرُّومِ وَعَنْ بَطْشِ الْيَهُودِ، وَظَاهِرٌ أَنَّ ذَلِكَ طَلْبٌ لِرِضْوَانِ اللَّهِ كَمَا حَكَى اللَّهُ عَنْ أَصْحَابِ الْكَهْفِ: ﴿وَإِذَا آتَيْتُمُوهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَتْ إِلَّا اللَّهُ فَأَوْدُوا إِلَى الْكَهْفِ﴾

(١) السراج المنير (٤/٢١٥)، الناشر: مطبعة بولاق / ١٢٨٥هـ.

(٢) مرقة المفاتيح شرح مشكاة المصايح (١/٣٨٨).

[الْكَهْفِ: ١٦].

وَفِي الْحَدِيثِ: «يُوْشِكُ أَنْ يَكُونَ خَيْرٌ مَا لِلْمُسْلِمِ عِنْهَا يَتَبَعُ بِهَا شَعْفَ الْجِبَالِ وَمَوَاقِعَ الْقَطْرِ؛ يَفْرُّ بِدِينِهِ مِنَ الْفِتْنَ» ..

فَالرَّهْبَانِيَّةُ تَحْوِمُ حَوْلَ الْإِعْرَاضِ عَنِ الْلَّذَائِذِ الْزَّائِلَةِ، وَإِلَى التَّعُودِ بِالصِّيرَاعِ عَلَى تَرْكِ الْمَحْبُوبَاتِ؛ لِئَلَّا يَشْغُلَهُ اللَّهُو بِهَا عَنِ الْعِبَادَةِ وَالنَّظَرِ فِي آيَاتِ اللَّهِ، فَإِذَا وَقَعَ النَّفَصِيرُ فِي التَّرَامِهَا فِي بَعْضِ الْأَزْمَانِ، أَوِ التَّقْرِيرُ فِي بَعْضِ الْأَنْوَاعِ، فَقَدْ اتَّقَى حَقُّ حِفْظِهَا، وَحَقُّ رِعَايَتِهَا ..) <sup>(١)</sup>. انتهى

### توضيح مهم يُزيل إشكالنا:

فَمَنْ فَعَلَ شَيْئًا مِنْ أَمْوَالِ الدِّينِ الْعَادِيَةِ الْخَارِجَةِ عَنِ التَّشْرِيعِ، لَكُنَّهُ فَعَلَهُ لِأَجْلِ أَنْ يَكُونَ وَسِيلَةً مُعِينَةً عَلَى التَّعْبُدِ بِالْعِبَادَاتِ الَّتِي شَرَعَهَا اللَّهُ تَعَالَى؛ كَمَنْ باعَ أَرْضَهُ وَسَافَرَ، وَاسْتَأْجَرَ مَسْكَنًا بِجُوارِ أَهْلِ الْعِلْمِ؛ لِيُتَمَكَّنَ مِنْ تَلَقِّيِ الْعِلْمِ، أَوْ مَنْ باعَ أَرْضًا؛ لِيُتَمَكَّنَ مِنِ السَّفَرِ لِلْحَجَّ.

فَالسَّفَرُ وَالبَيْعُ لَيْسَا دَاخِلَيْنَ فِي التَّشْرِيعِ، فَهُوَ - بِسَفَرِهِ وَبَيْعِهِ - لَمْ يُضِفْ تَشْرِيعًا جَدِيدًا، وَلَمْ يُنَقْصِ شَيْئًا مِنِ التَّشْرِيعَاتِ الَّتِي شَرَعَهَا اللَّهُ، وَإِنَّمَا هَذِهِ أَمْوَالُ دُنْيَا وَعِادِيَةٌ، لَكُنَّهُ جَعَلَهَا وَسِيلَةً لِلتَّوَصِّلِ بِهَا إِلَى الْقِيَامِ أَوِ التَّعْبُدِ بِالْمَشْرُوعِ.

هَذَا قَدْ يُسَمِّيُ الْعُلَمَاءُ هَذِهِ الْأَمْوَالَ الْعَادِيَةَ: «فُرْبَةً» لِأَنَّ صَاحِبَهَا فَعَلَهَا بِقَصْدِ الْإِعْانَةِ عَلَى التَّعْبُدِ بِالْعِبَادَاتِ الَّتِي شَرَعَهَا اللَّهُ تَعَالَى، أَيْ إِنَّهُ فَعَلَهَا ابْتِغَاءَ رَضْوَانَ اللَّهِ.

(١) التحرير والتنوير (٢٧/٤٢٦-٤٢٧).

فتسميتها قُربة لا يعني أنها أضافت تشریعاً يعبد به.

فهذا إذا باع وسافر بهذا القصد، ثم لَمَّا سافر واستقر انشغل عن الحج أو عن تلقي العلم، فسيكون - حينئذ - من لم يرعها حق رعايتها.

### الجواب الثالث:

إذا افترضنا - على سبيل الجدل - أن الرهبانية تعني الابتداع في الدين، فليس في الآية أي دليل على جواز هذا الابتداع.

فليس في الآية تصريح سوى بأنهم ابتدعواها ﴿وَرَهْبَانِيَّةً أَبْتَدَعُوهَا﴾ ثم لَمَّا ابتدعواها لم يلتزموا بها ﴿فَمَا رَعَوْهَا حَقَّ رِعَايَتِهَا﴾؛ بل طلبوا بها مصالح الدنيا رباءً ونفاقاً.

فليس في ذلك تجويز لابتداعهم؛ وإنما هو حكاية ابتداعهم وحكاية عدم التزامهم بها وطلبهم بها الدنيا، وإنما كان ابتداعها ابتداءً لطلب الآخرة، لكنهم بعد ابتداعها صاروا يطلبون بها الدنيا رباءً ونفاقاً.

قال الإمام شمس الدين القرطبي (٦٠٠ - ٦٧١ هـ) في تفسيره «الجامع لأحكام القرآن»: (﴿فَمَا رَعَوْهَا حَقَّ رِعَايَتِهَا﴾) أي: فَمَا قَامُوا بِهَا حَقَّ الْقِيَامِ .. وَلَمَّا تَسَبَّبُوا بِالْتَّرَهُبِ إِلَى طَلَبِ الرِّيَاسَةِ عَلَى النَّاسِ وَأَكْلِ أَمْوَالِهِمْ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿يَتَأْمِلُهُمُ الَّذِينَ ءَامَنُوا إِنَّ كَثِيرًا مِّنَ الْأَخْبَارِ وَالرُّهْبَانِ لَيَأْكُلُونَ أَمْوَالَ النَّاسِ بِالْبَنْطَلِ وَيَصُدُّونَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ﴾ [التوبه: ٣٤] وهذا في قَوْمٍ أَدَاهُمُ التَّرَهُبُ إِلَى طَلَبِ الرِّيَاسَةِ فِي آخِرِ

الأَمْرِ<sup>(١)</sup>). انتهى

وقال الحسن النيسابوري (المتوفى: ٨٥٠ هـ) في تفسيره «غرائب القرآن ورغائب الفرقان»: (قوله: ﴿فَمَا رَغَوْهَا حَقٌّ رِعَائِيَّهَا﴾ أقوال: .. ثانيها: أن أكثرهم لم يتسلوا بها إلى مرضاه الله ولكنهم جعلوها سلماً إلى المنافع الدنيوية)<sup>(٢)</sup>. انتهى

#### الجواب الرابع:

يتضح من تصريحات المفسرين السابقة أن الآية تحتمل أكثر من معنى، وقد يصعب جداً ترجيح أحد المعاني التي تحتملها الآية.

بل قد صرَح بذلك اثنان من كبار أئمة لغة العرب:

الأول: الإمام أبو إسحاق الزجاج (٤١ - ٣١١ هـ):

قال في كتابه «معاني القرآن وإعرابه»: (قوله: ﴿وَرَحْمَةً وَرَهْبَانِيَّةً أَبْتَدَعُوهَا مَا كَبَبَنَهَا عَلَيْهِمْ إِلَّا أَبْتِغَاءِ رِضْوَانِ اللَّهِ﴾ هذه الآية صعبة في التفسير، ومعناها - والله أعلم - يحتمل ضربين)<sup>(٣)</sup>. انتهى

والثاني: الإمام أبو منصور الأزهري (٢٨٢ - ٣٧٠ هـ):

قال في موسوعته في لغة العرب «تهذيب اللغة»: (﴿وَرَحْمَةً وَرَهْبَانِيَّةً أَبْتَدَعُوهَا مَا

(١) الجامع لأحكام القرآن (١٧/٢٦٣).

(٢) غرائب القرآن ورغائب الفرقان (٢٧/١٢٤-١٢٦).

(٣) معاني القرآن وإعرابه (٥/١٣٠).

كَتَبْنَاهَا عَلَيْهِمْ إِلَّا أَبْتِغَاءَ رِضْوَانَ اللَّهِ وَمَعْنَى هَذِهِ الْآيَةِ عَوِيْصٌ<sup>(١)</sup>). انتهى  
وَمِنَ الْمُقْرَرِ فِي عِلْمِ أَصْوَلِ الْفَقْهِ وَعِنْدِ الْعُقْلَاءِ كَافَةً أَنَّهُ لَا يَصْحُ الْإِسْتِدْلَالُ  
بِشَيْءٍ مُحْتَمِلٍ، فَإِنَّهُ لَا يَسْتَدِلُّ بِالْمُحْتَمَلَاتِ إِلَّا مَرِيضُ الْعُقْلِ، سَقِيمُ الْفِكْرِ.

ذَكَرَ كَبَارُ أُئُمَّةِ الشَّافِعِيَّةِ أَنَّ الْإِمامَ الشَّافِعِيَّ قَالَ: (وَقَائِعُ الْأَخْوَالِ إِذَا تَطَرَّقَ إِلَيْهَا  
الِّإِحْتِيَالُ، كَسَاهَا تَوْبَ الإِجْمَاعِ، وَسَقَطَ بِهَا الْإِسْتِدْلَالُ)<sup>(٢)</sup>.

وَقَدْ نَقَلْنَا تَصْرِيْحَاتِ كَبَارِ أَهْلِ الْعِلْمِ بِأَنَّهُ لَا يَصْحُ الْإِسْتِدْلَالُ عِنْدِ تَسَاوِيِ  
الْإِحْتِيَالَاتِ (انْظُرْ كِتَابَنَا هَذَا، ص ٤٧٧).

بَلْ اعْتَرَفَ الغَمَارِيُّ بِصَحَّةِ هَذِهِ الْقَاعِدَةِ، فَقَالَ فِي كِتَابِهِ «حُسْنُ التَّفْهِمِ وَالدُّرُكِ»،  
ص ١٣: (الْقَاعِدَةُ الْأَصْوَلِيَّةُ أَنَّ مَا دَخَلَهُ الِّإِحْتِيَالُ سَقَطَ بِهِ الْإِسْتِدْلَالُ)؟!!

فَلِمَّا دَأَمَّ غَمَارِيُّ عَيْنِيهِ هَنَا عَنْ هَذِهِ الْقَاعِدَةِ وَرَمَاهَا وَرَاءَ ظَهْرِهِ؟!!

أَمْ أَنَّ الغَمَارِيُّ - لِضَعْفِ قَدْرَاتِهِ الْعُقْلِيَّةِ الْإِسْتِدَلَالِيَّةِ - لَا يُتَقْنَى تَطْبِيقُ الْقَوَاعِدِ  
عَلَى الْمَسَائِلِ الْفَرْعُونِيَّةِ؟!

### الجواب الخامس:

إِذَا سَلَّمْنَا - عَلَى سَبِيلِ الْجَدَلِ - مَا زَعْمَهُ الغَمَارِيُّ مِنْ أَنَّ ابْتِداَعَ الرِّهَبَانِيَّةِ يَدُلُّ

(١) تَهْذِيبُ الْلُّغَةِ (٦/١٥٦).

(٢) جَاءَ فِي حَاشِيَتِي «قَلِيبِي وَعُمِيرَة»، ٣/٢٥٩: (الْإِمَامُ الشَّافِعِيُّ .. لَهُ قَاعِدَةٌ أُخْرَى فِي الْوَقَائِعِ  
الْفِعْلِيَّةِ، وَهِيَ: وَقَائِعُ الْأَخْوَالِ إِذَا تَطَرَّقَ إِلَيْهَا الِّإِحْتِيَالُ، كَسَاهَا تَوْبَ الإِجْمَاعِ، وَسَقَطَ بِهَا  
الْإِسْتِدْلَالُ)، وَانْظُرْ: «نِهايَةِ الْمُحْتَاجِ»، ٧/٢٥٦.

على أنه كان يجوز للنصارى الابتداع في الدين، فسيكون هذا شرع من قبلنا، وقد اتفق العلماء على أن شرع من قبلنا لا يكون شرعاً لنا إذا نسخه الله في شرعنـا.

والابتداع في الدين قد نسخه رسول الله ﷺ بقوله: «كل بدعة ضلالة» (انظر الباب السادس من هذا الكتاب).

وقد صرَّحَ كبار أئمة أصول الفقه بالإجماع على أن شرع من قبلنا لا يكون شرعاً لنا إذا نسخه الله في شرعنـا، وإليكم بعض تصریحاتهم:

١ - أبو الحسن الآمدي (٥٥١-٦٣١هـ): قال في كتابه «الإحکام في أصول الأحكام»: (إجماع المسلمين على أن شريعة النبي - عليه السلام - ناسخة لشريعة من تقدَّم) <sup>(١)</sup>. انتهى

٢ - الإمام جمال الدين ابن الحاجب (٥٧٠ - ٦٤٦هـ): قال في كتابه «منتهى الوصول والأمل في علمي الأصول والجدل»: (قالوا: «الإجماع على أن شريعته ﷺ ناسخة لجميع الشرائع»).

أجيب بأن معناه: ناسخة لما خالفها) <sup>(٢)</sup>. انتهى

٣ - تاج الدين السبكي (٧٢٧ - ٧٧١هـ): قال في كتابه «رفع الحاجب عن مختصر ابن الحاجب» في أصول الفقه:

(قالوا: «الإجماع على أن شريعته ﷺ ناسخة لجميع الشرائع»).

(١) الإحکام في أصول الأحكام (٤/١٤٨).

(٢) منتهـى الوصول والأمل في علـمي الأصول والجدـل (ص ٢٠٦).

قلنا: ناسخة لِمَا خالفها فقط<sup>(١)</sup>. انتهى  
 ٤ - العلامة أبو العباس القيرواني المالكي المعروف بـ «حلولو» (٨١٥-٨٩٨هـ): قال في موسوعته في أصول الفقه «الضياء اللامع شرح جمع الجماع»:  
 (الخلاف إنما هو فيما لم يثبت بشرعنا أنه شرع لنا، وفيما لم يثبت ناسخ، أو ثبت  
 فيه أنه شرع لنا، أما ما ثبت فيه أحد الطرفين فلا نزاع فيه)<sup>(٢)</sup>. انتهى  
 قلت: أي أنه إذا ثبت في حكم ما أنه كان في شرع من قبلنا، فعندها طرفاً:  
 الأول: إذا ثبت أنه نسخ في شرعنا، فلا نزاع - حيثـ - في أنه ليس شرعاً لنا.  
 والثاني: إذا ثبت أنه مشروع لنا أيضاً، فلا نزاع - حيثـ - في أنه أصبح شرعاً  
 لنا.

### الخلاصة:

يتضح مما سبق أن هذا الخلط والتحبظ في كلام الغماري سببه إما جهله بعلم  
 أصول الفقه، أو ضعف قدراته العقلية الاستدلالية.

قال الحافظ ابن حجر العسقلاني في كتابه «فتح الباري شرح صحيح  
 البخاري»: (إِذَا تَكَلَّمَ الرَّءُوفُ فِي غَيْرِ فَتَنَّهُ، أَتَى بِهَذِهِ الْعَجَابَاتِ)<sup>(٣)</sup>. انتهى

(١) رفع الحاجب عن مختصر ابن الحاجب (٤/٥١١).

(٢) الضياء اللامع شرح جمع الجماع (٢/٤٤٧).

(٣) فتح الباري (٣/٥٨٤).

كشف أباطيل كلام القرضاوي حول مصافحة المرأة الرجل

# الباب الثاني عشر

كشف أكاذيب وجهات الفماري في كتابه:

«حسن التفهم والدرك لمسألة الترك»

## الشَّبَهَةُ الْأُولَى

قال عبد الله الغماري في كتابه «حسن التفهم والدرك لمسألة الترک»، ص ١٠: «(أنواع الترک: إذا ترك النبي ﷺ شيئاً فيحتمل وجوهًا غير التحرير: ١ - أن يكون تركه عادة.. إلى آخر كلامه.)».

قلت: نحن إنما نتكلّم عن نوع واحد من الترک، وهو ما تركه ﷺ من أمور تتعلق بالشريعة، مع وجود الدافع - في عهده - ليفعلها، وانتفاء ما يمنع من فعلها.

فترکه ﷺ شيءٌ من التبعيدات طوال حياته، مع وجود الدافع للتبعيد وهو التقرب إلى الله تعالى، وانتفاء المانع من الإتيان به - هذا الترک دليل على عدم مشروعية هذا الشيء المتروك.

فككون السنة هي ترك هذا الشيء، ومن فعله بعد الرسول ﷺ سيكون قد أتى بشيء محدث، وخالف قوله ﷺ: «فَعَلَيْكُمْ بِسْتَرْيٍ .. وَإِيَّاكمَ وَمُحْدَثَاتِ الْأُمُورِ، فَإِنَّ كُلَّ مُحْدَثَةٍ بِدُعَةٍ، وَكُلَّ بِدُعَةٍ ضَلَالٌ».

وقد تم تفصيل ذلك في كتابنا هذا (الباب السادس، الباب السابع).

## الشُّبَهَةُ الثَّانِيَةُ

قال عبد الله الغماري في كتابه «حسن التفهم والدرك لمسألة الترك»، ص ١٢ : «(الذي يدل على التحرير ثلاثة أشياء :

١ - النهي، نحو: ﴿وَلَا تَقْرِبُوا إِلَيْنِي﴾ [الإسراء: ٣٢] ..

٢ - ذم الفعل أو التوعد عليه بالعقاب، نحو: «من غش فليس منا». والترك ليس واحداً من هذه الثلاثة، فلا يقتضي التحرير). انتهى كلامه.

قلت: ثبت عنه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أنه قال: «فَعَلَيْكُمْ سُتُّي .. وَإِيَّاكُمْ وَمُحَدَّثَاتِ الْأُمُورِ، فَإِنَّ كُلَّ مُحَدَّثَةٍ بِدُعَةٍ، وَكُلَّ بِدُعَةٍ ضَلَالَةٌ»<sup>(١)</sup>.

وفي لفظ ياسناد صحيح: «وَأَحْسَنَ الْهُدْيِي هَدْيُ مُحَمَّدٍ، وَشَرَّ الْأُمُورِ مُحَدَّثَاهُ، وَكُلَّ مُحَدَّثَةٍ بِدُعَةٍ، وَكُلَّ بِدُعَةٍ ضَلَالَةٌ، وَكُلَّ ضَلَالَةٍ فِي النَّارِ»<sup>(٢)</sup>.

والمحدث هو فعل ما تركه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مع الضوابط التي شرحناها تفصيلاً في الجواب عن الشبهة السابقة.

فَذَمَّ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْفَاعِلَ، وَوَصَّفَ فِعْلَهُ بِأَنَّهُ ضَلَالَةٌ، وَأَنَّ هَذِهِ الضَّلَالَةُ فِي النَّارِ.

فَمَا حُكْمُ هَذَا فِي رَأْيِ الْغَمَارِي؟!!

نترك الجواب للقارئ العاقل البصير.

(١) تكلمنا على هذا الحديث في الباب السادس.

(٢) تكلمنا على هذا الحديث في الباب السادس.

### الشَّبَهَةُ التَّالِثَةُ

قال عبد الله الغماري في كتابه «حسن التفهم والدرك لمسألة الترك»، ص ١٢ : «الله تعالى قال: ﴿وَمَا أَنْتُمُ الْرَّسُولُ فَخُدُودُهُ وَمَا يَنْهَاكُمْ عَنْهُ فَأَنْتَهُوا﴾ ولم يقل: وما تركه فانتهوا، فالترك لا يفيد التحرير). انتهى كلامه

قلت: وهذا يدل على شدة ضعف قدرات الغماري العقلية الاستدلالية؛ فقد قال الله تعالى: ﴿وَمَا يَنْهَاكُمْ عَنْهُ فَأَنْتَهُوا﴾ وقد نهانا النبي ﷺ عن إحداث شيء يخالف سنته بقوله ﷺ: «فَعَلَيْكُمْ بِسْتَرْتِي .. وَإِيَّاكُمْ وَمُحَدَّثَاتِ الْأُمُورِ، فَإِنَّ كُلَّ مُحَدَّثَةٍ بِدُعَةٍ، وَكُلَّ بِدُعَةٍ ضَلَالٌ».

فإذا ترك النبي ﷺ شيئاً، فتكون السنة هي الترك، ومن فعل هذا الشيء سيكون قد آتى بمحضه.

وقد تم تفصيل ذلك في كتابنا هذا (الباب السادس، الباب السابع).

### الشُّبَهَةُ الرَّابِعَةُ

قال عبد الله الغماري في كتابه «حسن التفهم والدرك لمسألة الترك»، ص ١٢: « قال النبي ﷺ: «ما أمرتكم به فأتوا منه ما استطعتم، وما نهيتكم عنه فاجتنبو» ولم يقل: وما تركته فاجتنبوه. فكيف دلّ الترك على التحرير؟ ». انتهى كلامه قلت: وهذا أيضاً يدل على شدة ضعف قدرات الغماري العقلية الاستدلالية؛ فقد أمرنا النبي ﷺ باجتناب فعل المحدثات والالتزام بسننه ﷺ بقوله ﷺ: «فعليكم بسنتي .. ولائائكم ومحدثات الأمور، فإنَّ كُلَّ مُحَدَّثَةٍ بِذَعَةٍ، وَكُلَّ بِذَعَةٍ ضَلَالٌ».

### الشِّيَهَةُ الْخَامِسَةُ

قال عبد الله الغماري في كتابه «حسن التفهم والدرك لمسألة الترک»، ص ١٢: «الترک يحتمل أنواعاً غير التحرير، والقاعدة الأصولية أن ما دخله الاحتمال سقط به الاستدلال». انتهى كلامه

قلت: نحن إنما نتكلّم عن حالة محددة؛ وهي الترک مع وجود الدافع إلى الفعل وانعدام المانع التي تمنع من الإتيان به.

فوجود الدافع مع انعدام المانع يؤدي إلى الإتيان بالفعل، فإذا تركه ﷺ - في هذه الحالة - فلا يوجد هنا إلا احتمال واحد فقط؛ وهو عدم مشروعية هذا الشيء الذي تركه ﷺ.

فهل يعقل أن يوجد الدافع إلى الفعل ويتنافي العائق المانع، ثم لا يفعله النبي ﷺ  
مع كونه قربة إلى الله عز وجل؟!!!

لا يوجد هنا إلا احتمال واحد فقط؛ وهو عدم مشروعية هذا الشيء الذي تركه ﷺ.

وقد تم تفصيل ذلك في كتابنا هذا (الباب السادس، الباب السابع).

### الشُّبُهَةُ السَّادِسَةُ

قال عبد الله الغماري في كتابه «حسْن التَّفْهِمِ وَالدُّرُكِ لِمَسَأَلَةِ التَّرَكِ»، ص ١٢: «(رابعها: أن الأصوليين عرَفُوا السنة بِأنَّها قولُ الرَّسُول ﷺ وَفِعْلُه وَتَقْرِيرُه وَلَمْ يَقُولُوا: «وَتَرْكُه»، لأنَّه لَيْسَ بِدَلِيلٍ). انتهى كلامه.

قلتُ: هذا كذب مفضوح، وقد تم فَضْحُ كذبه هذا - بالوثائق المُصَوَّرة - في كتابنا هذا (ص ١٤٣).

ونقلنا هناك أكثر من ثلاثين تصريحًا لكتاب العلَماء - على مدار التاريخ الإسلامي - في أن التَّرَكُ سُنَّة، وهي تَفْضَحُ كذب الغماري في زَعمِه هذا.

### الشُّبُهَةُ السَّابِعَةُ

قال عبد الله الغماري في كتابه «حسْن التَّفْهِمِ وَالدُّرُكِ لِمَسَأَلَةِ التَّرَكِ»، ص ١٣: «(الحكم خطاب الله، وذكر الأصوليين: أنَّ الذي يدلُّ عليه قرآن أو سُنَّة أو إجماع أو قياس، والترَكُ ليس واحدًا منها؛ فلا يكون دليلاً). انتهى كلامه.

قلتُ: هذا كذب مفضوح؛ فقد ذكر الأصوليون التَّرَكُ في سُنَّة النبي ﷺ، ونقلنا تصريحاتهم بذلك مع صفحات مُصَوَّرة من كُتبهم؛ لِفَضْحِ كذب الغماري. (انظر تفصيل ذلك في كتابنا هذا، ص ١٤٣).

### الشُّبَهَةُ الثَّامِنَةُ

قال عبد الله الغماري في كتابه «حسن التفهم والدرك لمسألة الترک»، ص ١٣: « قال ابن السمعان: «إذا ترك الرسول ﷺ شيئاً وجب علينا متابعته فيه، واستدل بأن الصحابة حين رأوا النبي ﷺ أمسك يده عن الضب - توقفوا وسائلوه عنه». »

قلت [القاتل هو الغماري]: لكن جوابه بأنه ليس بحرام - كما سبق - يدل على أن تركه لا يقتضي التحرير. فلا حجة له في الحديث، بل الحجة فيه عليه.

وسبق أن الترك يحتمل أنواعاً من الوجوه، فكيف تجب متابعته في أمر محتمل لأن يكون عادة أو سهواً أو غير ذلك مما تقدم؟!). انتهى كلامه.

قلت: وهذا من تخليط وتحبيط الغماري، فالترك في هذا الحديث لم يدل على التحرير لأنه متعلق بأمور الدنيا من طعام وشراب وغير ذلك.

ونحن إنما نتكلّم عما تركه النبي ﷺ من أمور تتعلق بالشريعة، كالعبادات التي يخترعها الغماري وغيره من المبتدةعة أهل البدع والأهواء.

فالنبي ﷺ قد يترك الطعام والشراب، لكن كيف يترك النبي ﷺ فعل شيء يُقرّبه إلى الله تعالى مع وجود الدافع إلى هذا الفعل وانعدام العوائق والعقبات؟!!

هذا لا يتصوّر في حق النبي ﷺ.

وقد تم تفصيل ذلك في كتابنا هذا (الباب السادس ، الباب السابع).

الشُّبَهَةُ التاسِعَةُ

قال عبد الله الغماري في كتابه «حسن التفهم والدرك لمسألة الترك»، ص ١٣: «الترك أصل لأنَّه عدم فعل، والعدم هو الأصل، والفعل طارئ، والأصل لا يدل على شيءٍ لغةً ولا شرعاً، فلا يقتضي الترك تحريراً». انتهى كلامه.

قلتُ: هذا الكلام امتلاً بجهالات وتخليط وتخبيط؛ فقد صرَّح جمْعُ كبير من أئمة أصول الفقه بأنَّ الترك فعل، وأنَّ الكفَّ فعل، فالنبي ﷺ إذا ترك شيئاً مع وجود الدافع إلى فعله وانعدام المانع، فيكون - حينئذ - قد كفَّ عنه.

بل وقد صرَّح شمس الأئمة السرخسي بأنَّ مذهب أهل السنة والجماعة أنَّ الترك فعل.

وإليكم بعض تصريحاتهم بذلك:

١ - الإمام شمس الأئمة السرخسي ((المتوفى: ٤٨٣ هـ)): قال في كتابه في أصول الفقه: (فَإِنْ قِيلَ: تَرْكُهُ الْفِعْلُ الَّذِي يَكُونُ إِيمَاجِاداً - فَعْلٌ مَقْصُودٌ مِنْهُ عَلَى مَا هُوَ مَذَهَبُ أَهْلِ السُّنَّةِ وَالْجَمَاعَةِ أَنَّ تَرْكَ الْفِعْلِ فَعْلٌ ..

قُلْنَا: هُوَ كَذَلِكَ) <sup>(١)</sup>. انتهى كلام السرخسي.

٢ - الإمام أبو محمد بن حَزْم (٣٨٤ - ٤٥٦ هـ): قال في كتابه «الفصل في الملل والأهواء والنحل»: (الترك من المخلوق لل فعل فعل).

(١) أصول السرخسي (١/٧٩).

بُرهان ذلك: إِنْ تَرَكَ الْمَخْلُوقُ لِلْفِعْلِ لَا يَكُونُ إِلَّا يَفْعُلُ أَخْرَى مِنْهُ ضَرُورَةً؛ كَتَارَكَ الْحُرْكَةَ لَا يَكُونُ إِلَّا يَفْعُلُ السَّكُونُ .. وَكَتَارَكَ الْقِيَامَ لَا يَكُونُ إِلَّا باشْتِغَالِهِ يَفْعُلُ أَخْرَى مِنْ قَوْدَأَوْ غَيْرِهِ<sup>(١)</sup>. انتهى

٣ - الإمام زين الدين أبو الحسن علي بن المُنَيَّر (المتوفى: ٦٩٩ هـ):

قال الحافظ ابن حجر في كتابه «فتح الباري شرح صحيح البخاري»: (فَأَلَّا بَنَ الْمُنَيَّرُ فِي الْحَائِشَيْهِ: «.. فَمَنْ يَخْذُلُ مِنْهُ فَإِلَيْهِ حَسَنَةٌ؛ وَهِيَ أَنَّ التَّرْكَ فِعْلٌ»)<sup>(٢)</sup>. انتهى

٤ - تاج الدين السبكي (٧٢٧ - ٧٧١ هـ): قال في كتابه «الإيهاج في شرح المنهاج» في أصول الفقه: (وإنما لم يذكر المصنف «الترك» لدخوله في قسم الفعل)<sup>(٣)</sup>.

وقال أيضًا في كتابه هذا: (الترك فعل)<sup>(٤)</sup>. انتهى

وقال أيضًا في كتابه «الأشباه والنظائر»: (الْكَفْ فِعْلٌ)<sup>(٥)</sup>. انتهى

وقال في كتابه «طبقات الشافعية الكبرى»: (لقد وقعت على ثلاثة أدلة تدل على أن الكف فعل .. أحدها: قوله تعالى: ﴿وَقَالَ الرَّسُولُ يَرَبِّ إِنَّ قَوْمِي أَنْخَذُوا هَذَا الْقُرْءَانَ مَهْجُورًا فَتَأْمَلُهُ، وَتَقْرِيرِهِ أَنَّ الْإِتْخَادَ افْتَعَالٌ مِنْ أَخْذٍ .. وَالْحَاصِلُ أَنَّ الْأَخْذَ: التَّنَاؤلُ، وَالْمَهْجُورُ: الْمَتَرُوكُ.

(١) الفصل في الملل والأهواء والنحل (١٩/١).

(٢) فتح الباري شرح صحيح البخاري (٣٩٤/٣).

(٣) الإيهاج في شرح المنهاج (٥١/١).

(٤) الإيهاج في شرح المنهاج (٢١٤/٢).

(٥) الأشباه والنظائر (١٥٨/٢)، الناشر: دار الكتب العلمية.

فَصَارَ الْمَعْنَى: تَنَاهُلُوهُ مِنْ رُوكَاهُ، أَيْ: فَعَلُوا تَرْكَهُ، وَهَذَا وَاضِحٌ ..

فِي الْآيَةِ دَلِيلانِ لِمُسَائِلَتِينَ؛ مَسْأَلَةً مِنْ عِلْمِ الْأُصُولِ؛ وَهِيَ أَنَّ التَّرْكَ فَعْلٌ، كَمَا  
أَوْضَحَتْهُ لَكَ<sup>(١)</sup>. انتهى كلام السبكي.

٥ - الإِيمَامُ بَدْرُ الدِّينِ الزَّرْكَشِيُّ (٧٤٥ - ٧٩٤ هـ): قَالَ فِي كِتَابِهِ «الْمُشَوَّرُ فِي  
الْقَوَاعِدِ»: (الْتَّرْكُ فَعْلٌ إِذَا قُصِّدَ)<sup>(٢)</sup>. انتهى

قَلْتُ: وَالْقُصْدُ مَتْحَقِقٌ فِي الْحَالَةِ الَّتِي نَتَكَلَّمُ عَنْهَا، وَهِيَ وُجُودُ الدَّافِعِ إِلَى الْفَعْلِ  
مَعَ عَدْمِ وُجُودِ مَانِعٍ، فَهَذَا لَا يُرِكُهُ النَّبِيُّ ﷺ إِلَّا قَاصِدًا ذَلِكَ.

وَيَكْفِيَنَا تَصْرِيفُ الإِيمَامِ الزَّرْكَشِيِّ بِقَوْلِهِ: (الْتَّرْكُ فَعْلٌ).

٦ - زَيْنُ الدِّينِ زَكَرِيَاً الْأَنْصَارِيُّ (٨٢٣ - ٩٢٦ هـ): قَالَ فِي كِتَابِهِ «غَايَا  
الْوُصُولُ فِي شَرْحِ لَبِ الْأُصُولِ»: (الْكَفُ فَعْلٌ، وَالْتَّرْكُ فَعْلٌ هُوَ كَفٌ)<sup>(٣)</sup>. انتهى

٧ - الإِيمَامُ الْأَمِيرُ الصَّنْعَانِيُّ (١٠٩٩ - ١١٨٢ هـ): قَالَ فِي كِتَابِهِ «إِجَابَةِ السَّائِلِ  
شَرْحُ بُغْيَةِ الْأَمْلِ» فِي أَصُولِ الْفَقَهِ: (الْتَّرُوكُ دَاخِلَةٌ فِي الْأَفْعَالِ؛ لَا يَعْتَهَا كَفٌ، وَالْكَفُ  
فَعْلٌ)<sup>(٤)</sup>. انتهى

(١) طَبَقَاتُ الشَّافِعِيَّةِ الْكَبِيرِ (١/١٠١).

(٢) المُشَوَّرُ فِي الْقَوَاعِدِ (١/٢٨٤).

(٣) غَايَا الْوُصُولُ فِي شَرْحِ لَبِ الْأُصُولِ (ص ١١).

(٤) إِجَابَةِ السَّائِلِ شَرْحُ بُغْيَةِ الْأَمْلِ (ص ٨١).

### الشُّبُهَةُ الْعَاشِرَةُ

قال عبد الله الغماري في كتابه «حسن التفهم والدرك لمسألة الترک»، ص ١٢: «إِذَا اشتباه: قسم العلماء ترك النبي ﷺ شيء ما على نوعين: نوع لم يجد ما يقتضيه في عهده ثم حدث له مقتضى بعده ﷺ، فهذا جائز على الأصل».

وَقَسْمٌ ترکه النبي ﷺ مع وجود المقتضى لفعله في عهده، وهذا الترک يقتضي منع المتروك، لأنَّه لو كان فيه مصلحة شرعية لفعله النبي ﷺ، فحيث لم يفعله دل على أنه لا يجوز. ومثل ابن تيمية في ذلك بالأذان لصلة العيددين الذي أَحَدَثَه بعض الأمراء .. وذهب إلى هذا أيضًا الشاطبي وابن حجر الهيثمي وغيرهما، وقد اشتبهت عليهم هذه المسألة بمسألة السكوت في مقام البيان.

صحيح أنَّ الأذان في العيددين بدعة غير مشروعة، لا لأنَّ النبي ﷺ تركه ولكن لأنَّه ﷺ بَيَّنَ في الحديث ما يعمل في العيددين ولم يذكر الأذان، فَدَلَّ سكوته على أنه غير مشروع.

والقاعدة: أنَّ السكوت في مقام البيان يفيد الخصر ..

فخلط إحداها بالآخرى مما لا ينبغي.

ولذا بَيَّنَتُ الفرق بينها حتى لا يشتبها على أحد. وهذه فائدة لا توجد إلا في هذه الرسالة والحمد لله). انتهى كلام الغماري.

قلت: كلام الغماري امتلاً بجهالات وتخليط وتخفيط؛ لضعف قدراته العقلية الاستدلالية.

فكل مقام تشرعي للنبي ﷺ هو مقام بيان وتعليم، كما قال تعالى: ﴿وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْذِكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ﴾ [النحل: ٤].

وكما اعترف الغماري قائلاً: السكوت في مقام البيان يفيد الحصر».

فحين يُبَيِّنُ الرَّسُولُ ﷺ لِأَصْحَابِهِ الصلوات المفروضة والمندوبة ثم يسكت، فهذا السكوت يفيد حصر المشروعية فيما ذكره ﷺ فقط.

فقد يَبَيِّنُ ﷺ لِأَصْحَابِهِ صَلَةُ الْجَمَعَةِ وَصَلَةُ الْفُضْحَى وَسَكَتَ عَنْ صَلَةِ الرَّغَائِبِ الَّتِي أَحْدَثَهَا الْمُبَدِّعَةُ؛ فَسَكُونُهُ ﷺ عَنْ صَلَةِ الرَّغَائِبِ يَدُلُّ عَلَى دَعْمِ مَشْرُوعِيَّتِهِ.

وحين يُبَيِّنُ الرَّسُولُ ﷺ لِأَصْحَابِهِ صِيغَةِ التَّشْهِيدِ وَسَكَتَ عَنْ لَفْظِ «سَيِّدُنَا» فَإِنْ سَكُونُهُ ﷺ يَفِيدُ حَصْرَ الْمَشْرُوعِ فِيمَا ذُكِرَ، وَسَكُونُهُ ﷺ عَنْ لَفْظِ «سَيِّدُنَا» يَدُلُّ عَلَى دَعْمِ مَشْرُوعِيَّتِهِ.

أليس هذه هي القاعدة التي اعترف بها الغماري: «السكوت في مقام البيان يفيد الحصر»؟!!

إن هذه القاعدة هي نفسها التي تكشف ضلال الغماري حين ابتدع تبعدات سكت عنها النبي ﷺ ولم يُبَيِّنها لِأَصْحَابِهِ.

وأما قول الغماري: (بَيْتُ الْفَرْقِ بَيْنَهُمَا حَتَّى لَا يُشَبِّهَا عَلَى أَحَدٍ). وهذه فائدة لا توجد إلا في هذه الرسالة).

فنقول: نعم، لقد صَدَقَ الغماري، فهذا الجهل الفظيع المتعلق بالترك، والخلط والسبط والاستدللات المريضة السقيمة المُعوجة التي لا يُنْطِقُ بها عاقل - لا

نجدها إلا في رسالة الغماري هذه كما قال !!

### الشَّبَهَةُ الْحَادِيَةُ عَشْرَةُ

قال عبد الله الغماري في كتابه «حسن التفهم والدرك لمسألة الترك»، ص ١٢ : «هذه نماذج لأنواع لم يفعلها النبي ﷺ: .. إحياء ليلة النصف من شعبان ..

نقول: ما لم يرد نهي عنه يفيد تحريمه أو كراهيته، فالاصل فيه الإباحة لقول النبي ﷺ: «وما سكت عنه فهو عفو» أي: مباح). انتهى كلامه

قلت: والله إن العجب لا ينتهي من هذه الاستدلالات المريضة المعوجة التي تخرج من رأس الغماري ولا ينطق بها عاقل!

فالتعبدات المحمدة المبتداعة هل سكت النبي ﷺ عن بيان حكمها؟!!

أليس هو ﷺ الذي قال: «وَأَحْسَنَ الْهُدْيَىٰ هُدْيُ مُحَمَّدٍ، وَشَرَّ الْأُمُورِ مُحَدَّثَاهَا، وَكُلُّ مُحَدَّثَةٍ بِدْعَةٌ، وَكُلُّ بِدْعَةٍ ضَلَالٌ، وَكُلُّ ضَلَالٍ فِي النَّارِ»؟!!

فهل سكت النبي ﷺ عن التعبدات المحمدة المبتداعة يا عقلاً؟!! أم ذمها وحذر منها ووصفها بأنها كلها ضلال، وأنها في النار؟!!

الشُّبُهَةُ الثَّانِيَةُ عَشْرُهُ

قال عبد الله الغماري في كتابه «حسن التفهم والدرك لمسألة الترك»، ص ١٢: «ال المسلم لا يجوز له أن يتجرأ على الحكم بالتحريم إلا بدليل صريح من الكتاب أو السنة، وعلى هذا درج الصحابة والتابعون والأئمة). انتهى كلامه

قلت: صرّح الغماري بأنه لا يجوز الحكم بالتحريم إلا بدليل صريح.

ونقول له: لماذا حَكَمْتَ باستحباب تعبدات مُبْتَدَعَةٍ بغير دليل صريح !!؟

إذا كان التحرير حكم شرعي، فكذلك الاستحباب حكم شرعي.

وقد اتفق أئمة المسلمين على أن الأصل في العبادات التَّوْقُفُ، فلا نعبد الله تعالى إلا بما شرعه الله لنا.

(انظر تفصيل هذه القاعدة وتصريحات العلماء في كتابنا هذا، ص ٢٠٢).

### الشُّبَهَةُ التَّالِثَةُ عَشْرُهُ

قال عبد الله الغماري في كتابه «حسن التفهم والدرك لمسألة الترک»، ص ١٢: «قول الله تعالى: ﴿وَلَا تَقُولُوا لِمَا تَصِفُ الْسِّنَّتُكُمُ الْكَذِبَ هَذَا حَلَلٌ وَهَذَا حَرَامٌ لِتَفَتَّرُوا عَلَى اللَّهِ الْكَذِبِ﴾ فما لهؤلاء المترفين اليوم يميزون بتحريم أشياء مع المبالغة في ذمها بلا دليل إلا دعواهم أن النبي ﷺ لم يفعلها، وهذا لا يفيد تحريماً ولا كراهة، فهم داخلون في عموم الآية المذكورة). انتهى كلامه

قلت: فما لهؤلاء المبتدعـة - الغماري وأذياله - يميزون باستحبـاب تعبدات مخترـعة مبتـدـعة بلا دليل صريح !!

ولتنظرـ الآـن: مـنـ مـاـ الدـاخـلـ فـيـ عـمـومـ قـوـلـهـ تـعـالـىـ: ﴿وَلَا تَقُولُوا لِمَا تَصِفُ الْسِّنَّتُكُمُ الْكَذِبَ هَذَا حَلَلٌ وَهَذَا حَرَامٌ لِتَفَتَّرُوا عَلَى اللَّهِ الْكَذِبِ﴾ [التحل: ١١٦] نـحنـ ؟ـ أـمـ الغـمارـيـ وـأـذـيـالـهـ؟

أمـاـ قولـناـ عنـ العـبـادـاتـ المـحـدـثـةـ: «هـذـاـ حـرـامـ»ـ فـهـذـاـ حـرـامـ بـتـصـرـيـحـ رـسـوـلـ اللهـ ﷺـ حـينـ قـالـ: «وَأَحْسَنَ الْهَذِيْهِ هَذِيْ مُحَمَّدٌ، وَشَرَّ الْأُمُورِ مُحَمَّدٌ تَهَا، وَكُلُّ مُحَمَّدَةٍ بِدُعَهُ، وَكُلُّ بِدُعَهِ ضَلَالٌ، وَكُلُّ ضَلَالٍ فِي النَّارِ».ـ

لكـنـ قولـ الغـمارـيـ: «الـعـبـادـاتـ المـحـدـثـةـ المـبـتـدـعـةـ حـلـالـ»ـ فـهـذـاـ هوـ الـذـيـ يـدـخـلـ فـيـ عـمـومـ قـوـلـهـ تـعـالـىـ: ﴿وَلَا تَقُولُوا لِمَا تَصِفُ الْسِّنَّتُكُمُ الْكَذِبَ هَذَا حَلَلٌ وَهَذَا حَرَامٌ لِتَفَتَّرُوا عَلَى اللَّهِ الْكَذِبِ﴾ـ.

## خاتمة

لأجد كلمات أختتم بها سوى ما ختمن به سائر مؤلفاتي، حيث قلت:

(كُلَّمَا بحثْتُ في مسألة من مسائل هذا الدين ، كلما ازداد يقيني بأن هذا الدين من عند الله حَقًّا ؛ ذلك لأنني أجد الدلائل صريحة وقطعية ، وأجدتها مجتمعة على معنى واحد ظاهر ، فيستقر في قلبي يقينٌ بأن هذا المعنى هو أحد معالم المنهج الذي أمرنا الله تعالى باِتَّبَاعِه .. ولعل القارئ الكريم قد لمس أهمية دراسة علم أصول الفقه ، وعلم مصطلح الحديث ؛ فهما سلاحان من أسلحة المسلم في مواجهة من يحاول تحريف معاني النصوص الشرعية). انتهى

وهذا يدعونا إلى التفرغ لإعداد موسوعة في عِلْمِ أصول الفقه، لبيان القواعد القطعية المتفق عليها والتي تمثل أصول التشريع، وأجمعَ عليها كافة أهل العلم، وقد تضمنت كُتُبِي السابقة بعضًا منها، وكذلك هذا الكتاب الذي بين أيديكم الآن.

وقد شعرتُ بأن تحرير هذه القواعد أثناء المعاناة في الردود على أهل الباطل - يختلف كثيراً عن تحريرها بصورة مجردة بعيداً عن هذه المعاناة.

لذلك علينا أن نترككم الآن وننطلق - بعون الله تعالى - إلى رحلة جديدة من المعاناة مع أهل الباطل؛ لإكمال سلسلة كشف أكاذيب الشيعة الرافضة وموسوعة أصول الفقه.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

## قائمة المراجع

### التفسير وعلومه

- (١) أحكام القرآن ، عماد الدين محمد الطبرى الشهير بالكتاب الهراسى ، الناشر: دار الكتب العلمية ، تحقيق: جماعة من العلماء ، الطبعة: الأولى / ١٤٠٣ هـ - ١٩٨٤ م.
- (٢) البحر المحيط ، تأليف: محمد بن يوسف أبي حيان الأندلسى ، الناشر: دار الكتب العلمية - بيروت - ١٤٢٢ هـ - ٢٠٠١ م، الطبعة: الأولى ، تحقيق: عادل عبد الموجود.
- (٣) التحرير والتنوير ، محمد الطاهر بن عاشور ، الناشر: الدار التونسية للنشر - تونس ، ١٩٨٤ م.
- (٤) التسهيل لعلوم التنزيل ، تأليف: محمد بن أحمد بن محمد ابن جزي الغرناطي ، الناشر: دار الكتاب العربي - لبنان ، الطبعة: الرابعة / ١٤٠٣ هـ - ١٩٨٣ م.
- (٥) تفسير العز بن عبد السلام ، الناشر: دار ابن حزم - بيروت ، تحقيق: د. عبد الله إبراهيم ، الطبعة: الأولى - ١٤١٦ هـ.
- (٦) تفسير غريب القرآن ، تأليف: أبي محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري ، الناشر: دار الكتب العلمية ، تحقيق: السيد أحمد صقر ، ١٣٩٨ هـ - ١٩٧٨ م.
- (٧) جامع البيان عن تأويل آي القرآن ، تأليف: أبي جعفر محمد بن جرير بن يزيد الطبرى ، الناشر: دار الفكر - بيروت - ١٤٠٥ هـ.
- (٨) الجامع لأحكام القرآن ، تأليف: أبي عبد الله محمد بن أحمد الأنصاري القرطبي ، دار النشر: دار الشعب - القاهرة.
- (٩) الجوادر الحسان في تفسير القرآن ، تأليف: عبد الرحمن بن محمد بن مخلوف الشعالي ، الناشر: مؤسسة الأعلمى للمطبوعات - بيروت
- (١٠) الدر المصور في علوم الكتاب المكون ، تأليف: أبي العباس شهاب الدين أحمد بن يوسف المعروف بالسمين الحلبي ، الناشر: دار القلم ، تحقيق: د. أحمد الخراط.
- (١١) الدر المثور ، تأليف: جلال الدين السيوطي ، الناشر: دار الفكر - بيروت - ١٩٩٣ م.
- (١٢) روح المعانى في تفسير القرآن العظيم والسبعين المثانى ، تأليف: العلامة أبي الفضل شهاب الدين محمود الألوسي البغدادى ، الناشر: دار إحياء التراث العربى -

- بيروت.
- (١٣) زاد المسير في علم التفسير ، تأليف: عبد الرحمن بن علي بن محمد الجوزي، دار النشر: المكتب الإسلامي - بيروت - ٤٠١٤ ، الطبعة: الثالثة.
- (١٤) السراج المنير في الإعانة على معرفة بعض معاني كلام ربنا الحكيم الخبير، تأليف: شمس الدين الخطيب الشربيني ، الناشر: مطبعة بولاق / ١٢٨٥ هـ.
- (١٥) غرائب القرآن ورغائب الفرقان ، تأليف: الحسن بن محمد بن حسين النيسابوري، الناشر: المطبعة الميمنية - مصر - ١٣٢١ هـ.
- (١٦) فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدرایة من علم التفسير ، تأليف: محمد بن علي الشوكاني، تحقيق: سيد إبراهيم، نشر: دار الحديث، القاهرة، ١٩٩٣ م.
- (١٧) فضائل القرآن، تأليف: أبي عبيد القاسم بن سلام الناشر: دار ابن كثير ، تحقيق: مروان العطية وأخرين.
- (١٨) الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقوال في وجوه التأويل ، تأليف: أبي القاسم محمود بن عمر الزمخشري ، دار النشر: دار إحياء التراث العربي - بيروت، تحقيق: عبد الرزاق المهدى .
- (١٩) الباب في علوم الكتاب ،تأليف: أبي حفص عمر بن علي ابن عادل الدمشقي الحنبلي ، الناشر: دار الكتب العلمية، تحقيق: عادل عبد الموجود، الطبعة: الأولى / ١٩٩٨ م.
- (٢٠) محسن التأويل، تأليف: محمد جمال الدين القاسمي، الناشر: دار إحياء الكتب العربية، الطبعة الأولى- ١٩٥٧ م.
- (٢١) المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، تأليف: أبي محمد عبد الحق بن غالب بن عطيه الأندلسى ، الناشر: دار الكتب العلمية- لبنان- ١٤١٣ هـ- ١٩٩٣ م ، الطبعة: الأولى، تحقيق: عبد السلام عبد الشافى.
- (٢٢) معالم التنزيل، تأليف: أبي محمد الحسين بن مسعود البغوي، دار النشر: دار المعرفة - بيروت ، تحقيق: خالد عبد الرحمن العك .
- (٢٣) معانى القرآن وإعرابه، تأليف: أبي اسحاق إبراهيم بن السري الزجاج، الناشر: عالم الكتب، تحقيق: د.عبد الجليل شلبي ، الطبعة: الأولى / ١٤٠٨ هـ- ١٩٨٨ م.
- (٢٤) مفاتيح الغيب ، تأليف: فخر الدين محمد بن عمر التميمي الرازي الشافعى، الناشر: دار الكتب العلمية - بيروت - ١٤٢١ هـ - ٢٠٠٠ م، الطبعة: الأولى.
- (٢٥) الناسخ والمنسوخ في القرآن العزيز وما فيه من الفرائض والسنن، تأليف: أبي عبيد

## قائمة المراجع

القاسم بن سلام الهروي، الناشر: مكتبة الرشد- شركة الرياض، تحقيق: محمد المديفر.

(٢٦) الناسخ والمنسوخ، تأليف: أبي جعفر أحمد بن محمد بن إسماعيل التحاش ، دار النشر: مكتبة الفلاح - الكويت ، تحقيق: د. محمد عبد السلام محمد ، الطبعة: الأولى/١٤٠٨هـ..

(٢٧) النكث والعيون، تأليف: أبي الحسن علي بن محمد بن حبيب الماوردي، الناشر: ، تحقيق: السيد ابن عبد المقصود بن عبد الرحيم .

(٢٨) نواسخ القرآن ، تأليف: عبد الرحمن بن علي بن محمد بن الجوزي أبي الفرج، دار النشر: دار الكتب العلمية - بيروت - ١٤٠٥هـ، الطبعة: الأولى.

(٢٩) الهداية إلى بلوغ النهاية في علم معانى القرآن وتفسيره، تأليف: أبي محمد مكي بن أبي طالب، الناشر: كلية الشريعة والدراسات الإسلامية- جامعة الشارقة، ١٤٢٩هـ-

٢٠٠٨م ..

### الحديث

(٣٠) إتحاف المهرة بالفوائد المتكرة من أطراف العشرة ، تأليف: أحمد بن علي ابن حجر العسقلاني، الناشر: جمع الملك فهد بالتعاون مع مركز السنة النبوية بالمدينة المنورة، الطبعة: الأولى/١٤١٧هـ-١٩٩٦م.

(٣١) الترغيب والترهيب من الحديث الشريف، تأليف: عبد العظيم بن عبد القوي المندري ، دار النشر: دار الكتب العلمية - بيروت ، تحقيق: إبراهيم شمس الدين ، الطبعة: الأولى/١٤١٧هـ.

(٣٢) الجامع الصحيح- سنن الترمذى، تأليف: محمد بن عيسى أبي عيسى الترمذى ، الناشر: دار إحياء التراث العربي - بيروت ، تحقيق: أحمد محمد شاكر وأخرون.

(٣٣) جمع الجواامع، تأليف: جلال الدين السيوطي، الناشر: الأزهر- ١٤٢٦هـ، طبعة: دار السعادة للطباعة.

(٣٤) دلائل النبوة، تأليف: أبي بكر أحمد بن الحسين البهقى، الناشر: دار الكتب العلمية ودار الريان، تحقيق: عبد المعطي قلعجي، الطبعة الأولى- ١٩٨٨م.

(٣٥) السنة ، تأليف: عبد الله بن أحمد بن حنبل الشيباني، دار النشر: دار ابن القيم - الدمام ، تحقيق: د. محمد سعيد ، الطبعة: الأولى/ ١٤٠٦هـ..

(٣٦) سنن ابن ماجه، تأليف: محمد بن يزيد أبي عبد الله القزويني ابن ماجه، دار النشر:

- دار الفكر - بيروت، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي.
- (٣٧) سنن أبي داود ، تأليف: سليمان بن الأشعث أبي داود السجستاني الأزدي ، دار النشر: دار الفكر ، تحقيق: محمد محبي الدين عبد الحميد.
- (٣٨) سنن الدارقطني ، تأليف: علي بن عمر أبي الحسن الدارقطني ، الناشر: دار المعرفة - بيروت ، تحقيق: السيد عبد الله هاشم يماني ، ١٣٨٦هـ - ١٩٦٦م.
- (٣٩) سنن الدارمي ، تأليف: عبد الله بن عبد الرحمن أبي محمد الدارمي ، دار النشر: دار الكتاب العربي - بيروت ، تحقيق: فواز أحمد، خالد السبع العلمي ، الطبعة: الأولى/ ١٤٠٧هـ.
- (٤٠) سنن النسائي ، تأليف: أحمد بن شعيب النسائي ، الناشر: دار الكتب العلمية - بيروت، تحقيق: د. عبد الغفار، سيد كسرامي، الطبعة: الأولى ١٤١١هـ - ١٩٩١م.
- (٤١) شعب الإيمان ، تأليف: أبي بكر أحمد بن الحسين البهقي ، تحقيق: محمد السعيد بسيوني، نشر: دار الكتب العلمية، بيروت، ط. الأولى، ١٤١٠هـ.
- (٤٢) صحيح ابن حبان ، تأليف: محمد بن حبان أبي حاتم التميمي البستي ، الناشر: مؤسسة الرسالة - بيروت، تحقيق: شعيب الأرناؤوط ، الطبعة: الثانية/ ١٤١٤هـ - ١٩٩٣م.
- (٤٣) صحيح ابن خزيمة ، تأليف: محمد بن إسحاق بن خزيمة أبي بكر النيسابوري ، دار النشر: المكتب الإسلامي - بيروت، تحقيق: د. محمد الأعظمي ، الطبعة: ١٣٩٠هـ - ١٩٧٠م.
- (٤٤) صحيح البخاري ، تأليف: محمد بن إسماعيل أبي عبد الله البخاري ، الناشر: المكتبة السلفية - القاهرة، تحقيق: محب الدين الخطيب.
- (٤٥) صحيح البخاري ، تأليف: محمد بن إسماعيل البخاري ، دار النشر: دار ابن كثير، البشامة - بيروت تحقيق: د. مصطفى ديوب، الطبعة: الثالثة/ ١٤٠٧هـ - ١٩٨٧م.
- (٤٦) صحيح مسلم ، تأليف: مسلم بن الحجاج ، دار النشر: دار إحياء التراث العربي - بيروت، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي.
- (٤٧) العلم، تأليف: أبي خيثمة زهير بن حرب النسائي ، الناشر: مكتبة المعارف - الرياض، الطبعة: الأولى / ١٤٢١هـ - ٢٠٠١م.
- (٤٨) المجتبى من السنن، تأليف: أحمد بن شعيب أبي عبد الرحمن النسائي ، دار النشر: مكتب المطبوعات الإسلامية - حلب - ١٤٠٦هـ - ١٩٨٦ ، الطبعة: الثانية، تحقيق: عبد الفتاح أبي غدة.

## قائمة المراجع

- (٤٩) المدخل إلى السنن الكبرى ، تأليف: أحمد بن الحسين بن علي البيهقي أبي بكر، دار الشر: دار الخلفاء - الكويت - ١٤٠٤ هـ، تحقيق: د. محمد ضياء الرحمن الأعظمي.
- (٥٠) المستدرك على الصحيحين ، تأليف: محمد بن عبد الله أبي عبد الله الحاكم النيسابوري، الناشر: دار الكتب العلمية - بيروت - ١٤١١ هـ - ١٩٩٠ م، الطبعة: الأولى، تحقيق: مصطفى عبد القادر.
- (٥١) مسندي أبي يعلى ، تأليف: أبو يعلى أبي يعلى الموصلي ، الناشر: دار المأمون للتراث - دمشق - ١٤٠٤ هـ - ١٩٨٤ م، الطبعة: الأولى، تحقيق: حسين سليم أسد.
- (٥٢) مسندي الإمام أحمد ، تأليف: الإمام أحمد بن حنبل، الناشر: مؤسسة قرطبة- مصر.
- (٥٣) مسندي البزار - البحر الزخار، تأليف: أبي بكر أحمد بن عمرو بن عبد الخالق البزار، مكتبة العلوم والحكم - المدينة، الطبعة: الأولى - ١٤٢٤ هـ، تحقيق: عادل سعد .
- (٥٤) مسندي البزار - البحر الزخار، تأليف: أبي بكر أحمد بن عمرو بن عبد الخالق البزار، دار النشر: مؤسسة علوم القرآن ، مكتبة العلوم والحكم - بيروت ، المدينة ، تحقيق: د. حفظ الرحمن زين الله، الطبعة: الأولى / ١٤٠٩ هـ.
- (٥٥) مسندي الشاميين ، تأليف: سليمان بن أحمد أبي القاسم الطبراني، الناشر: مؤسسة الرسالة - بيروت تحقيق: حمدي عبد المجيد السلفي ، الطبعة: الأولى / ١٤٠٥ هـ - ١٩٨٤ م.
- (٥٦) مصنف ابن أبي شيبة ، الناشر: مكتبة الرشد، تحقيق: حمد الجمعة، محمد اللحيدان ، الطبعة: الأولى / ١٣٢٥ هـ - ٢٠٠٤ م.
- (٥٧) مصنف بن أبي شيبة ، الناشر: الدار السلفية - الهند، تحقيق: عبد الخالق الأفغاني، الطبعة: الثانية - ١٩٧٩ هـ.
- (٥٨) مصنف بن أبي شيبة ، تأليف: أبي بكر عبد الله بن محمد بن أبي شيبة الكوفي، الناشر: مكتبة الرشد - الرياض - ١٤٠٩ ، الطبعة: الأولى، تحقيق: كمال يوسف الحوت.
- (٥٩) المصنف، تأليف: أبي بكر عبد الرزاق بن همام الصنعاني، دار النشر: المكتب الإسلامي - بيروت - ١٤٠٣ - ١٤٠٣ ، الطبعة: الثانية، تحقيق: حبيب الرحمن الأعظمي .
- (٦٠) المعجم الأوسط، تأليف: أبي القاسم سليمان بن أحمد الطبراني، دار النشر: دار الحرمين - القاهرة - ١٤١٥ ، تحقيق: طارق بن عوض الله بن محمد، عبد المحسن بن إبراهيم الحسيني.
- (٦١) المعجم الكبير ، تأليف: سليمان بن أحمد بن أيوب أبي القاسم الطبراني ، تحقيق: حمدي عبد المجيد، الناشر: مكتبة العلوم والحكم - الموصل ، الطبعة الثانية، ٤ - ١٤٠٤

- ١٩٨٣ م.

- (٦٢) معرفة السنن والآثار، تأليف: الحافظ الإمام أبي بكر أحمد بن الحسين البهقي، دار النشر: دار الكتب العلمية، تحقيق: سيد حسن.
- (٦٣) الموطأ ، تأليف: مالك بن أنس بن مالك بن عامر الأصبهني الناشر: وزارة الأوقاف المصرية، الطبعة: الرابعة.
- (٦٤) الموطأ، رواية يحيى الليثي ، تأليف: مالك بن أنس بن مالك بن عامر الأصبهني ، الناشر: دار إحياء التراث العربي - مصر، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي.

### شروح الحديث

- (٦٥) اختلاف الحديث، تأليف: محمد بن إدريس الشافعي، الناشر: مؤسسة الكتب الثقافية - بيروت ، تحقيق: عامر أحمد حيدر ، الطبعة: الأولى / ١٤٠٥ هـ - ١٩٨٥ م.
- (٦٦) الاستذكار الجامع لمذاهب فقهاء الأمصار ، تأليف: أبي عمر يوسف بن عبد الله بن عبد البر، الناشر: دار الكتب العلمية - بيروت - ٢٠٠٠ م، الطبعة: الأولى ، تحقيق: سالم محمد عطا - محمد علي معوض .
- (٦٧) إكمال المعلم بفوائد مسلم ، تأليف: أبي الفضل القاضي عياض، الناشر: دار الوفاء ، تحقيق: يحيى إسماعيل ، الطبعة الأولى - ١٩٩٨ م.
- (٦٨) التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد، تأليف: أبي عمر يوسف بن عبد الله بن عبد البر التمري، دار النشر: وزارة عموم الأوقاف والشؤون الإسلامية - المغرب ، تحقيق: مصطفى العلوي ، محمد عبد الكبير ، ١٣٨٧ هـ.
- (٦٩) جامع العلوم والحكم ، تأليف: زين الدين أبي الفرج عبد الرحمن بن شهاب الدين البغدادي، دار النشر: مؤسسة الرسالة - بيروت ، تحقيق: شعيب الأرناؤوط ، الطبعة: السابعة / ١٤١٧ هـ - ١٩٩٧ م.
- (٧٠) الجوهر النقي على سنن البهقي - مطبوع مع سنن البهقي، تأليف: أبي الحسن علاء الدين علي بن عثمان ابن التركاني، الناشر: دائرة المعارف العثمانية - حيدر آباد، ١٣٥٤ هـ.
- (٧١) الديباج على شرح صحيح مسلم ، تأليف: عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي، دار النشر: دار ابن عفان - السعودية ، تحقيق: أبو إسحاق الحويني ، ١٤١٦ هـ - ١٩٩٦ م.
- (٧٢) شرح السنة ، تأليف: الحسن بن علي بن خلف البربهاري أبي محمد، دار النشر: دار

- (٧٣) ابن القيم - الدمام ، تحقيق: د. محمد سعيد القحطاني ، الطبعة: الأولى / ١٤٠٨ هـ .  
 شرح سنن ابن ماجه للحافظ علاء الدين ، تأليف: مغلاطي بن قليج بن عبد الله ، الناشر: مكتبة نزار مصطفى الأز ، تحقيق: كامل عويضة ، الطبعة: الأولى / ١٤١٩ هـ - ١٩٩٩ م.
- (٧٤) شرح صحيح البخاري ، تأليف: أبي الحسن علي بن خلف ابن بطال ، الناشر: مكتبة الرشد ، تحقيق: أبو تميم ياسر إبراهيم ، الطبعة: الثانية / ١٤٢٣ هـ - ٢٠٠٣ م.
- (٧٥) شرح مشكل الآثار ، تأليف: أبي جعفر أحمد بن محمد الطحاوي ، دار النشر: مؤسسة الرسالة - بيروت ، تحقيق: شعيب الأرنؤوط ، الطبعة: الأولى / ١٤٠٨ هـ - ١٩٨٧ م.
- (٧٦) شرح معانى الآثار ، تأليف: أحمد بن محمد أبي جعفر الطحاوي ، الناشر: دار الكتب العلمية - بيروت ، تحقيق: محمد زهري ، الطبعة: الأولى / ١٣٩٩ هـ .
- (٧٧) الفتاوی الحدیثیة ، تأليف: أحمد بن محمد بن علي بن حجر الہیتمی ، الناشر: مصطفی البابی الحلبی ، الطبعة: الثانية / ١٣٩٠ هـ - ١٩٧٠ م.
- (٧٨) فتح الباری ، تأليف: أحمد بن علي بن حجر العسقلانی الناشر: دار طيبة ، تحقيق: نظر الفاریابی ، الطبعة: الأولى / ١٤٢٦ هـ - ٢٠٠٥ م.
- (٧٩) فتح الباری ، تأليف: أحمد بن علي بن حجر العسقلانی الشافعی ، دار النشر: دار المعرفة - بيروت ، تعليقات: العلامة ابن باز - تحقيق: محب الدين الخطيب ، ترقيم: محمد فؤاد عبد الباقي ، ١٣٧٩ هـ .
- (٨٠) فتح الباری شرح صحيح البخاری ، تأليف: الحافظ أحمد بن علي بن حجر العسقلانی ، الناشر: المکتبة السلفیة ، تحقيق: الشیخ عبد العزیز بن باز ، الطبعة: ١٩٨١ م.
- (٨١) کشف المشکل من حدیث الصحیحین ، تأليف: أبي الفرج عبد الرحمن بن الجوزی ، دار النشر: دار الوطن - الرياض - ١٤١٨ هـ - ١٩٩٧ م. ، تحقيق: علي حسين البابا.
- (٨٢) مرقة المفاتیح شرح مشکاة المصایح ، تأليف: علي بن سلطان محمد القاری ، دار النشر: دار الكتب العلمية - بيروت ، تحقيق: جمال عیتاني ، الطبعة: الأولى / ١٤٢٢ هـ - ٢٠٠١ م.
- (٨٣) مشارق الأنوار على صحاح الآثار ، تأليف: القاضی أبي الفضل عیاض بن موسى بن عیاض المالکی ، دار النشر: المکتبة العتیقة ودار التراث .

- (٨٤) المفہم شرح صحيح مسلم ، تأليف: أبي العباس القرطبي ، الناشر: دار ابن كثیر - بيروت / دار الكلم الطيب - بيروت ، الطبعة: الأولى / ١٤١٧ هـ - ١٩٩٦ م.
- (٨٥) المتقدى شرح الموطأ ، الناشر: دار الكتب العلمية ، الطبعة: الأولى / ١٤٢٠ هـ.
- (٨٦) المنهاج شرح صحيح مسلم ، المؤلف: أبي زكريا يحيى بن شرف النووي ، الناشر: دار إحياء التراث العربي - بيروت ، الطبعة الثانية ، ١٣٩٢ هـ.
- (٨٧) النهاية في غريب الحديث والأثر ، تأليف: أبي السعادات المبارك بن محمد الجزرى ابن الأثير ، دار النشر: المكتبة العلمية - بيروت ، تحقيق: طاهر الزاوي - محمود الطناхи ١٣٩٩ هـ - ١٩٧٩ م.

**علوم الحديث**

- (٨٨) نزهة النظر في توضیح ثغبۃ الفکر ، تأليف: ابن حجر العسقلاني ، الناشر: مكتبة التوعية الإسلامية ، طبعة سنة ١٤١٠ هـ.
- (٨٩) اختصار علوم الحديث ، تأليف: الحافظ ابن كثير ، الناشر: دار الكتب العلمية ، بيروت ، تحقيق وشرح: أحمد شاكر ، الطبعة: الثانية.
- (٩٠) شرح علل الترمذی ، تأليف: ابن رجب الحنبلي ، الناشر: مكتبة الرشد ، تحقيق: د. همام سعيد ، الطبعة: الثانية / ١٤٢١ هـ - ٢٠٠١ م.
- (٩١) شرح علل الترمذی ، تأليف: الإمام ابن رجب الحنبلي ، دار النشر: مكتبة المنار - الزرقاء - الأردن ، تحقيق: د. همام عبد الرحيم سعيد ، الطبعة: الأولى / ١٤٠٧ هـ - ١٩٨٧ م.
- (٩٢) شرف أصحاب الحديث ، تأليف: أحمد بن علي بن ثابت البغدادي أبي بكر ، دار النشر: دار إحياء السنة النبوية - أنقرة ، تحقيق: د. محمد سعيد.
- (٩٣) صيانة صحيح مسلم ، تأليف: ابن الصلاح أبي عمرو عثمان بن عبد الرحمن ، الناشر: دار الغرب الإسلامي - بيروت ، تحقيق: موقف عبدالله.
- (٩٤) فتح المغيث شرح ألفية الحديث ، تأليف: شمس الدين محمد بن عبد الرحمن السخاوي ، دار النشر: دار الكتب العلمية - لبنان - ١٤٠٣ هـ ، الطبعة: الأولى.
- (٩٥) الكفاية في علم الروایة ، تأليف: أبي بكر الخطيب البغدادي ، تحقيق: إبراهيم المدینی ، الناشر: المكتبة العلمية - المدينة المنورة.
- (٩٦) معرفة علوم الحديث ، تأليف: أبي عبد الله محمد بن عبد الله الحاكم النيسابوري ، دار النشر: دار الكتب العلمية - بيروت - ١٣٩٧ هـ - ١٩٧٧ م ، الطبعة: الثانية ، تحقيق:

السيد معظم حسين.

- (٩٧) النكت على كتاب ابن الصلاح، تأليف: أحمد بن حجر العسقلاني، الناشر: دار الراية - الرياض، الطبعة: الثالثة - ١٤١٥ هـ.

**مصنفات أئمة الحنابلة في علم أصول الفقه وقواعده**

- (٩٨) أصول الفقه ، تأليف: شمس الدين محمد بن مفلح، الناشر: مكتبة العبيكان - الرياض، الطبعة: ١٩٩٩ م.
- (٩٩) التحرير شرح التحرير ، تأليف: علاء الدين المرداوي الحنبلي، تحقيق: د. عبد الرحمن الجبرين، د. عوض القرني، د. أحمد السراح، الناشر: مكتبة الرشد، الرياض، ٢٠٠٠ م.
- (١٠٠) روضة الناظر ، تأليف: موفق الدين أبي محمد المقدسي، الناشر: جامعة الإمام محمد بن سعود - الرياض ، تحقيق: د. عبد العزيز السعيد، الطبعة: الثانية / ١٣٩٩ هـ .
- (١٠١) روضة الناظر ، تأليف: موفق الدين أبي محمد المقدسي، نشر: مكتبة الكليات الأزهرية، ١٩٩١ م.
- (١٠٢) شرح الكوكب المنير، تأليف: محمد بن أحمد الفتوحي المعروف بابن النجاشي، الناشر: مكتبة العبيكان، تحقيق: محمد الزحيلي ونزيره حماد، الطبعة: الثانية / ١٤١٨ هـ - ١٩٩٧ م.
- (١٠٣) العدة في أصول الفقه، تأليف: أبي يعلى محمد بن الحسين الفراء، تحقيق: محمد عبدالقادر عطا، نشر: دار الكتب العلمية، ٢٠٠٢ م.
- (١٠٤) القواعد، تأليف: ابن رجب الحنبلي، دار النشر: مكتبة نزار مصطفى الباز - مكة ، الطبعة: الثانية / ١٩٩٩ م.
- (١٠٥) الواضح في أصول الفقه، تأليف: أبي الوفاء علي بن عقيل، تحقيق: د. عبد الله عبد المحسن التركي، نشر: مؤسسة الرسالة، ١٩٩٩ م.

**مصنفات أئمة الشافعية في علم أصول الفقه وقواعده**

- (١٠٦) الإبهاج في شرح المنهاج ، تأليف: علي عبد الكافي السبكى وولده تاج الدين دار النشر: دار الكتب العلمية - بيروت، الطبعة: الأولى - ٤ - ١٤٠٤ هـ .
- (١٠٧) الإحکام في أصول الأحكام ، تأليف: علي بن محمد الأمدي، الناشر: دار الكتاب

- العربي - بيروت، تحقيق: سيد الجميلي، الطبعة: الأولى - ١٤٠٤ هـ.
- (١٠٨) الأشباه والنظائر ، تأليف: عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي، الناشر: دار الكتب العلمية-بيروت، الطبعة: الأولى/ ١٤٠٣ هـ.
- (١٠٩) الآيات البينات شرح جمع الجوامع ، الناشر: دار الكتب العلمية - بيروت، تحقيق: ذكرياء عميرات، الطبعة: الأولى/ ١٤١٧ هـ - ١٩٩٦ م.
- (١١٠) البحر المحيط ، تأليف: بد الدين الزركشي، الناشر: دار الكتب العلمية، تحقيق: د. محمد تامر، الطبعة: الأولى / ١٤٢١ هـ - ٢٠٠٠ م.
- (١١١) بيان المختصر شرح مختصر ابن الحاجب في أصول الفقه، تأليف: أبي الثناء شمس الدين الأصبهاني ، تحقيق: أ.د. علي جمعة، نشر: دار السلام، مصر، ٢٠٠٤ م.
- (١١٢) التبصرة ، تأليف: إبراهيم بن علي بن يوسف الشيرازي أبي إسحاق، دار النشر: دار الفكر - دمشق - ١٤٠٣ هـ، الطبعة: الأولى، تحقيق: د. محمد حسن هيتو.
- (١١٣) تشنيف المسامع بجمع الجوامع ، تأليف: بدر الدين محمد بن بهادر الزركشي، الناشر: دار الكتب العلمية - بيروت، تحقيق: أبي عمرو الحسيني، الطبعة: الأولى / ١٤٢٠ هـ - ٢٠٠٠ م.
- (١١٤) جمع الجوامع في أصول الفقه - مع شرح جلال الدين المحلي وحاشية العطار ، تأليف: ، الناشر: دار الكتب العلمية-بيروت.
- (١١٥) حاشية العطار على جمع الجوامع، تأليف: حسن بن محمد بن محمود العطار، دار النشر: دار الكتب العلمية - لبنان / بيروت - ١٤٢٠ هـ - ١٩٩٩ م، الطبعة: الأولى.
- (١١٦) الرسالة ، تأليف: الإمام الشافعي، المحقق: أحمد شاكر، الناشر: مكتبة الحلبي - مصر، الطبعة: الأولى، ١٣٥٨ هـ / ١٩٤٠ م.
- (١١٧) الرسالة، تأليف: الإمام محمد بن إدريس الشافعي، المحقق: أحمد شاكر، الناشر: دار الكتب العلمية - بيروت، الطبعة: ١٩٤٠ م.
- (١١٨) رفع الحاجب شرح مختصر ابن الحاجب في أصول الفقه، تأليف: تاج الدين السبكي، تحقيق: علي عوض وعادل عبد الموجود، نشر: عالم الكتب، بيروت، ١٩٩٩ م.
- (١١٩) شرح «المعالم» في أصول الفقه ، تأليف: ابن التلمساني عبد الله بن محمد شرف الدين، الناشر: عالم الكتب، الطبعة: الأولى/ ١٤١٩ هـ - ١٩٩٩ م.
- (١٢٠) شرح الكوكب الساطع ، تأليف: جلال الدين السيوطي، الناشر: مكتبة مصطفى الباز - مكة والرياض، تحقيق: محمد الحبيب، الطبعة: الثانية/ ١٤٢١ هـ - ٢٠٠٠ م.

## قائمة المَرَاجِع

- (١٢١) شرح اللمع ، تأليف: أبي اسحاق إبراهيم الشيرازي، الناشر: دار الغرب الإسلامي، الطبعة: الأولى/١٤٠٨ هـ - ١٩٨٨ م.
- (١٢٢) شرح المنهج في علم الأصول ، تأليف: شمس الدين محمود عبد الرحمن الأصفهاني، الناشر: مكتبة الرشد - الرياض، الطبعة: الأولى/١٤٢٠ هـ - ١٩٩٩ م.
- (١٢٣) غاية الوصول في شرح لب الأصول ، تأليف: أبي يحيى زكريا الأنصاري، الناشر: مصطفى الحلبي - القاهرة، ١٣٦٠ هـ - ١٩٤١ م.
- (١٢٤) الغيث الهاجم شرح جمع الجوامع ، تأليف: ولي الدين أبي زرعة أحمد بن عبد الرحيم العراقي، الناشر: دار الفاروق الحديثة، الطبعة: الأولى/١٤٢٠ هـ - ٢٠٠٠ م.
- (١٢٥) قواطع الأدلة في الأصول ، تأليف: أبي المظفر منصور بن محمد السمعاني، تحقيق: محمد حسن، نشر: دار الكتب العلمية - بيروت، الطبعة: ١٩٩٧ م.
- (١٢٦) قواعد الأحكام في مصالح الأنام ، تأليف: أبي محمد عز الدين السلمي، دار النشر: دار الكتب العلمية - بيروت.
- (١٢٧) الكاشف عن المحسوب في علم الأصول ، تأليف: أبي عبد الله محمد بن محمود الأصفهاني، تحقيق: عادل عبد الموجود علي معاوض، الناشر: دار الكتب العلمية - بيروت، الطبعة: الأولى/١٤١٩ هـ - ١٩٩٨ م.
- (١٢٨) المحسوب ، تأليف: محمد بن عمر بن الحسين الرازى، دار النشر: جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية - الرياض - ١٤٠٠ ، الطبعة: الأولى، تحقيق: طه العلوانى.
- (١٢٩) المحسوب في أصول الفقه، تأليف: الفخر الرازى، مطبوع مع شرح المعالم في أصول الفقه، الناشر: عالم الكتب، الطبعة: الأولى/١٤١٩ هـ - ١٩٩٩ م.
- (١٣٠) المستصفى ، تأليف: أبي حامد الغزالى، نشر: دار الفكر ، مع فواتح الرحموت
- (١٣١) المثير في القواعد ، تأليف: محمد بن بهادر بن عبد الله الزركشى، تحقيق: د. تيسير فائق، الناشر: وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية - الكويت، الطبعة الثانية، ١٤٠٥ هـ.
- (١٣٢) نهاية السول ، تأليف: عبد الرحيم بن الحسن بن علي الإسنوى ، الناشر: عالم الكتب.
- (١٣٣) نهاية الوصول في دراية الأصول ، تأليف: صفي الدين محمد بن عبد الرحيم الأرموي الهندي، تحقيق: د. صالح اليوسف، د.السرigraph، نشر: نزار مصطفى الحلبي، ١٩٩٩ م.

**مصنفات أئمة المالكية في علم أصول الفقه وقواعده**

- (١٣٤) إحكام الفصول في أحكام الأصول ، تأليف: أبي الوليد سليمان الباقي ، تحقيق: د. عبد الله الجبوري ، الناشر: مؤسسة الرسالة - بيروت ، ١٩٨٩ م.
- (١٣٥) أنوار البروق في أنواع الفروق ، تأليف: شهاب الدين أحمد بن إدريس القرافي ، الناشر: دار الكتب العلمية - بيروت ، تحقيق: خليل المنصور ، الطبعة: الأولى / ١٤١٨ هـ - ١٩٩٨ م.
- (١٣٦) إيضاح المحضون من برهان الأصول ، تأليف: أبي عبد محمد بن علي المازري ، الناشر: دار الغرب الإسلامي ، تحقيق: د. عمار الطالبي .
- (١٣٧) البرهان ، تأليف: إمام الحرمين أبي المعالي الجويني ، دار النشر: الوفاء - مصر ، الطبعة: الرابعة / ١٤١٨ هـ ، تحقيق: د. عبد العظيم محمود الديب.
- (١٣٨) تحفة المسئول في شرح مختصر متهى السول ، تأليف: أبي زكريا يحيى بن موسى الرهوني ، الناشر: دار البحوث للدراسات الإسلامية - دبي ، تحقيق: الهادي شبيلي ، الطبعة: الأولى / ١٤٢٢ هـ - ٢٠٠٢ م.
- (١٣٩) تهذيب الفروق والقواعد السنّية في الأئمّة الفقيهية - مطبوع على هامش كتاب الفروق للقرافي ، تأليف: محمد علي بن حسين المكي المالكي ، الناشر: دار الكتب العلمية ، الطبعة: الأولى / ١٤١٨ هـ - ١٩٩٨ م.
- (١٤٠) شرح تنقیح الفصول ، تأليف: أحمد ابن إدريس القرافي ، تحقيق: محمد عبد الرحمن الشاغول ، نشر: المكتبة الأزهرية للتراجم - مصر ، ٤٢٠٠ م.
- (١٤١) الضياء اللامع شرح جمع الجوامع ، تأليف: أحمد بن عبد الرحمن الشهير بـ «حلولو» ، الناشر: مركز ابن العطار - القاهرة ، تحقيق: نادر العطار ، الطبعة: الأولى / ١٤٢٥ هـ - ٢٠٠٤ م.
- (١٤٢) متهى الوصول والأمل في علمي الأصول والجدل ، تأليف: أبي عمرو جمال الدين عثمان بن عمر بن الحاجب ، الناشر: دار الكتب العلمية - بيروت ، الطبعة: الأولى - ١٤٠٥ هـ.
- (١٤٣) المواقفات ، تأليف: الشاطبي إبراهيم بن موسى اللخمي الغرناطي المالكي ، تحقيق: عبد الله دراز ، الناشر: دار المعرفة - بيروت .
- (١٤٤) نشر البنود على مراقبي السعود ، تأليف: عبد الله بن إبراهيم العلوي الشنقيطي ، نشر: دار الكتب العلمية ، بيروت ، ١٩٨٨ م.

**مصنفات أئمة الحنفية في علم أصول الفقه وقواعده**

- (١٤٥) أصول السرخسي ، تأليف: أبي بكر محمد بن أبي سهل السرخسي ، تحقيق: د.رفيق العجم، نشر: دار المعرفة- بيروت، ١٩٩٧ م.
- (١٤٦) بذل النظر في الأصول ، تأليف: محمد بن عبد الحميد الأسمدي ، تحقيق: د.محمد زكي عبد البر، نشر: دار التراث، مصر، ١٩٩٢ م.
- (١٤٧) التحرير في أصول الفقه ، تأليف: ابن الهمام كمال الدين محمد بن عبد الواحد، مصر ، الناشر: مصطفى البابي الحلبي /١٣٥١هـ - ١٩٣٣م.
- (١٤٨) التقرير والتحبير ، تأليف: ابن أمير الحاج، دار النشر: دار الفكر - بيروت - ١٤١٧هـ - ١٩٩٦م.
- (١٤٩) التقرير والتحبير، تأليف: ابن أمير الحاج، الناشر: المطبعة الأميرية - مصر، الطبعة: الأولى /١٣١٦هـ - ١٣١٨هـ.
- (١٥٠) تقويم الأدلة ، تأليف: أبي زيد الدبوسي ، تحقيق: خليل محي الدين الميس، نشر: الكتب العلمية، بيروت، ٢٠٠١م.
- (١٥١) التلويع إلى كشف حقائق التنقيح - شرح التلويع ، تأليف: سعد الدين التفتازاني - على «التوسيع لمعنى التنقيح» لعبد الله بن مسعود البخاري الحنفي ، دار النشر: دار الكتب العلمية - بيروت ، تحقيق: زكريا عميرات ، ١٤١٦هـ - ١٩٩٦م.
- (١٥٢) فتح الغفار ، تأليف: زين الدين ابن نجم الدين الحنفي، الناشر: مصطفى الحلبي - مصر.
- (١٥٣) الفصول من الأصول ، تأليف: أحمد بن علي الرازي الجصاص، الناشر: وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية - الكويت - ١٤٠٥هـ، الطبعة: الأولى ، تحقيق: د. عجبل.
- (١٥٤) فواتح الرحموت بشرح مُسَلِّم الشُّبُوت ، مطبوع مع المستصفى، الناشر: دار الفكر - بيروت.
- (١٥٥) كشف الأسرار ، تأليف: علاء الدين عبد العزيز البخاري، الناشر: دار الفاروق الحديثة، الطبعة: الثانية - ١٤١٦هـ - ١٩٩٥م.
- (١٥٦) مُسَلِّم الشُّبُوت ، مطبوع مع المستصفى، الناشر: دار الفكر.
- (١٥٧) ميزان الأصول ، تأليف: علاء الدين أبي بكر السمرقندى ، تحقيق: د.محمد زكي عبد البر، نشر: دار التراث، مصر، ١٩٩٧م .

كتب أخرى في علم أصول الفقه وقواعده

- (١٥٨) إجابة السائل شرح بغية الآمل ، تأليف: محمد بن إسماعيل الصنعاني، الناشر: مؤسسة الرسالة - بيروت، الطبعة: الأولى / ١٩٨٦ م.
- (١٥٩) الإحکام في أصول الأحكام ، تأليف: علي بن أحمد بن حزم الأندلسي، نشر: دار الحديث - القاهرة ، الطبعة الأولى ٤١٤٠ هـ .
- (١٦٠) إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من عِلْم الأصول، تأليف: محمد بن علي الشوكاني، دار النشر: دار الفكر - بيروت / ١٤١٢ هـ - ١٩٩٢ م، الطبعة: الأولى، تحقيق: محمد سعيد.
- (١٦١) أصول التشريع الإسلامي ، تأليف: الأستاذ علي حسب، الناشر: دار الفكر العربي، الطبعة: السادسة - ١٩٨٢ م.
- (١٦٢) أصول الفقه ، تأليف: محمد الخضري بك المدرس بالجامعة المصرية، الناشر: المكتبة التجارية الكبرى - مصر ، الطبعة: السادسة / ١٣٨٩ هـ - ١٩٦٩ م.
- (١٦٣) الاعتصام ، الناشر: دار الكتب العلمية - بيروت، الطبعة: الثانية - ١٤١١ هـ .
- (١٦٤) تهذيب الفروع والقواعد السنّيّة في الأُسُرَار الفقهيّة، تأليف: محمد علی بن حسین، مطبوع بهامش الفروق للقرافي. صص
- (١٦٥) شرح الأصول من علم الأصول ، تأليف: الشيخ محمد بن صالح العثيمين، الناشر: دار البصيرة، تحقيق: نشأت المصري.
- (١٦٦) القواعد الأصولية عند الإمام الشاطبي من خلال كتابه المواقفات، تأليف: د. الجيلاني المريني، نشرته: دار ابن القيم - الدمام، دار ابن عفان - القاهرة، الطبعة: الأولى - ١٤٢٣ هـ.
- (١٦٧) القول المفيد في أدلة الاجتهاد والتقليد ، تأليف: محمد بن علي الشوكاني، دار النشر: دار القلم - الكويت - ١٣٩٦ هـ، الطبعة: الأولى، تحقيق: عبد الرحمن عبد الخالق.
- (١٦٨) منهج الدرس الدلالي عند الإمام الشاطبي، تأليف: عبد الحميد العلمي، الناشر: وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية - المغرب - ١٤٢٢ هـ.
- (١٦٩) النبذة الكافية في أصول الفقه ، تأليف: أبي محمد علي بن أحمد بن سعيد بن حزم، تحقيق: محمد عبد العزيز، نشر: دار الكتب العلمية - بيروت، ١٤٠٥ هـ .
- (١٧٠) نظرية المصلحة في الفقه الإسلامي ، رسالة دكتوراه للأستاذ الدكتور حسين حامد حسان، الناشر: مكتبة المتنبي - القاهرة، الطبعة: ١٩٨١ م.

**فقه الإمام أحمد بن حنبل**

- (١٧١) كشاف القناع عن متن الإقناع ، تأليف: منصور بن يونس بن إدريس البهوي ، دار النشر: دار الفكر - بيروت - ١٤٠٢ هـ .
- (١٧٢) المبدع شرح المقنع ، تأليف: إبراهيم بن محمد بن عبد الله ابن مفلح ، الناشر: دار الكتب العلمية - بيروت ، ط: الأولى - ١٤١٨ هـ .
- (١٧٣) المغني ، تأليف: عبد الله بن أحمد بن قدامة المقدسي أبي محمد ، دار النشر: دار الفكر - بيروت - ١٤٠٥ هـ ، الطبعة: الأولى .

**الفقه الشافعي**

- (١٧٤) إشراق المصايح في صلاة التراويح - مطبوع ضمن (فتاوي لسبكي) ، الناشر: دار الكتب العلمية - بيروت ، الطبعة: الأولى / ١٤٢٤ هـ - ٢٠٠٤ م .
- (١٧٥) الأم ، تأليف: محمد بن إدريس الشافعي ، نشر: دار المعرفة - بيروت - ١٣٩٣ ، الطبعة: الثانية
- (١٧٦) حاشيتا قليوبي وعميره ، تأليف: شهاب الدين أحمد بن سلامة القليوبي و أحمد البرليسي الملقب بعميره ، الناشر: مطبعة مصطفى البابي الحلبي ، الطبعة: الثالثة / ١٣٧٥ هـ - ١٩٥٦ م .
- (١٧٧) الحاوي الكبير ، تأليف: علي بن محمد بن حبيب الماوردي ، الناشر: دار الكتب العلمية - بيروت ، الطبعة: الأولى / ١٤١٩ هـ - ١٩٩٩ م ، تحقيق: علي معوض - عادل أحمد .
- (١٧٨) فتاوى الرملي ، الناشر: دار الكتب العلمية - بيروت ، تحقيق: محمد شاهين ، الطبعة: الأولى - ١٤٢٤ هـ .
- (١٧٩) فتاوى الرملي ، تأليف: شهاب الدين أحمد بن حمزه الأنصاري الرملي ، جمعها ابنه شمس الدين محمد بن أحمد الرملي ، الناشر: المكتبة الإسلامية .
- (١٨٠) فتاوى السبكي ، تأليف: الإمام أبي الحسن تقى الدين علي بن عبد الكافي السبكي ، دار النشر: دار المعرفة - لبنان / بيروت .
- (١٨١) الفتوى الفقهية الكبرى ، تأليف: أحمد بن محمد بن علي بن حجر الهيثمي ، الناشر: دار الفكر .
- (١٨٢) الفتوى ، تأليف: العز بن عبد السلام ، الناشر: دار المعرفة ، تحقيق: عبد الرحمن عبد

- الفتاح، الطبعة: الأولى / ١٤٠٦ هـ - ١٩٨٩ م.
- (١٨٣) المجموع شرح المذهب، تأليف: أبي زكريا يحيى بن شرف النووي، دار النشر: دار الفكر - بيروت - ١٩٩٧ م.
- (١٨٤) نهاية المحتاج، تأليف: محمد بن أحمد الرملي الشافعي الصغير، نشر: دار الفكر.

**الفقه المالكي**

- (١٨٥) البيان والتحصيل ، تأليف: أبي الوليد بن رشد، الناشر: دار الغرب الإسلامي، بيروت، تحقيق: د. محمد حجي وأخرون، الطبعة: الثانية / ١٩٨٨ م.
- (١٨٦) القوانين الفقهية ، تأليف: محمد بن أحمد بن جزي الغرناطي. صصن
- (١٨٧) رسالة ابن أبي زيد القيرواني، تأليف: عبد الله بن أبي زيد القيرواني أبي محمد، دار النشر: دار الفكر - بيروت
- (١٨٨) فتح العلي المأله في الفتوى على مذهب الإمام مالك ، تأليف: محمد بن أحمد بن محمد عليش، الناشر: دار المعرفة.
- (١٨٩) الفواكه الدوائية على رسالة ابن أبي زيد القيرواني ، تأليف أحمد بن غنيم النفراوي، نشر: دار الفكر - بيروت، الطبعة: ١٤١٥ هـ.
- (١٩٠) المدونة الكبرى - رواية سحنون عن ابن القاسم، تأليف: الإمام مالك بن أنس -، الناشر: دار صادر - بيروت.
- (١٩١) المعيار المُعْرِّب والجامع المغرب عن فتاوى علماء إفريقيا والأندلس والمغرب ، تأليف: أبي العباس أحمد بن يحيى بن محمد الونشريسي ، الناشر: دار الغرب الإسلامي - بيروت، الطبعة: ١٤٠١ هـ - ١٩٨١ م.

الفقه الحنفي

- (١٩٢) رد المحتار على الدر المختار، تأليف: ابن عابدين، محمد أمين بن عمر، الناشر: دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى- ١٩٩٤ م.
- (١٩٣) المبسوط ،تأليف: شمس الدين السرخسي ،دار النشر: دار المعرفة - بيروت.

كتب أخرى في الفقه والفتواوى

- (١٩٤) إعلام أهل العصر بأحكام ركعتي الفجر، تأليف: أبي الطيب شمس الحق العظيم آبادي، الناشر: مكتبة الثقافة الدينية - القاهرة.
- (١٩٥) حسن التعهد في أحاديث التسمية في التشهد ، تأليف: جلال الدين السيوطي، مخطوط - المكتبة الأزهرية.
- (١٩٦) المُحَلّى، تأليف: علي بن أحمد بن سعيد بن حزم الظاهري أبي محمد، دار النشر: دار الآفاق الجديدة - بيروت، تحقيق: لجنة إحياء التراث العربي.
- (١٩٧) نيل الأوطار، تأليف: محمد بن علي الشوكاني، الناشر: دار الجليل - بيروت، الطبعة: ١٩٧٣ م.

بعض كتب الإمام أحمد بن تيمية

- (١٩٨) اقتضاء الصراط المستقيم لخلافة أصحاب الجحيم، تأليف: أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني، دار النشر: مطبعة السنة المحمدية - القاهرة - ١٣٦٩ ، الطبعة: الثانية، تحقيق: محمد حامد الفقي.
- (١٩٩) تلخيص كتاب الاستغاثة ، تأليف: تقى الدين أبي العباس أحمد بن عبد الحليم ابن تيمية، الناشر: مكتبة الغرباء الأثرية، تحقيق: محمد عجال، ١٤١٦ هـ.
- (٢٠٠) الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح ، تأليف: الإمام أبي العباس أحمد بن تيمية، تحقيق: مجموعة، نشر: دار العاصمة - الرياض، ١٤١٤ هـ.
- (٢٠١) شرح العمدة في الفقه ، تأليف: الإمام أحمد بن تيمية، الناشر: مكتبة العيسikan - الرياض تحقيق: د. سعود صالح العطيشان ، الطبعة: الأولى - ١٤١٣ هـ.
- (٢٠٢) الصارم المسلول على شاتم الرسول ، تأليف: أحمد بن عبد الحليم بن تيمية، الناشر: دار ابن حزم - بيروت ، تحقيق: محمد عبد الله وغيره، الطبعة: الأولى / ١٤١٧ هـ.

- (٢٠٣) الفتاوى الكبرى ، تأليف: أبي العباس تقى الدين أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني، دار النشر: دار المعرفة - بيروت، تحقيق: قدم له حسنين محمد مخلوف.
- (٢٠٤) القواعد النورانية الفقهية، تأليف: أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني أبي العباس، دار النشر: دار المعرفة - بيروت، الطبعة: ١٣٩٩ هـ، تحقيق: محمد حامد الفقي.
- (٢٠٥) مجموع الفتاوى ، تأليف: الإمام أحمد بن تيمية، جمعه: عبد الرحمن محمد قاسم.

**بعض كتب الإمام ابن القيم**

- (٢٠٦) أحكام أهل الذمة ، تأليف: أبي عبد الله محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد الزرعي الدمشقي، الناشر: رمادي للنشر - دار ابن حزم ، تحقيق: يوسف البكري - شاكر العاروري، الطبعة: الأولى ١٤١٨ هـ - ١٩٩٧ م.
- (٢٠٧) إعلام الموقعين عن رب العالمين ، تأليف: محمد بن أبي بكر ابن قيم الجوزية ، الناشر: دار الجليل - بيروت، الطبعة: ١٩٧٣ م ، تحقيق: طه عبد الرءوف سعد .
- (٢٠٨) إعلام الموقعين عن رب العالمين ، تأليف: محمد بن أبي بكر ابن قيم الجوزية، الناشر: دار ابن الجوزي، الطبعة: الأولى ١٤٢٣ هـ.
- (٢٠٩) زاد المعاد ، تأليف: محمد بن أبي بكر ابن قيم الجوزية، تحقيق: شعيب الأرناؤوط وعبد القادر الأرناؤوط، نشر: مؤسسة الرسالة ، مكتبة المثار الإسلامية، ١٩٨٦ م.
- (٢١٠) شفاء العليل في مسائل القضاء والقدر ، تأليف: أبي عبد الله شمس الدين محمد بن أبي بكر، دار النشر: دار الفكر - بيروت ، تحقيق: محمد بدر الدين، ١٣٩٨ هـ.
- (٢١١) الطرق الحكمية في السياسة الشرعية ، تأليف: محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية ، الناشر: مطبعة المدنى - القاهرة ، تحقيق: د. محمد جميل غازي .

**الترجم والجرح والتعديل والتاريخ**

- (٢١٢) الإرشاد في معرفة علماء الحديث، تأليف: الخليل بن عبد الله بن أحمد الخليلي القزويني أبي يعلى، دار النشر: مكتبة الرشد - الرياض - ١٤٠٩ هـ، الطبعة: الأولى، تحقيق: د. محمد سعيد.
- (٢١٣) الأعلام، تأليف: خير الدين بن محمود بن محمد بن علي الزركلي، الناشر: دار العلم للملائين، الطبعة: الخامسة عشر / ٢٠٠٢ م.

## قائمة المراجع

- (٢١٤) البداية والنهاية، تأليف: إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي أبي الفداء، دار النشر: مكتبة المعارف - بيروت.
- (٢١٥) تاريخ ابن معين - رواية الدوري، تأليف: أبي زكريا يحيى بن معين ، دار النشر: مركز البحث العلمي وإحياء التراث الإسلامي - مكة المكرمة، الطبعة: الأولى / ١٣٩٩ هـ - ١٩٧٩ م، تحقيق: د. أحمد نور سيف.
- (٢١٦) تاريخ أسماء الثقات من نقل عنهم العلم، تأليف: أبي حفص عمر بن أحمد بن عثمان ابن شاهين، الناشر: دار الكتب العلمية، تحقيق: د. عبد المعطي قلعجي، الطبعة: الأولى / ١٤٠٦ هـ - ١٩٨٦ م.
- (٢١٧) تاريخ الإسلام، تأليف: شمس الدين الذهبي، الناشر: دار الكتاب العربي - بيروت ، المحقق: عمر عبد السلام التدمري، الطبعة: الثانية / ١٤١٣ هـ - ١٩٩٣ م.
- (٢١٨) التاريخ الكبير، تأليف: محمد بن إسماعيل بن إبراهيم أبي عبدالله البخاري الجعفي، دار النشر: دار الفكر، تحقيق: السيد هاشم الندوبي.
- (٢١٩) تاريخ بغداد، تأليف: أبي بكر الخطيب البغدادي، نشر: دار الكتب العلمية، بيروت.
- (٢٢٠) تاريخ خليفة بن خياط، تأليف: خليفة بن خياط الليثي ، دار النشر: دار القلم ، مؤسسة الرسالة ، تحقيق: د. أكرم ضياء العمري ، الطبعة: الثانية / ١٣٩٧ هـ .
- (٢٢١) التبيين لأسماء المدلسين ، تأليف: إبراهيم بن محمد بن سبط ابن العجمي ، دار النشر: مؤسسة الريان - بيروت ، تحقيق: محمد الموصلي، الطبعة: الأولى / ١٤١٤ هـ.
- (٢٢٢) تحفة التحصيل في ذكر رواة المراسيل، تأليف: ولي الدين أحمد بن عبد الرحيم أبي زرعة العراقي، الناشر: مكتبة الرشد - الرياض ، تحقيق: عبد الله نوارة - ١٩٩٩ م.
- (٢٢٣) تذكرة الحفاظ ، تأليف: أبي عبد الله شمس الدين الذهبي، نشر: دار الكتب العلمية- بيروت، الطبعة: الأولى.
- (٢٢٤) التعديل والتجريح لمن خَرَجَ له البخاري في الجامع الصحيح ، تأليف: سليمان بن خلف أبي الوليد الباقي، الناشر: دار اللواء - الرياض ، الطبعة: الأولى / ١٤٠٦ هـ - ١٩٨٦ م.
- (٢٢٥) تقريب التهذيب، تأليف: أحمد بن علي بن حجر العسقلاني ، دار النشر: دار الرشيد - سوريا ، تحقيق: محمد عوامة ، الطبعة: الأولى / ١٤٠٦ هـ - ١٩٨٦ م.
- (٢٢٦) تقرير الحافظ ابن حجر على كتاب [الرد الوافر]، مطبوع مع مجموعة مشتمل على عدد من الكتب، جمع وترتيب: فرج الله زكي الكردي، مطبعة كردستان العلمية -

- مصر، الطبعة: ١٣٢٩ هـ.
- (٢٢٧) تهذيب الأسماء واللغات ، تأليف: يحيى بن شرف النووي، دار النشر: دار الفكر - بيروت - ١٩٩٦ ، الطبعة: الأولى، تحقيق: مكتب البحوث والدراسات.
- (٢٢٨) تهذيب الكمال ، تأليف: يوسف بن عبد الرحمن المزي، تحقيق: بشار عواد، نشر: مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٩٨٤ م.
- (٢٢٩) الثقات ، تأليف: محمد بن حبان بن أحمد البستي، الناشر: دار الفكر ، تحقيق: السيد شرف الدين أحمد، الطبعة: الأولى / ١٣٩٥ هـ - ١٩٧٥ م.
- (٢٣٠) جامع التحصيل في أحكام المراسيل ، تأليف: أبي سعيد بن خليل بن كيكليدي العلائي، دار النشر: عالم الكتب - بيروت تحقيق: حمدي عبد المجيد السلفي، الطبعة: الثانية / ١٤٠٧ هـ - ١٩٨٦ م.
- (٢٣١) الجرح والتعديل ، تأليف: أبي محمد عبد الرحمن بن محمد بن إدريس ابن أبي حاتم، الناشر: دار إحياء التراث العربي، الطبعة: ١٩٥٢ م.
- (٢٣٢) حلية الأولياء ، تأليف: أبي نعيم أحمد بن عبد الله الأصبهاني، دار النشر: دار الكتاب العربي - بيروت - ١٤٠٥ هـ، الطبعة: الرابعة.
- (٢٣٣) الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة ، تأليف: أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، دار النشر: مجلس دائرة المعارف العثمانية - الهند - ١٣٩٢ هـ / ١٩٧٢ م، الطبعة: الثانية.
- (٢٣٤) الديباج المذهب في معرفة أعيان علماء المذهب، تأليف: برهان الدين ابن فردون، الناشر: دار الكتب العلمية - بيروت.
- (٢٣٥) ذكر المدلسين ، تأليف: أبي عبد الرحمن أحمد بن شعيب بن علي النسائي نشر: عالم الفوائد، تحقيق: حاتم العوني، الطبعة: الأولى - ١٤٢٣ هـ.
- (٢٣٦) ذكر من اختلف العلماء ونقد الحديث فيه ، تأليف: أبي حفص عمر بن أحمد بن عثمان بن شاهين ، تحقيق: حماد الأنصاري، نشر: أصوات السلف - الرياض، ط. الأولى، ١٩٩٩ م.
- (٢٣٧) الرد الوافر، تأليف: ابن ناصر الدين الدمشقي، مطبوع مع مجموع مشتمل على عدد من الكتب، جمع وترتيب: فرج الله زكي الكردي، مطبعة كردستان العلمية - مصر، الطبعة: ١٣٢٩ هـ.
- (٢٣٨) سؤالات أبي داود للإمام أحمد بن حنبل في جرح الرواة وتعديلهم، تأليف: أحمد بن حنبل، الناشر: مكتبة العلوم والحكم - المدينة المنورة ، تحقيق: د. زياد محمد منصور ، الطبعة: الأولى / ١٤١٤ هـ.

- (٢٣٩) سؤالات مسعود السجزي للحاكم ، تأليف: أبي عبد الله الحكم النسابوري، الناشر: دار الغرب الإسلامي، تحقيق: د. موفق عبد القادر، الطبعة: الأولى / ١٤٠٨ هـ - ١٩٨٨ م.
- (٢٤٠) سير أعلام النبلاء ، تأليف: أبي عبد الله الذهبي ، الناشر: مؤسسة الرسالة- بيروت ، تحقيق: شعيب الأرناؤوط والعرقوسي ، الطبعة: التاسعة - ١٤١٣ هـ.
- (٢٤١) الضعفاء الكبير، تأليف: أبي جعفر محمد بن عمر بن موسى العقيلي، دار النشر: دار المكتبة العلمية - بيروت ، تحقيق: عبد المعطي أمين قلوعجي، الطبعة: الأولى / ١٤٠٤ هـ - ١٩٨٤ م.
- (٢٤٢) طبقات الخنابلة ، تأليف: محمد بن أبي يعلى أبي الحسين، دار النشر: دار المعرفة - بيروت ، تحقيق: محمد حامد الفقي.
- (٢٤٣) طبقات الشافعية الكبرى، تأليف: تاج الدين بن علي بن عبد الكافي السبكي، الناشر: هجر - ١٤١٣ هـ، الطبعة: ط٢ ، تحقيق: د. محمود محمد الطناحي د. عبد الفتاح محمد الحلول .
- (٢٤٤) طبقات الشافعية، تأليف: أبي بكر بن أحمد بن محمد بن عمر بن قاضي شهبة، دار النشر: عالم الكتب - بيروت - ١٤٠٧ هـ ، الطبعة: الأولى ، تحقيق: د. الحافظ عبد العليم.
- (٢٤٥) طبقات المدلسين، تأليف: أحمد بن علي بن حجر العسقلاني ، دار النشر: مكتبة المنار - عمان ، تحقيق: د. عاصم القریوتي ، الطبعة: الأولى / ١٤٠٣ هـ - ١٩٨٣ م.
- (٢٤٦) فهرس الفهارس والأثبات، تأليف: عبد الحفيظ بن عبد الكبير الكتاني، تحقيق: د. إحسان عباس، الناشر: دار الغرب الإسلامي - بيروت ، الطبعة: الثانية - ١٤٠٢ هـ.
- (٢٤٧) الكاشف في معرفة من له رواية في الكتب الستة، تأليف: محمد بن أحمد أبي عبدالله الذهبي ، دار النشر: دار القبلة للثقافة الإسلامية ، مؤسسة علو - جدة ، تحقيق: محمد عوامة، الطبعة: الأولى / ١٤١٣ هـ - ١٩٩٢ م.
- (٢٤٨) الكامل في ضعفاء الرجال ، تأليف: عبد الله بن عدي الجرجاني، تحقيق: يحيى مختار غزاوي، نشر: دار الفكر- بيروت ، الطبعة: ١٩٨٨ م.
- (٢٤٩) لسان الميزان، تأليف: أحمد بن علي بن حجر أبو الفضل العسقلاني الشافعي، دار النشر: مؤسسة الأعلمي للمطبوعات - بيروت - ١٤٠٦ - ١٩٨٦ ، الطبعة: الثالثة، تحقيق: دائرة المعارف النظامية- الهند.
- (٢٥٠) المجرورين من المحدثين والضعفاء والمتروكين، تأليف: الإمام محمد بن

- (٢٥١) المدلسين، تأليف: أبي زرعة أحمد بن عبد الرحيم العراقي، الناشر: دار الوفاء، المحقق: د. رفعت فوزي عبد المطلب، د. نافذ حسين حماد، الطبعة: الأولى / ١٤١٥هـ - ١٩٩٥م.
- (٢٥٢) مشاهير علماء الأمصار، تأليف: محمد بن حبان بن أحمد البستي، دار النشر: دار الكتب العلمية - بيروت، تحقيق: م. فلايشهمر، ١٩٥٩م.
- (٢٥٣) معجم المدلسين ، تأليف: محمد طلعت، الناشر: أضواء السلف، الطبعة: الأولى / ١٤٢٦هـ - ٢٠٠٥م.
- (٢٥٤) معرفة الصحابة ، تأليف: أبي نعيم أحمد بن عبد الله بن أحمد الأصبهاني ، الناشر: دار الوطن - الرياض، الطبعة: الأولى / ١٤١٩هـ - ١٩٩٨م.
- (٢٥٥) المعرفة والتاريخ، تأليف: يعقوب بن سفيان الفسوبي، تحقيق: خليل المنصور، نشر: دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩٩٩م.
- (٢٥٦) ميزان الاعتدال ، تأليف: شمس الدين محمد. بن أحمد الذهبي، الناشر: دار الكتب العلمية - بيروت، تحقيق: علي مغوض وعادل أحد، الطبعة: الأولى - ١٩٩٥م.
- (٢٥٧) ميزان الاعتدال في نقد الرجال، تأليف: شمس الدين محمد بن أحمد الذهبي، تحقيق: علي محمد البجاوي، نشر: دار المعرفة للطباعة والنشر - بيروت - لبنان، الطبعة: الأولى / ١٣٨٢هـ - ١٩٦٣م.
- (٢٥٨) نيل الابتهاج بتطريز الديباج ، تأليف: أبي العباس أحمد بابا بن أحمد بن أحمد بن عمر التنبكتي، الناشر: كلية الدعوة الإسلامية - طرابلس، الطبعة: الأولى - ١٣٩٨هـ.
- (٢٥٩) المداية والإرشاد في معرفة أهل الثقة والسداد ، تأليف: أبي نصر أحمد. بن محمد. بن الحسين البخاري الكلبازمي ، دار النشر: دار المعرفة - بيروت - ١٤٠٧هـ، الطبعة: الأولى، تحقيق: عبد الله الليثي.
- (٢٦٠) هدي الساري مقدمة فتح الباري شرح صحيح البخاري، تأليف: أحمد بن علي بن حجر العسقلاني ، دار النشر: دار المعرفة - بيروت -، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي ، محب الدين الخطيب ، ١٣٧٩هـ.

### كتب علل الحديث وال Trevor والتاريخ والتحقيق

- (٢٦١) البدر المنير في تخرج الأحاديث والأثار الواقعة في الشرح الكبير تأليف: سراج الدين أبي حفص عمر بن علي المعروف بابن الملقن، الناشر: دار الهجرة - الرياض، تحقيق: مصطفى أبو الغيط وأخرون ، الطبعة: الأولى / ١٤٢٥ هـ - ٢٠٠٤ م .
- (٢٦٢) بيان الوهم والإيمام في كتاب الأحكام، تأليف: الحافظ ابن القطان الفاسي أبي الحسن علي بن محمد بن عبد الملك، الناشر: دار طيبة - الرياض ، تحقيق: د. الحسين آيت سعيد ، الطبعة: الأولى / ١٤١٨ هـ - ١٩٩٧ م.
- (٢٦٣) تغليق التعليق، تأليف: أحمد بن علي بن محمد بن حجر العسقلاني، دار النشر: المكتب الإسلامي ، دار عمار - ١٤٠٥ ، الطبعة: الأولى ، تحقيق: سعيد القرقي.
- (٢٦٤) التلخيص الحبير في تخرج أحاديث الرافعي الكبير، المؤلف: أحمد بن علي بن حجر أبو الفضل العسقلاني ، تحقيق: السيد عبد الله هاشم، نشر: المدينة المنورة، ١٩٦٤ م .
- (٢٦٥) تنقية التحقيق في أحاديث التعليق ، تأليف: شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي ، تحقيق: د. عامر صبري ، الناشر: المكتبة الحديثة - الإمارات ، الطبعة: الأولى / ١٤٠٩ هـ - ١٩٨٩ م.
- (٢٦٦) خلاصة الأحكام في مهارات السنن وقواعد الإسلام، تأليف: أبي زكريا يحيى الدين يحيى بن شرف النووي، الناشر: مؤسسة الرسالة - بيروت ، تحقيق: حسين الجمل، الطبعة: الأولى / ١٤١٨ هـ - ١٩٩٧ م.
- (٢٦٧) الدراسة في تخرج أحاديث الهدایة، تأليف: أحمد بن علي بن حجر العسقلاني ، دار النشر: دار المعرفة - بيروت ، تحقيق: السيد عبد الله اليهاني.
- (٢٦٨) العلل الصغير، تأليف: أبي عيسى محمد بن عيسى الترمذى، دار النشر: دار إحياء التراث العربي - بيروت ، تحقيق: أحمد محمد شاكر وأخرون.
- (٢٦٩) العلل الكبير، تأليف: محمد بن عيسى الترمذى ، تحقيق: صبحي السامرائي، وأخرين، نشر: عالم الكتب، بيروت، ١٤٠٩ هـ.
- (٢٧٠) العلل الواردة في الأحاديث النبوية ، تأليف: أبي الحسن الدارقطني، الناشر: دار ابن الجوزي - السعودية، تحقيق: محمد صالح، الطبعة: الأولى - ١٤٢٧ هـ.
- (٢٧١) العلل ومعرفة الرجال، تأليف: عبد الله بن أحمد بن حنبل، الناشر: المكتب الإسلامي ، دار الحسان - بيروت، الرياض - ١٤٠٨ هـ - ١٩٨٨ م ، الطبعة: الأولى ، تحقيق: وصي الله بن محمد عباس.

- (٢٧٢) العلل، تأليف: أبي محمد عبد الرحمن بن محمد ابن أبي حاتم، الناشر: د. خالد عبد الرحمن الجريسي، تحقيق: د. سعد الحميد وجموعة من الباحثين، الطبعة الأولى: ١٤٢٧هـ-٢٠٠٦م.
- (٢٧٣) كشف الخفاء ومزيل الإلbas عما اشتهر من الأحاديث على ألسنة الناس، تأليف: إسماعيل بن محمد العجلوني الجراحي، دار النشر: مؤسسة الرسالة - بيروت - ١٤٠٥، الطبعة: الرابعة، تحقيق: أحمد القلاش.
- (٢٧٤) بجمع الزوائد ، تأليف: نور الدين علي بن أبي بكر الهيثمي ، نشر: دار الفكر، بيروت ، ١٤١٢هـ.
- (٢٧٥) بجمع الزوائد، تأليف علي بن أبي بكر الهيثمي ، مطبوع مع تحقيقه: بغية الرائد في تحقيق «بجمع الزوائد»، الناشر: دار الفكر - بيروت، الطبعة: ١٤١٤هـ.
- (٢٧٦) المراسيل ، تأليف: عبد الرحمن بن محمد بن إدريس الرازي ، دار النشر: مؤسسة الرسالة - بيروت - ١٣٩٧ ، الطبعة: الأولى ، تحقيق: شكر الله قوجاني .
- (٢٧٧) المقاصد الحسنة في بيان كثير من الأحاديث المشتهرة على الألسنة، تأليف: أبي الحسن محمد بن عبد الرحمن بن محمد السخاوي ، دار النشر: دار الكتاب العربي - بيروت - ١٤٠٥هـ - ١٩٨٥م ، الطبعة: الأولى ، تحقيق: محمد عثمان الخشت .
- (٢٧٨) المهدب في اختصار السنن الكبير، للإمام شمس الدين الذهبي ، الناشر: دار الوطن - الرياض، الطبعة: الأولى - ١٤٢٢هـ.
- (٢٧٩) الموضوعات ، تأليف: الإمام أبي الفرج بن الجوزي ، تحقيق: عبد الرحمن محمد عثمان، نشر: دار الكتب العلمية .
- (٢٨٠) النافلة في الأحاديث الضعيفة والباطلة، تأليف: أبي إسحاق الحويني الأثري ، الناشر: دار الصحابة- طنطا، الطبعة: الأولى / ١٤٠٨هـ- ١٩٨٨م.

**اللغة وعلومها**

- (٢٨١) تاج العروس من جواهر القاموس ، تأليف: محمد مرتضى الحسيني الزبيدي ، دار النشر: دار المداية، تحقيق: مجموعة من المحققين.
- (٢٨٢) تهذيب اللغة ، تأليف: أبي منصور محمد بن أحمد الأزهري ، الناشر: دار إحياء التراث العربي - بيروت ، تحقيق: محمد عوض مربع ، الطبعة: الأولى / ٢٠٠١م.
- (٢٨٣) الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية ، الناشر: دار العلم للملايين ، الطبعة:

## قائمة المراجع

الثالثة / ١٩٨٤ م.

- (٢٨٤) القاموس المحبيط ، تأليف: محمد بن يعقوب الفيروزآبادي، دار النشر: مؤسسة الرسالة - بيروت.
- (٢٨٥) الكليات ، تأليف: أبي البقاء أليوب بن موسى، دار النشر: مؤسسة الرسالة - بيروت ، تحقيق: عدنان درويش - محمد المصري ، ١٤١٩ هـ - ١٩٩٨ م.
- (٢٨٦) لسان العرب ، تأليف: محمد بن مكرم بن منظور، الناشر: دار صادر - بيروت، الطبعة: الأولى.
- (٢٨٧) مجمل اللغة ، تأليف: أبي الحسين أحمد بن فارس، الناشر: مؤسسة الرسالة - بيروت، تحقيق: زهير سلطان، الطبعة: الثانية / ١٤٠٦ هـ - ١٩٨٦ م.
- (٢٨٨) المحكم والمحيط الأعظم ، تأليف: أبي الحسن علي بن إسماعيل بن سيندَه، دار النشر: دار الكتب العلمية - بيروت - ٢٠٠٠ م، الطبعة: الأولى، تحقيق: عبد الحميد هنداوي.
- (٢٨٩) المحيط في اللغة ، تأليف: أبي القاسم إسماعيل بن عباد بن العباس، الناشر: عالم الكتب - بيروت، تحقيق: الشيخ محمد حسن، الطبعة: ١٤١٤ هـ.
- (٢٩٠) المخصص ، تأليف: ابن سيدَه، الناشر: المطبعة الكبرى الأميرية، الطبعة الأولى - ١٣١٦ هـ.
- (٢٩١) المزهر في علوم اللغة وأنواعها ، تأليف : جلال الدين عبدالرحمن بن أبي بكر السيوطي ، تحقيق: فؤاد علي، الناشر: دار الكتب العلمية - بيروت، الطبعة الأولى / ١٩٩٨ م.
- (٢٩٢) مقاييس اللغة ، تأليف: أبي الحسين أحمد بن فارس بن ذكريا، الناشر: دار الجليل - بيروت - لبنان - ١٤٢٠ هـ - ١٩٩٩ م، الطبعة: الثانية، تحقيق: عبد السلام محمد هارون.

### كتب أخرى

- (٢٩٣) الإبداع في كمال الشرع وخطر الابتداع ، تأليف: محمد بن صالح العثيمين، طبع على نفقة فاعل خير بجدة
- (٢٩٤) إحياء علوم الدين ، تأليف: محمد بن محمد الغزالى أبي حامد، دار النشر: دار المعرفة - بيروت.
- (٢٩٥) أخبار مكة، تأليف: محمد بن إسحاق بن العباس الفاكهي ، الناشر: دار خضر -

- (٢٩٦) إصلاح المساجد من البدع والعادات ، تأليف: محمد جمال الدين القاسمي ، الناشر: المكتب الإسلامي ، تحقيق: محمد ناصر الدين الألباني ، الطبعة: الخامسة / ٣ هـ .
- (٢٩٧) الاعتصام ، تأليف: أبي إسحاق الشاطبي ، دار النشر: المكتبة التجارية الكبرى - مصر.
- (٢٩٨) الاعتصام ، تأليف: أبي إسحاق الشاطبي الناشر: مكتبة التوحيد، تحقيق: مشهور حسن.
- (٢٩٩) الأمر بالاتباع والنهي عن الابتداع ، تأليف: جلال الدين السيوطي ، الناشر: دار ابن القيم، تحقيق: مشهور سليمان، الطبعة: الأولى / ١٤١٠ هـ - ١٩٩٠ م.
- (٣٠٠) الانتصار لأصحاب الحديث ، تأليف: منصور بن محمد السمعاني أبي المظفر، الناشر: مكتبة أضواء النار - السعودية - ١٤١٧ هـ - ١٩٩٦ م، الطبعة: الأولى، تحقيق: محمد الجيزاني.
- (٣٠١) الباعث على إنكار البدع والحوادث ، تأليف: عبد الرحمن بن إسحاعيل أبي شامة، الناشر: دار المدى - القاهرة ، تحقيق: عثمان أحمد ، الطبعة: الأولى / ١٣٩٨ هـ - ١٩٧٨ م.
- (٣٠٢) الجامع في السنن والأداب والمخازي والتاريخ ، تأليف: عبد الله بن أبي زيد القيرواني الناشر: مؤسسة الرسالة - بيروت والمكتبة العتيقة بتونس ، تحقيق: عثمان بطيخ وأبي الأجنفان ، الطبعة: الثانية / ١٤٠٣ هـ - ١٩٨٣ م.
- (٣٠٣) الدين الخالص ، تأليف: محمود محمد خطاب السبكي الناشر: المكتبة المحمودية السبكية، الطبعة: الخامسة / ١٤١١ هـ - ١٩٩١ م.
- (٣٠٤) الرد على الزنادقة والجهمية ، تأليف: الإمام أحمد بن حنبل ، تحقيق: محمد حسن راشد، نشر: المطبعة السلفية، القاهرة ١٣٩٣ هـ.
- (٣٠٥) الصَّارِمُ المُنْكِيُّ فِي الرَّدِّ عَلَى السُّبْكِيِّ ، تأليف: محمد بن عبد الهادي أبي عبد الله، دار النشر: مكتبة التوعية الإسلامية، تحقيق: إسحاعيل بن محمد الأنباري.
- (٣٠٦) فتاوى نور على الدرب.
- (٣٠٧) الفصل في الملل والأهواء والنحل ، تأليف: أبي محمد علي بن أحمد بن سعيد بن حزم الطاهري ، دار النشر: مكتبة الحاخنجي - القاهرة.
- (٣٠٨) فضل علم السلف على علم الخلف - مطبوع ضمن مجموعة رسائل الحافظ ابن رجب ، الناشر: دار الفاروق الحديثة - القاهرة، تحقيق: طلعت فؤاد.

- (٣٠٩) القول البديع في الصلاة على الحبيب الشفيع ، تأليف: شمس الدين محمد بن عبد الرحمن السخاوي، الناشر: مكتبة المؤيد - السعودية، دار البيان - سوريا، تحقيق: بشير محمد، ١٤٠٨ هـ.
- (٣١٠) مجالس الأبرار ومسالك الأخيار ، مطبوع مع ترجمته «خزينة الأسرار - ١٢٨٣ هـ».
- (٣١١) المدخل ، تأليف: أبي عبد الله محمد بن محمد العبدري الفاسي المالكي الشهير بابن الحاج، دار النشر: دار الفكر - ١٤٠١ هـ، ودار التراث - القاهرة.
- (٣١٢) مناهل العرفان في علوم القرآن ، تأليف: محمد عبد العظيم الزرقاني، الناشر: دار الفكر - لبنان، الطبعة: الأولى / ١٤١٦ هـ - ١٩٩٦ م.
- (٣١٣) المواهب اللدنية بالمنج المحمدية ، الناشر: دار الكتب العلمية - بيروت، تحقيق: مأمون الجنان، الطبعة: الأولى / ١٤١٦ هـ - ١٩٩٦ م.

**بعض كتب الشيخ الألباني**

- (٣١٤) أحكام الجناز وبدعها، تأليف: محمد ناصر الدين الألباني.الناشر: مكتبة المعارف، الطبعة: الأولى / ١٩٩٢ م.
- (٣١٥) إرواء الغليل في تحرير أحاديث منار السبيل، تأليف: محمد ناصر الدين الألباني، الناشر: المكتب الإسلامي، الطبعة: الأولى / ١٣٩٩ هـ - ١٩٧٩ م.
- (٣١٦) التعليقات الحسان على صحيح ابن حبان، تأليف: محمد ناصر الدين الألباني.الناشر: دار باوزير، الطبعة: الأولى / ١٤٢٤ هـ - ٢٠٠٣ م.
- (٣١٧) السلسلة الصحيحة، تأليف: محمد ناصر الدين الألباني، الناشر: مكتبة المعارف، الرياض.
- (٣١٨) السلسلة الضعيفة، تأليف: محمد ناصر الدين الألباني، الناشر: مكتبة المعارف، الرياض.
- (٣١٩) صحيح سنن أبي داود- الكتاب الكبير، تأليف: الشيخ الألباني، الناشر: دار غراس - الكويت، الطبعة: الأولى / ١٤٢٣ هـ - ٢٠٠٢ م.
- (٣٢٠) صلاة التراويح ، تأليف: محمد ناصر الدين الألباني، الناشر: المكتب الإسلامي، الطبعة: الثانية / ١٤٠٥ هـ - ١٩٨٥ م.

بعض كتب عبد الله الغماري

- (٣٢١) إتقان الصنعة في تحقيق معنى البدعة، تأليف: عبد الله الصديق الغماري، الناشر: مكتبة القاهرة، تحقيق: عبد الله المنشاوي، ١٤٢٦هـ - ٢٠٠٥م.
- (٣٢٢) حُسن التفهُّم والدرُّك لِسَالَةِ الرَّتْكِ، تأليف: عبد الله الصديق الغماري، الناشر: مكتبة القاهرة، تحقيق: صفوٌت جودة، الطبعة: الأولى / ١٤٢٣هـ - ٢٠٠٢م.
- (٣٢٣) ذوق الحلاوة ببيان امتناع نسخ التلاوة، الناشر: دار الأنصار - القاهرة، مطبوع بدار الثقافة العربية للطباعة، الطبعة: الأولى - ١٤٠٢هـ - ١٩٨١م.
- (٣٢٤) الرد المحكم المبين على كتاب القول المبين، تأليف: عبد الله الصديق الغماري، الناشر: مكتبة القاهرة، الطبعة: الثالثة / ١٤٠٦هـ - ١٩٨٦م.
- (٣٢٥) الرد المحكم المبين على كتاب القول المبين، تأليف: عبد الله الصديق الغماري، الناشر: مطبعة العهد الجديد، الطبعة: الثانية / ١٣٧٤هـ - ١٩٥٥م.
- (٣٢٦) مصباح الزجاجة في فوائد قضاء الحاجة، تأليف: عبد الله الصديق الغماري، الناشر: مطبعة دار التأليف،
- (٣٢٧) التنصيص على أن المخلق ليس بمتيمص، مطبوع مع كتاب (إفاده ذوي الأفهام بأن حلق اللحية مكره و ليس بحرام) لأحمد الغماري، وبدأ كتاب عبد الله الغماري من (ص ٨٧) إلى (ص ١١٠)، الناشر: دار الآثار الإسلامية للطباعة والنشر، تحقيق: العايش هادي.
- (٣٢٨) فتح المُعین بنقد كتاب الأربعين، الناشر: مكتبة الإمام النووي - عمان، تحقيق: حسن السقاف، الطبعة: الأولى - ١٤١٠هـ، مع نسخة أخرى: الطبعة الثالثة - ١٤٢٨هـ.

## فهرس الموضوعات

|    |                                                                                                                                 |
|----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣  | مقدمة المؤلف .....                                                                                                              |
| ٦  | لماذا اتخذ الغماري لنفسه منهج شتم أهل العلم والتقليل من شأنهم؟! .....                                                           |
| ٦  | لماذا تأخر صدور كتابنا هذا الذي بين أيديكم الآن؟ .....                                                                          |
| ٦  | التفرغ لكشف أكاذيب ذلك الخنزير النجس الخبيث (كذائية بطرس) .....                                                                 |
| ٧  | التفرغ لكشف أباطيل الذين سمو أنفسهم «الاتحاد العالمي لعلماء المسلمين»، وهم أنفسهم أعضاء «المجلس الأوروبي للإفتاء والبحوث» ..... |
| ٨  | التفرغ لكشف أباطيل وأكاذيب فرقـة الشيعة الرافضة الضالة .....                                                                    |
| ١٠ | التفرغ لإعداد موسوعة في عـلم أصول الفقه .....                                                                                   |
| ١٢ | الغماري يشتم الإمام ابن تيمية! .....                                                                                            |
| ١٩ | الغماري يطعن في الإمام الشاطبي ويرى أن كتاب المواقفات عديم الفائدة! .....                                                       |
| ٢٦ | نبـيات مهمة .....                                                                                                               |

## الباب الأول

## فضح أكاذيب وجهات الغماري في علم أصول الفقه

|                                                                                                                                                    |    |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| المثال الأول على أكاذيب وجهات الغماري في علم أصول الفقه : كذبة: الترك ليس من السنّة .....                                                          | ٣٠ |
| صفحات مصوّرة من كتاب الغماري .....                                                                                                                 | ٣٤ |
| صفحات مصوّرة من كتب علماء أصول الفقه تفضح كذب الغماري .....                                                                                        | ٣٦ |
| المثال الثاني على أكاذيب وجهات الغماري في علم أصول الفقه: كشف كذب الغماري حين زعم اتفاق العلماء على عدم جواز تعليـل الحـكم بـعلـتين مـتصـوصـتين .. | ٤١ |

|                                                                                                                                         |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| صفحات مُصورة من كتاب الغماري ..... ٤٣                                                                                                   |
| صفحات مصورة من التقرير والتحبير ونشر البنود تُفضح كذب الغماري ..... ٤٥                                                                  |
| نقولات لكلام علماء أصول الفقه في المسألة ..... ٤٩                                                                                       |
| تنبيه مهم ..... ٥٧                                                                                                                      |
| <b>المثال الثالث على أكاذيب وجهات الغماري في علم أصول الفقه: كذبة: «الكرابة» في<br/>كلام الأئمة المُتقدّمين تتفق مع الجواز ..... ٥٨</b> |
| تصريحات كبار علماء الفقه والأصول تُفضح كذب الغماري وجهله ..... ٥٩                                                                       |
| <b>الخلاصة ..... ٦٤</b>                                                                                                                 |
| <b>المثال الرابع على أكاذيب وجهات الغماري في علم أصول الفقه: كذبة: الإجماع</b>                                                          |
| السكوتى مُختلف في حججتة دون تفصيل ..... ٦٥                                                                                              |
| <b>المثال الخامس على أكاذيب وجهات الغماري في علم أصول الفقه: قاعدة «العبرة<br/>بعmom اللفظ، لا بخصوص السبب» ..... ٦٩</b>                |
| <b>المطلب الأول: بيان معنى القاعدة ..... ٧٠</b>                                                                                         |
| <b>المطلب الثاني: بيان جهل الغماري بقول الإمام مالك ..... ٧٠</b>                                                                        |
| <b>المطلب الثالث: بيان إجماع الصحابة والتابعين على العمل بهذه القاعدة ..... ٧٦</b>                                                      |
| <b>الخلاصة ..... ٧٨</b>                                                                                                                 |
| <b>المطلب الرابع: بيان جهل الغماري بقول القفال ..... ٧٩</b>                                                                             |
| <b>الخلاصة ..... ٨١</b>                                                                                                                 |
| <b>المثال السادس على أكاذيب وجهات الغماري في علم أصول الفقه: أين قال الشافعى<br/>باختلال ضياع العلم عن جميع السلف؟!! ..... ٨٢</b>       |
| <b>المطلب الأول: بيان أن نصوص الإمام الشافعى الصريرة تُكذب هذا الذي زعمه<br/>الغمارى ..... ٨٣</b>                                       |
| <b>النص الأول للإمام الشافعى ..... ٨٣</b>                                                                                               |
| <b>النص الثاني للإمام الشافعى ..... ٨٤</b>                                                                                              |

|                                                                                           |                                                                                      |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| ٨٤ .....                                                                                  | <b>النَّصُ الثالث للإمام الشافعي</b>                                                 |
| ٨٥ .....                                                                                  | <b>النَّصُ الرابع للإمام الشافعي</b>                                                 |
| ٨٥ .....                                                                                  | <b>النَّصُ الخامس للإمام الشافعي</b>                                                 |
| ٨٦ .....                                                                                  | <b>المطلب الثاني:</b> تبرئة الإمام الشافعي من هذا القول الذي رَأَى عَمَّه عن الغماري |
| ٨٨ .....                                                                                  | <b>المطلب الثالث:</b> بيان أن هذا الزَّعْمُ فيه تكذيب لله سبحانه وتعالى              |
| ٩٠ .....                                                                                  | <b>المطلب الرابع:</b> بيان أن هذا الزَّعْمُ فيه تكذيب للرسول ﷺ الصادق الأمين         |
| <b>المثال السابع على أكاذيب وجهات الغماري في علم أصول الفقه:</b> أين نَصَ كلام أبي        |                                                                                      |
| ٩٢ .....                                                                                  | سعيد بن لب؟!؟!                                                                       |
| ٩٥ .....                                                                                  | صفحات مُصَوَّرة من كتاب الغماري ومن «المعيار المعرّب» تُفضِّل تزوير الغماري          |
| <b>المثال الثامن على جهارات الغماري وضعف قدراته العقلية الاستدلالية:</b> الإجماع على      |                                                                                      |
| ١٠٠ .....                                                                                 | وقوع نَسخ التلاوة                                                                    |
| <b>المثال التاسع على جهارات الغماري وضعف قدراته العقلية الاستدلالية:</b> هل الترك يَدُلُّ |                                                                                      |
| ١٠١ .....                                                                                 | على جواز الترك؟ أم على حَوَاز المَرْتُوك؟!                                           |
| <b>المثال العاشر على جهارات الغماري وضعف قدراته العقلية الاستدلالية:</b> هل أَوْحَى       |                                                                                      |
| ١٠٣ .....                                                                                 | الله إلى رسوله ﷺ صيغة لتشهد لا تُجُوز؟!                                              |
| <b>المثال الحادي عشر على جهارات الغماري وضعف قدراته العقلية الاستدلالية:</b> هل           |                                                                                      |
| ١٠٧ .....                                                                                 | أَوْحَى الله - سُبْحانه - إلى رسوله ﷺ صيغة لتشهد فيها سوء أدب؟!                      |

## الباب الثاني

### فَضَحَّ أَكاذيب الغماري وجهاته في علم الحديث

|           |                                                             |
|-----------|-------------------------------------------------------------|
| ١١٠ ..... | <b>المثال الأول على أكاذيب الغماري وجهاته في علم الحديث</b> |
|-----------|-------------------------------------------------------------|

|                                                                                                                        |  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| الغماري ذو الوجهين ومهارة التلاعب بحسب الهوى والمصلحة ..... ١١٠                                                        |  |
| <u>المطلب الأول:</u> فَضَحَ شَدَّةُ خُبُثِ الغماري وَأَنْهُ مِنْ أَهْلِ الْأَهْوَاءِ وَالْعِيَازِ بِاللَّهِ ..... ١١٠  |  |
| الموقف الأول للغماري مع حماد: حين لم يوافق الحديث هواه، وأراد تخطئة الإمام المروي ..... ١١٠                            |  |
| الموقف الثاني للغماري مع حماد: حين وافق الحديث هواه، وأراد تخطئة الإمام ابن تيمية ..... ١١١                            |  |
| <u>المطلب الثاني:</u> فَضَحَ كَذَبَ الغماري فِي زَعْمِهِ عَدَمِ إخْرَاجِ الْبَخَارِيِّ لِحَدِيثِ حَمَادِ .. ١١٣        |  |
| صفحات مُصَوَّرة من كتاب الغماري و«صحيح البخاري» تُفْضِحُ كَذَبَ الغماري .. ١١٥                                         |  |
| <u>المطلب الثالث:</u> فَضَحَ مَا ارْتَكَبَهُ الغماري مِنْ تَدْلِيسِ خَبِيثٍ وَخِيَانَةٍ لِلآمَانَةِ الْعِلْمِيَّةِ ١١٧ |  |
| الموضع الأول ..... ١١٧                                                                                                 |  |
| الموضع الثاني لتدعيم الغماري وخياناته العلمية ..... ١٢١                                                                |  |
| <u>المطلب الرابع:</u> بيان أن الغماري كَذَابٌ في جميع الحالات وعلى كل الاحتمالات ..... ١٢٢                             |  |
| المثال الثاني على أكاذيب الغماري وجهاته في علم الحديث: كذبة الأحاديث محفوظة وروها ابن عدي في كتابه «الكامل» ..... ١٢٤  |  |
| <u>المطلب الأول:</u> بالوثائق المُصَوَّرة: بيان الكذب القبيح في كلام الغماري ..... ١٢٥                                 |  |
| صفحات مُصَوَّرة من كتاب الغماري وكتاب الحافظ ابن عدي تُفْضِحُ كَذَبَ الغماري ..... ١٢٧                                 |  |
| صفحات مُصَوَّرة من كتاب «تهذيب التهذيب» لحافظ ابن حجر ..... ١٣٣                                                        |  |
| <u>المطلب الثاني:</u> بيان الجهل المفضوح في كلام الغماري ..... ١٣٤                                                     |  |
| صفحة مُصَوَّرة من مقدمة كتاب «الكامل» لحافظ ابن عدي تُفْضِحُ جهل الغماري ..... ١٣٧                                     |  |
| محاولة يائسة فاشلة للدفاع عن الغماري ..... ١٣٨                                                                         |  |
| صفحات مُصَوَّرة من كتاب «تهذيب الكمال» تُفْضِحُ جهل الغماري ..... ١٤٠                                                  |  |

### الباب الثالث

#### القواعد الأصولية

|                                                                                                                           |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| القاعدة الأصولية الأولى: الترك سنة ..... ١٤٣                                                                              |
| <u>المطلب الأول:</u> بيان المقصود بقولنا: «الترك سنة» ..... ١٤٣                                                           |
| <u>المطلب الثاني:</u> كشف كذب الغماري وشدة جهله بعلم أصول الفقه ..... ١٤٦                                                 |
| تصريحات كبار أهل العلم وعلماء أصول الفقه - طوال التاريخ الإسلامي - التي تفيد أن الترك سنة، مما يفضح كذب الغماري ..... ١٤٨ |
| الإمام الشافعي (١٥٠ - ٢٠٤ هـ) ..... ١٤٨                                                                                   |
| الإمام الأوزاعي (١٥٧-٨٨ هـ) إمام أهل الشام ..... ١٤٨                                                                      |
| الإمام أحمد بن حنبل (١٦٤ - ٢٤١ هـ) إمام أهل السنة ..... ١٥٠                                                               |
| الإمام ابن خزيمة (٢٢٣ - ٣١١ هـ) ..... ١٥١                                                                                 |
| ابن أبي زيد القير沃اني (٣١٠ - ٣٨٦ هـ) ..... ١٥١                                                                            |
| الإمام ابن عبد البر (٣٦٨ - ٤٦٣ هـ) ..... ١٥٢                                                                              |
| الإمام أبو المظفر السمعاني (٤٢٦ - ٤٨٩ هـ) ..... ١٥٣                                                                       |
| أبو الوفاء ابن عقيل (٤٣١ - ٥١٣ هـ) ..... ١٥٣                                                                              |
| أبو الوليد بن رشد (٤٥٠ - ٥٢٠ هـ) ..... ١٥٤                                                                                |
| فخر الدين الرازي (٥٤٤ - ٥٦٠ هـ) ..... ١٥٥                                                                                 |
| الإمام مُوَّقِّع الدِّين ابن قُدَمَة (٥٤١ - ٥٦٠ هـ) ..... ١٥٦                                                             |
| سيف الدين الأمدي (٥٥١ - ٦٣١ هـ) ..... ١٥٦                                                                                 |
| شهاب الدين أبو شامة (٥٩٩ - ٦٦٥ هـ) ..... ١٥٧                                                                              |
| شمس الدين أبو عبد الله الأصفهاني (٦١٦ - ٦٨٨ هـ) ..... ١٥٨                                                                 |
| الإمام تقى الدين ابن تيمية (٦٦١ - ٧٢٨ هـ) ..... ١٥٩                                                                       |

|                                                                                                                 |     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| الإمام ابن القيم (٦٩١ - ٧٥١ هـ) .....                                                                           | ١٦٠ |
| الإمام علاء الدين المرداوي (٨١٧ - ٨٨٥ هـ) .....                                                                 | ١٦١ |
| تاج الدين السبكي (٧٢٧ - ٧٧١ هـ) .....                                                                           | ١٦١ |
| الإمام بدر الدين الزركشي (٧٤٥ - ٧٩٤ هـ) .....                                                                   | ١٦٢ |
| الإمام شهاب الدين القسطلاني (٨٥١ - ٩٢٣ هـ) .....                                                                | ١٦٢ |
| تقي الدين ابن النجاشي (٨٩٨ - ٩٧٢ هـ) .....                                                                      | ١٦٢ |
| شهاب الدين ابن حجر الهيثمي (٩٠٩ - ٩٧٤ هـ) .....                                                                 | ١٦٣ |
| الشيخ ملا أحمد بن عبد القادر الرومي (المتوفى ١٠٤١ هـ) .....                                                     | ١٦٣ |
| الإمام محمد بن إسماعيل الأمير الصناعي (١٠٩٩ - ١١٨٢ هـ) .....                                                    | ١٦٤ |
| الإمام الشوكاني (١١٧٣ - ١٢٥٠ هـ) .....                                                                          | ١٦٥ |
| علاء الدين الأسمدي السمرقندى (٤٨٨ - ٥٥٢ هـ) .....                                                               | ١٦٦ |
| الإمام ابن كثير (٧٠٠ - ٧٧٤ هـ) .....                                                                            | ١٦٦ |
| شمس الدين ابن أمير حاج (٨٢٥ - ٨٧٩ هـ) .....                                                                     | ١٦٧ |
| القاضي عبد الوهاب (٤٢٢ - ٣٦٢ هـ) .....                                                                          | ١٦٨ |
| أبو الحسن الماوردي (٣٦٤ - ٤٥٠ هـ) .....                                                                         | ١٦٨ |
| الإمام أبو سليمان الخطّابي (٣١٩ - ٣٨٨ هـ) .....                                                                 | ١٦٩ |
| العز بن عبد السلام (٥٧٧ - ٥٦٠ هـ) .....                                                                         | ١٧٠ |
| <u>المطلب الثالث:</u> بيان أن أصحاب رسول الله ﷺ ساروا على أن الرّزك سُنة.....                                   | ١٧١ |
| <u>القاعدة الأصولية الثانية:</u> يستحيل أن يخلو عصر من ناطق بالحق.....                                          | ١٧٣ |
| تبنيه مهم.....                                                                                                  | ١٧٣ |
| <u>المطلب الأول:</u> أمرنا الله تعالى أن نأمر بكل معروف وننهى عن كل منكر.....                                   | ١٧٣ |
| <u>المطلب الثاني:</u> قيام جماعات من الأمة - في كل عصر من العصور - بواجب الأمر بكل معروف والنهي عن كل منكر..... | ١٧٧ |
| <u>المطلب الثالث:</u> بيان أن ما اتفق السّلف على تر��ه فإنّه لا يُعمل به.....                                   | ١٨٢ |

|                                                                                                                                            |     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| <b>المطلب الرابع:</b> تطبيق هذه القاعدة على قيام ابن عمر وابن مسعود بالنهي عن الابتداع في العبادات – يؤكد أن الصحابة مُتفقون على ذلك ..... | ١٨٣ |
| <b>الخلاصة.....</b>                                                                                                                        | ١٨٤ |
| <b>القاعدة الأصولية الثالثة:</b> ضمان الله تعالى حفظ أقوال أهل العلم التي بها يحفظ الدين .....                                             | ١٨٦ |
| تبنيه مهم .....                                                                                                                            | ١٨٦ |
| الآية الأولى الدالة على ضمان حفظ الله أقوال العلماء التي بها يحفظ الدين .....                                                              | ١٨٦ |
| الآية الثانية الدالة على ضمان حفظ الله أقوال العلماء التي بها يحفظ الدين .....                                                             | ١٨٩ |
| الآية الثالثة الدالة على ضمان حفظ الله أقوال العلماء التي بها يحفظ الدين .....                                                             | ١٩١ |
| <b>القاعدة الأصولية الرابعة:</b> اتفاق علماء الأمة على أن الإجماع السكوتى حجّة قطعية في حالة المسألة المتكررة – مع تطاول الزمان .....      | ٢٠٠ |
| <b>القاعدة الأصولية الخامسة:</b> إجماع الصحابة وعلماء المسلمين على حصول نسخ التلاوة .....                                                  | ٢٠١ |
| <b>القاعدة السادسة:</b> إجماع العلماء على أن الأصل في العبادات التوقف .....                                                                | ٢٠٢ |

## الباب الرابع

### كشف أكاذيب وجهات الغماري في كتابه نسخ التلاوة

|                                                                               |     |
|-------------------------------------------------------------------------------|-----|
| <b>المطلب الأول:</b> بيان تصريح رسول الله ﷺ بحصول نسخ تلاوة آيات .....        | ٢٠٨ |
| <b>المطلب الثاني:</b> بيان إجماع أصحاب رسول الله ﷺ على حصول نسخ التلاوة ..... | ٢١٠ |
| عمرو بن الخطاب رضي الله عنه صاحب النبي ﷺ وخليفة المسلمين وأمير المؤمنين ..... | ٢١٠ |
| البراء بن عازب رضي الله عنه صاحب رسول الله ﷺ .....                            | ٢١١ |
| أم المؤمنين عائشة .....                                                       | ٢١٢ |

|                                                                                                                                                                                                       |     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| أنس بن مالك <small>صَاحِبُ رَسُولِ اللَّهِ</small>                                                                                                                                                    | ٢١٣ |
| عبد الله بن عمر بن الخطاب <small>صَاحِبُ رَسُولِ اللَّهِ</small>                                                                                                                                      | ٢١٣ |
| أبو موسى الأشعري <small>صَاحِبُ رَسُولِ اللَّهِ</small>                                                                                                                                               | ٢١٤ |
| أبي بن كعب <small>صَاحِبُ رَسُولِ اللَّهِ</small>                                                                                                                                                     | ٢١٥ |
| بريدة بن الحصيب <small>صَاحِبُ رَسُولِ اللَّهِ</small>                                                                                                                                                | ٢١٧ |
| زيد بن أرقم <small>صَاحِبُ رَسُولِ اللَّهِ</small>                                                                                                                                                    | ٢١٩ |
| جابر بن عبد الله <small>صَاحِبُ رَسُولِ اللَّهِ</small>                                                                                                                                               | ٢١٩ |
| <b>المطلب الثالث: إجماع علماء المسلمين - على مدار التاريخ - على حصول نسخة التلاوة</b>                                                                                                                 |     |
| المطلب الرابع: بيان ضلال الغماري؛ لمخالفته إجماع علماء المسلمين                                                                                                                                       | ٢٢٢ |
| <b>المطلب الخامس: بيان الحكم من نسخة تلاوة بعض الآيات</b>                                                                                                                                             | ٢٢٦ |
| <b>الحكمة الأولى</b>                                                                                                                                                                                  | ٢٢٦ |
| <b>الحكمة الثانية</b>                                                                                                                                                                                 | ٢٢٧ |
| <b>المطلب السادس: بيان أن استدلالات الغماري تدل على شدة جهله وضعف عقله وسُقْم فِكْرِه</b>                                                                                                             | ٢٢٩ |
| <b>الاستدلال الأول للغماري:</b> قال: (نسخة التلاوة يُقْضي العُقْلُ باستحالته)                                                                                                                         | ٢٢٩ |
| <b>الاستدلال الثاني للغماري:</b> قال: الأسباب التي اقتضت امتناع نسخة التلاوة هي ...                                                                                                                   | ٢٣٠ |
| <b>الاستدلال الثالث للغماري:</b> قال: ما قيل أنه كان قرأناً ونسخ لفظه - لا نجد فيه أسلوب القرآن ولا طلاوته                                                                                            | ٢٣٥ |
| <b>الاستدلال الرابع للغماري:</b> قال: السنة النبوية وقع فيها نسخ المعنى - أي: الحكم - ولم يثبت عن النبي <small>صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</small> أنه رجع عن لفظ من ألفاظ حديثه، أو بدله بغيره | ٢٣٧ |
| <b>الاستدلال الخامس للغماري:</b> قال: القرآن لا يثبت إلا بالتواتر، وما لم يتواتر لا يكون قرآنًا، والكلمات التي قيل بقرآنيتها ليست متواترة                                                             | ٢٣٧ |
| <b>الاستدلال السادس للغماري:</b> قال: معنى نسخة التلاوة عند القائلين به أنَّ الله أسقط                                                                                                                |     |

|                                                                                                 |                                                                |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|
| ٢٤٠ .....                                                                                       | الآية المنسوبة من القرآن، وهذا خطير جدًا                       |
| الاستدلال السابع للغماري: قال: يلزم القائلين بنسخ التلاوة إشكال خطير .. كيف                     |                                                                |
| ٢٤٥ .....                                                                                       | يجوز هذا والله تعالى يقول: ﴿لَا تَبْدِيلَ لِكَامِتَ اللَّهُ﴾؟! |
| ٢٤٥ .....                                                                                       | تفسير قوله تعالى: ﴿لَا تَبْدِيلَ لِكَامِتَ اللَّهُ﴾            |
| الاستدلال الثامن للغماري: قال: فإن قوله تعالى: ﴿نَّا نَّا نَّا بَخْتَرْ مَهْنَا﴾ يُعَيِّن إرادة |                                                                |
| ٢٤٩ .....                                                                                       | الحكم؛ لأن ألفاظ القرآن وآياته بالنسبة للمكلفين سواء           |
| ٢٥٢ .....                                                                                       | الخلاصة                                                        |

### الباب الخامس

#### مقدمات لغوية

|           |                            |
|-----------|----------------------------|
| ٢٥٤ ..... | معنى «هديء» في لُغة العرب  |
| ٢٥٥ ..... | معنى «سنّة» في لُغة العرب  |
| ٢٥٦ ..... | معنى «سنّ» في لُغة العرب   |
| ٢٥٦ ..... | معنى «محدث» في لُغة العرب  |
| ٢٥٨ ..... | معنى «يدعّة» في لُغة العرب |
| ٢٦٠ ..... | معنى «أمر» في لُغة العرب   |

### الباب السادس

#### معنى «البدعة» في حديث رسول الله ﷺ

|                                                                                   |     |
|-----------------------------------------------------------------------------------|-----|
| المطلب الأول: تحليل أحاديث النبي ﷺ في ذمّ البدعة .....                            | ٢٦١ |
| <u>الحديث الأول:</u> (..وَشَرِّ الأُمُورِ مُحَدَّثَهَا، وَكُلُّ بِدْعَةٍ ضَلَالٌ) | ٢٦١ |

|                                                                                                                                                                                                                                                                |           |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| <u>الحاديـث الثانـي</u> : (.. فَعَلَيـكُم بـيـتـي وـسـنـةـ الـخـلـفـاءـ الـمـهـدـيـينـ الرـاـشـدـيـنـ، تـمـسـكـواـ بـهـاـ، وـعـضـواـ عـلـيـهـاـ بـالـنـوـاـجـذـ، وـإـيـاكـمـ وـمـحـدـاثـ الـأـمـرـ، فـإـنـ كـلـ مـحـدـثـ بـدـعـةـ، وـكـلـ بـدـعـةـ ضـلـالـةـ») | ٢٦٩ ..... |
| <u>الحاديـث الثالـث</u> : «مـنـ أـحـدـثـ فـيـ أـمـرـنـاـ هـذـاـ مـاـ لـيـسـ مـنـهـ فـهـوـ رـدـ»                                                                                                                                                                | ٢٧٢ ..... |
| <u>المطلب الثانـي</u> : هل قـولـهـ ﷺ: (كـلـ بـدـعـةـ ضـلـالـةـ) عـامـ؟ أـمـ خـاصـ؟                                                                                                                                                                             | ٢٧٤ ..... |
| <u>المطلب الثالـث</u> : المقصود بـمـطـبـقـةـ وـاقـعـناـ لـوـاقـعـ الرـسـولـ ﷺ                                                                                                                                                                                  | ٢٧٦ ..... |
| <u>المطلب الرابع</u> : خـلاـصـةـ تـعـرـيفـ (الـبـدـعـةـ) فـيـ الشـرـعـ وـفـقـاـ لـحـدـيـثـ النـبـيـ ﷺ                                                                                                                                                          | ٢٧٨ ..... |
| شـرـحـ أـجـزـاءـ تـعـرـيفـ (الـبـدـعـةـ فـيـ الشـرـعـ)                                                                                                                                                                                                         | ٢٧٨ ..... |
| <u>الجزـءـ الأوـلـ</u> : «طـرـيقـةـ فـيـ الدـيـنـ مـخـتـرـعـةـ»                                                                                                                                                                                                | ٢٧٨ ..... |
| <u>الجزـءـ الثـانـيـ</u> من تـعـرـيفـ الـبـدـعـةـ: «تـخـالـفـ السـنـةـ»                                                                                                                                                                                        | ٢٧٨ ..... |
| <u>الجزـءـ الثـالـثـ</u> من تـعـرـيفـ الـبـدـعـةـ: «تـشـابـهـ الطـرـيقـةـ الشـرـعـيـةـ»                                                                                                                                                                        | ٢٧٩ ..... |
| خـلاـصـةـ تـعـرـيفـ (الـبـدـعـةـ)                                                                                                                                                                                                                              | ٢٨١ ..... |
| تعليقـ عـلـىـ تـعـرـيفـ الشـاطـبـيـ لـلـبـدـعـةـ (ـهـامـشـ)                                                                                                                                                                                                    | ٢٨١ ..... |

## الباب السابـع

### كـشـفـ أـكـاذـيبـ وـجـهـالـاتـ الغـمـارـيـ حـولـ

### «الـبـدـعـةـ» فـيـ حـدـيـثـ الرـسـولـ ﷺ

|                                                                                                                                             |           |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| <u>الـكـذـبةـ الأوـلـيـ</u> : رـعـمـهـ أـنـ الـبـدـعـةـ فـيـ عـرـفـ الشـرـعـ نـوـعـانـ .....                                                | ٢٨٤ ..... |
| الـخـلاـصـةـ .....                                                                                                                          | ٢٨٧ ..... |
| <u>الـكـذـبةـ الثـانـيـةـ</u> : رـعـمـهـ أـنـ الـعـلـمـاءـ مـتـقـفـونـ عـلـىـ اـنـقـسـامـ الـبـدـعـةـ إـلـىـ مـحـمـودـةـ وـمـذـمـوـمـةـ ... | ٢٨٨ ..... |
| <u>المـطـلـبـ الأوـلـ</u> : بـيـانـ كـذـبـ ماـ زـعـمـهـ الغـمـارـيـ مـنـ اـتـفـاقـ الـعـلـمـاءـ وـشـذـوذـ الـإـمامـ                         | ٢٨٧ ..... |
| الـشـاطـبـيـ .....                                                                                                                          | ٢٨٧ ..... |

|                                                                                                                                                                                                                                  |     |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| <b>المطلب الثاني:</b> بيان كذب ما زَعَمه الغماري من قول العلماء بأن في العبادات بدع حسنة .....                                                                                                                                   | ٣٠٦ |
| <b>بحث أقوال</b> أشهر ثلاثة علماء اشتهروا بالقول بتقسيم البدعة إلى أقسام .....<br><b>أولاً:</b> كلام العز بن عبد السلام (٥٧٧ - ٦٦٠ هـ) .....                                                                                     | ٣٠٤ |
| <b>ثانياً:</b> كلام الإمام القرافي (المتوفى: ٦٨٤ هـ) .....                                                                                                                                                                       | ٣٠٧ |
| <b>ثالثاً:</b> كلام الإمام النووي (٦٣١ - ٦٧٦ هـ) .....                                                                                                                                                                           | ٣١٠ |
| <b>الكتنباة الثالثة:</b> حول كَوْن النبِي ﷺ يَفْعُل جَمِيعَ الْمَنْدُوبَات .....                                                                                                                                                 | ٣١٤ |
| التَّدْلِيسُ الْأَوَّلُ الَّذِي ارْتَكَبَهُ الْغَمَارِي .....                                                                                                                                                                    | ٣١٤ |
| التَّدْلِيسُ الثَّانِيُ الَّذِي ارْتَكَبَهُ الْغَمَارِي .....                                                                                                                                                                    | ٣١٨ |
| <b>الكتنباة الرابعة:</b> زَعْمه أن الرَّسُول ﷺ اكْتَفَى بِالنُّصُوصِ الشَّامِلَةِ لِلْمَنْدُوبَات .....                                                                                                                          | ٣٢١ |
| <b>الكتنباة الخامسة:</b> حول حديث «مَنْ أَحْدَثَ فِي أُمْرِنَا هَذَا مَا لَيْسَ مِنْهُ فَهُوَ رَد» .....                                                                                                                         | ٣٢٥ |
| <b>المطلب الأول:</b> فَضْح تَدْلِيسِ الْغَمَارِي حِينَ نَقْلِ كَلَامِ الْحَافِظِ إِبْرَاهِيمَ رَجَب .....                                                                                                                        | ٣٢٦ |
| <b>المطلب الثاني:</b> بيان أنه إذا كان أحد الحَدِيثَيْنِ يُحْصَصُ الْآخَرُ، فَذَلِكَ لَا يَؤْثِرُ بِشَيْءٍ عَلَى الْمَعْنَى الْمَقصُودِ .....                                                                                    | ٣٢٩ |
| <b>المطلب الثالث:</b> بيان معنى «مُخَالَفَةُ السُّنَّةِ» الَّذِي حَدَّرَ مِنْهُ الرَّسُول ﷺ فِي الْحَدِيثَيْنِ مَتَى يَخَالِفُ وَاقْعَنَا وَاقْعَهُ ﷺ .....                                                                      | ٣٣٢ |
| اِخْتِلَافُ الْوَاقِعِ الْجَدِيدِ عَنْ وَاقِعَهُ ﷺ يَكُونُ فِي شَيْئَيْنِ .....                                                                                                                                                  | ٣٣٢ |
| الْتِيْجَةِ .....                                                                                                                                                                                                                | ٣٣٢ |
| تَصْرِيْحَاتُ الْعُلَمَاءِ عَلَى مَا يَبْنِي عَلَى تَلْكَ الْقَاعِدَةِ .....                                                                                                                                                     | ٣٣٣ |
| <b>الكتنباة السادسة:</b> حول حديث «مَنْ سَنَّ سُنَّةً حَسَنَةً» .....                                                                                                                                                            | ٣٤٢ |
| <b>المطلب الأول:</b> بيان الْوَاقِعَةِ الَّتِي قَالَ فِيهَا ﷺ: «مَنْ سَنَّ سُنَّةً حَسَنَةً» وَالْمَعْنَى الَّذِي أَرَادَهُ .....                                                                                                | ٣٤٣ |
| <b>المطلب الثاني:</b> بيان أن عقيدة أهْلِ السُّنَّةِ وَالْجَمَاعَةِ أَنَّ الشَّرْعَ – وَلَيْسَ الْعَقْلُ – هُوَ الَّذِي لَهُ الْحُكْمُ بِحُسْنِ شَيْءٍ بِحِيثُ يَتَرَبَّعُ عَلَيْهِ التَّوَابُ آجَلًا، أَوْ الْحُكْمُ بِقُبْحِهِ |     |

|           |                                                                                       |
|-----------|---------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٥٣ ..... | بحيث يترتب عليه العقاب آجلًا                                                          |
| ٣٥٣ ..... | تصریحات جمّع من كبار أئمة أصول الفقه بذلك                                             |
| ٣٥٤ ..... | الخلاصة                                                                               |
| ٣٥٦ ..... | <b>الكتاب السابعة:</b> رَعْمَهُ أَنْ حَدِيثَ النَّبِيِّ ﷺ فِيهِ تَقْسِيمُ الْبَدْعَةِ |

### الباب الثامن

## كَشْفُ أَكَاذِيبِ وَجَهَالَاتِ الْغَمَارِيِّ فِيمَا زَعَمَ أَنَّ الصَّحَابَةَ ﷺ ابْتَدَعُوهُ فِي حَيَاةِ النَّبِيِّ ﷺ

|           |                                                                                                            |
|-----------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٥٩ ..... | <b>الكتاب الأول:</b> رَعْمَهُ ابْتَدَاعُ معاذ <small>رض</small> فِي الصَّلَاةِ                             |
| ٣٦١ ..... | <b>المطلب الأول:</b> بالوثائق المُصوّرة: بيان الكذب والتزوير في كلام الغماري                               |
| ٣٦٢ ..... | <b>المطلب الثاني:</b> بالوثائق المُصوّرة: بيان الكذب والتزوير فيما زعمه الغماري عن<br>رواية ابن أبي شيبة   |
| ٣٦٧ ..... | <b>المطلب الثالث:</b> بالوثائق المُصوّرة: بيان الكذب والتزوير فيما زعمه الغماري من<br>تصحيح ابن حزم للحديث |
| ٣٧١ ..... | <b>المطلب الرابع:</b> بيان أن الإمام ابن حزم ضَعَّفَ حديث قصة معاذ ط                                       |
| ٣٧٢ ..... | <b>المطلب الخامس:</b> بيان أن مصدر هذه الرواية مجْهُولٌ وتصریحات كبار أئمة الحديث.                         |
| ٣٧٢ ..... | الإمام عَلَيُّ بْنُ التَّمَدِينِيِّ (١٦١ - ٢٣٤ هـ)                                                         |
| ٣٧٢ ..... | الإمام الترمذى (٢٠٩ - ٢٧٩ هـ)                                                                              |
| ٣٧٣ ..... | الإمام الحافظ أبو بكر بن خزيمة (٢٢٣ - ٢٣١ هـ)                                                              |
| ٣٧٣ ..... | الإمام أبو الحسن الدارقطني (٣٠٦ - ٣٨٥ هـ)                                                                  |
| ٣٧٣ ..... | الإمام أبو بكر البهقي (٣٨٤ - ٤٥٨ هـ)                                                                       |
| ٣٧٤ ..... | الإمام أبو الحسن بن القطان (٥٦٢ - ٦٢٨ هـ)                                                                  |

|                                                                                                                                                           |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ضياء الدين المقدسي (٥٦٩ - ٦٤٣ هـ) ..... ٣٧٤                                                                                                               |
| الحافظ المنذري (٥٨١ - ٦٥٦ هـ) ..... ٣٧٤                                                                                                                   |
| الحافظ الإمام سراج الدين ابن الملقن (٧٢٣ - ٨٠٤ هـ) ..... ٣٧٤                                                                                              |
| ولي الدين أبو زرعة العراقي (٧٦٢ - ٨٢٦ هـ) ..... ٣٧٥                                                                                                       |
| الحافظ شهاب الدين ابن حَجَر العسقلاني (٧٧٣ - ٨٥٢ هـ) ..... ٣٧٥                                                                                            |
| <u>المطلب السادس:</u> بيان أن تحقیقات الغماري الحدیثیة تمتلئ بجهالات وأکاذیب ..... ٣٧٦                                                                    |
| نبیه مهم بخصوص کلام الشیخ الألبانی علی قصّة معاذ ..... ٣٧٨                                                                                                |
| <u>المطلب السابع:</u> بيان أن هذه الروایة لا تدل على ما زعمه الغماري ..... ٣٨١                                                                            |
| <u>الکذبة الثانية:</u> رَعْمَهُ ابْتِدَاعُ بِلَالٍ ..... ٣٨٣                                                                                              |
| <u>المطلب الأول:</u> بالوثائق المُصَوَّرَة: فَضَحَ الْكَذْبُ الشَّنِيعُ وَالتَّدْلِيسُ الْفَظِيعُ في کلام الغماري ..... ٣٨٤                               |
| <u>المطلب الثاني:</u> بيان قُبْحُ محاولة الغماري استغفال القراء ..... ٣٨٩                                                                                 |
| <u>الکذبة الثالثة:</u> رَعْمَهُ ابْتِدَاعُ الصَّحَابِيِّ «رِبَّنَا وَلَكَ الْحَمْدُ» ..... ٣٩٢                                                            |
| <u>المطلب الأول:</u> بالوثائق المُصَوَّرَة: فَضَحَ التَّدْلِيسُ الشَّنِيعُ وَالتَّزْوِيرُ الَّذِينَ ارْتَكَبُوهُ ..... ٣٩٣                                |
| صفحات مُصَوَّرَة من كتاب «فتح الباري»؛ توضح فطاعة تدليس وتزوير الغماري ..... ٣٩٤                                                                          |
| <u>المطلب الثاني:</u> بيان أن الموضع الذي حَمَدَ فيه الصحابي الله تعالى هو موضع مشروع فيه الدعاء بما يريد، دُون التَّقْيِيدِ بِذِكْرِ مَحْدُودٍ ..... ٣٩٧ |
| <u>الکذبة الرابعة:</u> رَعْمَهُ ابْتِدَاعُ الصَّحَابِيِّ في الصلاة دعاء «يا من لا تراه العيون» ..... ٤٠١                                                  |
| <u>المطلب الأول:</u> بيان ما اشتمل عليه کلام الغماري من جهل بعلم أصول الفقه وَضَعْفُ ..... ٤٠٢                                                            |
| قدراته العقلية الاستدلالية ..... ٤٠٢                                                                                                                      |
| <u>المطلب الثاني:</u> بيان ما اشتمل عليه کلام الغماري من جهل بعلم الحديث ..... ٤٠٣                                                                        |
| العِلْمُ الأولى في إسناد هذه الروایة ..... ٤٠٤                                                                                                            |

|                                                                                      |
|--------------------------------------------------------------------------------------|
| العلة الثانية في إسناد هذه الرواية ..... ٤٠٥                                         |
| صفحات مصورة من كتاب «مجمع الزوائد» ..... ٤٠٥                                         |
| <b>الكذبة الخامسة: رَعْمَه ابْتَدَاع حُبِيب رَكْعَتِين قَبْلَ الْقَتْل ..... ٤٠٨</b> |

## الباب التاسع

### كَشْفُ أَكَاذِيبِ وَجَهَالَاتِ الْغَمَارِيِّ فِيمَا زَعَمَ أَنَّ الصَّحَابَةَ كَفَرُوا بِأَبْدَاعِهِ بَعْدَ مَوْتِ النَّبِيِّ ﷺ

|                                                                                                                            |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>الكذبة الأولى: رَعْمَه أَنَّ الْعُلَمَاءَ لَمْ يَنْكِرُوا تَعَدُّ الْجَمْعَ ..... ٤١١</b>                               |
| <b>المطلب الأول: بيان الكذب في كلام الغماري ..... ٤١٢</b>                                                                  |
| <b>المطلب الثاني: بيان أن كلام الغماري دليل على ضعف قدراته العقلية الاستدلالية .. ٤٢٢</b>                                  |
| <b>الكذبة الثانية: رَعْمَه أَنَّ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ نَقَلَ مَقَامَ ابْرَاهِيمَ عَلَيْهِ السَّلَامُ ..... ٤٢٧</b> |
| <b>أولاً: بالوثائق المُصَوَّرة: بيان التدليس والتضليل في كلام الغماري - ..... ٤٢٥</b>                                      |
| صفحات مصورة من كتاب «فتح الباري» تفضح تدليس الغماري ..... ٤٢٧                                                              |
| علتان في رواية البيهقي عن عائشة التي ذكرها الغماري ..... ٤٢٩                                                               |
| ثانياً: بيان ما في كلام الغماري من دليل على ضعف قدراته العقلية الاستدلالية ..... ٤٣٥                                       |
| <b>الكذبة الثالثة: رَعْمَه أَنَّ عَلَيَّ بْنَ أَبِي طَالِبٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ ابْتَدَاعُ صَلَاةِ ..... ٤٣٨</b>         |
| <b>المطلب الأول: بيان التدليس القبيح في كلام الغماري ..... ٤٣٩</b>                                                         |
| <b>كلام الإمام ابن كثير الذي أخفاه عنكم الغماري ..... ٤٣٩</b>                                                              |
| صفحات مصورة من كتاب «تفسير ابن كثير» تفضح تدليس الغماري ..... ٤٤٢                                                          |
| <b>المطلب الثاني: بيان أن كلام الغماري فيه إِبْتَاعٌ أَعْمَى لَهْوَاه ..... ٤٤٢</b>                                        |
| <b>الكذبة الرابعة: رَعْمَه أَنَّ ابْنَ عَمِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ ابْتَدَاعُ فِي التَّلِيلِ ..... ٤٤٥</b>                 |
| <b>الجواب الأول ..... ٤٤٦</b>                                                                                              |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                         |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|
| الأحاديث التي تدل على أن وقت التلبية هو موضع ذكر غير مقيّد بلفظ مُحدّد ....                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ٤٤٦                                                                     |
| الجواب الثاني .....<br>الكتبة الخامسة: رَعْمَهُ أَنْ أَبْنَ مُسْعُودَ <small>صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</small> ابْتَدَعَ فِي التَّشْهِيدِ «السَّلَامُ عَلَيْنَا» .....<br><u>المطلب الأول: بيان التدليس الخبيث الذي ارتكبه الغماري لإخفاء الحق عن المسلمين</u> .....                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ٤٥٤ ٤٥٦ ٤٥٩                                                             |
| تصريحات أئمة الحديث بأن الشعبي لم يسمع ابن مسعود <small>صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</small> .....<br>الإمام أبو حاتم الرazi (١٩٥ - ٢٧٧ هـ) .....<br>الإمام أبو الحسن الدارقطني (٣٠٦ - ٣٨٥ هـ) .....<br>أبو عبد الله الحكم (٣٢١ - ٤٠٥ هـ) .....<br>الإمام أبو بكر البهقي (٣٨٤ - ٤٥٨ هـ) .....<br>علاء الدين ابن الترمذاني (٦٨٣ - ٧٥٠ هـ) .....<br>صلاح الدين العلائي (٦٩٤ - ٧٦١ هـ) .....<br>الإمام نور الدين الهيثمي (٧٣٥ - ٧٨٠ هـ) .....<br>الحافظ شهاب الدين ابن حجر العسقلاني (٧٧٣ - ٨٥٢ هـ) .....<br>الإمام شمس الدين السخاوي (٨٣١ - ٩٠٢ هـ) .....<br>أبو الفداء العجلوني (١٠٨٧ - ١١٦٢ هـ) .....<br>الشيخ العلامة محمد عمرو بن عبد اللطيف (١٣٧٤ - ١٤٢٩ هـ) .....<br><u>المطلب الثاني: بيان أن هذه الرواية مُنكَرَة؛ تناقض الروايات الصحيحة الثابتة عن ابن مسعود <small>صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</small></u> .. | ٤٦٠ ٤٦٠ ٤٦٠ ٤٦٠ ٤٦٠ ٤٦١ ٤٦١ ٤٦١ ٤٦١ ٤٦١ ٤٦٢ ٤٦٢ ٤٦٥ ٤٦٩ ٤٦٩ ٤٦٩ ٤٧٠ ٤٧١ |
| الكتبة السادسة: رَعْمَهُ أَنْ أَبْنَ مُسْعُودَ <small>صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</small> ابْتَدَعَ فِي التَّشْهِيدِ «السَّلَامُ عَلَى النَّبِيِّ» ..<br>الغماري يَرْمِي الشَّيخَ الْأَلْبَانِيَّ بِالْجَهْلِ - مِنْ بَابِ «رَمَتِنِي بِدَائِهَا وَانْسَلَتْ» .....<br>القرائن التي تدل على أن ابن مسعود <small>صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</small> فعل ذلك بإرشاد من النبي <small>صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</small> .....<br>القرينة الأولى .....<br>القرينة الثانية ..                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ٤٦٩ ٤٦٩ ٤٦٩ ٤٧٠ ٤٧١                                                     |

|                                                                                                                                           |     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| القرينة الثالثة.....                                                                                                                      | ٤٧٢ |
| القرينة الرابعة.....                                                                                                                      | ٤٧٥ |
| <b>الكتبة السابعة:</b> رَعْمَهُ أَنْ عُمَرَ تَعَظِّيْهَ مَدْحُ الْبَدْعَةِ فِي الْعِبَادَاتِ «صَلَاةُ التَّرَاوِيْحِ».....                | ٤٨٠ |
| تَصْرِيْحَاتُ الْعُلَمَاءِ بِأَنَّ صَلَاةَ التَّرَاوِيْحِ سُنَّةٌ عَنِ النَّبِيِّ تَعَظِّيْهُ، وَأَنَّ عُمَرَ تَعَظِّيْهَ إِنَّمَا قَصْدُ |     |
| الْمَعْنَى الْلُّغُوِيِّ لِلْبَدْعَةِ.....                                                                                                | ٤٨٢ |
| الإمام ابن عبد البر (٣٦٨ - ٤٦٣ هـ).....                                                                                                   | ٤٨٢ |
| الإمام أبو الحسن ابن بطال (المتوفى: ٤٤٩ هـ).....                                                                                          | ٤٨٢ |
| الإمام شهاب الدين أبو شامة (٥٩٩ - ٦٦٥ هـ).....                                                                                            | ٤٨٣ |
| الإمام ابن تيمية (٦٦١ - ٧٢٨ هـ).....                                                                                                      | ٤٨٣ |
| تقي الدين السبكي (٦٨٣ - ٧٥٦ هـ).....                                                                                                      | ٤٨٣ |
| الإمام أبو إسحاق الشاطبي (المتوفى: ٧٩٠ هـ).....                                                                                           | ٤٨٤ |
| الإمام الحافظ ابن كثير (٧٠٠ - ٧٧٤ هـ).....                                                                                                | ٤٨٤ |
| الحافظ زين الدين ابن رجب (٧٣٦ - ٧٩٥ هـ).....                                                                                              | ٤٨٥ |
| ابن حجر الميتمي (٩٠٩ - ٩٧٤ هـ).....                                                                                                       | ٤٨٥ |
| أحمد بن سالم التفراوي (١٠٤٤ - ١١٢٦ هـ).....                                                                                               | ٤٨٥ |
| ابن عابدين (١١٩٨ - ١٢٥٢ هـ).....                                                                                                          | ٤٨٥ |
| الإمام أبو حنيفة.....                                                                                                                     | ٤٨٥ |
| <b>الكتبة الثامنة:</b> رَعْمَهُ أَنْ ابْنَ عُمَرَ تَعَظِّيْهَ مَدْحُ الْبَدْعَةِ فِي الْعِبَادَاتِ «صَلَاةُ الضَّحْيَى».                  | ٤٨٧ |
| <b>الجواب الأول:</b> بِيَانِ أَنَّ ابْنَ عُمَرَ يُرِيُّ أَنَّ الْبَدْعَةَ الشَّرِعِيَّةُ كُلُّهَا ضَلَالٌ:.....                           | ٤٨٨ |
| الأَثْرُ الْأَوَّلُ عَنِ ابْنِ عُمَرَ تَعَظِّيْهَ.....                                                                                    | ٤٨٨ |
| الأَثْرُ الثَّانِي عَنِ ابْنِ عُمَرَ تَعَظِّيْهَ.....                                                                                     | ٤٨٨ |
| الأَثْرُ الثَّالِثُ عَنِ ابْنِ عُمَرَ تَعَظِّيْهَ.....                                                                                    | ٤٨٨ |
| <b>الجواب الثاني:</b> بِيَانِ أَنَّ قُولَ ابْنِ عُمَرَ تَعَظِّيْهَ: «نَعَمْتُ الْبَدْعَةَ» إِنَّمَا أَرَادَ بِهِ مَعْنَى الْبَدْعَةِ      |     |
| فِي الْلُّغَةِ؛ وَلَيْسُ فِي الشَّرِعِ.....                                                                                               | ٤٨٩ |

|                                                                                                                                                                                                                                                           |     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| بعض الأحاديث في فضل صلاة الضحى .....                                                                                                                                                                                                                      | ٤٩٠ |
| <b>الكذبة التاسعة:</b> رَعْمَهُ أَن عَثَمَنَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ ابْتَدَعَ فِي الْعِبَادَاتِ «الْأَذَانُ الثَّانِي لِلْجَمْعَةِ» ...                                                                                                                    | ٤٩١ |
| <b>الكذبة العاشرة:</b> رَعْمَهُ أَن الصَّحَابَةَ أَبَاحُوا الْابْتَدَاعَ فِي الْعِبَادَاتِ «جَمْعُ الْقُرْآنِ» ....                                                                                                                                       | ٤٩٩ |
| <b>الكذبة الحادية عشرة:</b> رَعْمَهُ أَن ابْنَ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ ابْتَدَعَ التَّسْمِيَّةَ فِي التَّشْهِيدِ ....                                                                                                                                | ٥٠٦ |
| <b>المطلب الأول:</b> بالوثائق المُصَوَّرَة: بيان تدليسات الغماري الخبيثة وخيانة الأمانة العلمية .....                                                                                                                                                     | ٥٠٧ |
| <b>المطلب الثاني:</b> ذِكْرُ الرِّوَايَاتِ الصَّحِيحَةِ عَنْ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ وَالصَّرِيقَةِ فِي أَنَّهُ كَانَ شَدِيدَ الْإِتَّابَعِ لِلنَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَيَنْهَا عَنِ الْابْتَدَاعِ فِي الْعِبَادَاتِ:.... | ٥١٠ |
| <b>المطلب الثالث:</b> الأَحَادِيثُ الْمَرْوِيَّةُ فِي أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ذَكَرَ التَّسْمِيَّةَ فِي أَوَّلِ التَّشْهِيدِ ..                                                                                                | ٥١٥ |
| <b>الكذبة الثانية عشرة:</b> رَعْمَهُ أَن ابْنَ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ ابْتَدَعَ فِي التَّشْهِيدِ «وَبِرَكَاتِهِ» وَ«وَحْدَهِ لَا شَرِيكَ لَهُ».....                                                                                                 | ٥٣٦ |
| <b>المطلب الأول:</b> بيان طَعْنٌ كَبَارِ أئمَّةِ الْحَدِيثِ فِي هَذِهِ الرِّوَايَةِ .....                                                                                                                                                                 | ٥٣٥ |
| الإمام شعبة بن الحجاج (٨٢ - ١٦٠ هـ) أمير المؤمنين في الحديث .....                                                                                                                                                                                         | ٥٣٧ |
| الإمام أحمد بن حنبل (١٦٤ - ٢٤١ هـ) إمام أهل السنة .....                                                                                                                                                                                                   | ٥٣٨ |
| الإمام البخاري (١٩٤ - ٢٥٦ هـ) .....                                                                                                                                                                                                                       | ٥٣٨ |
| الإمام أبو أحمد بن عدي (٢٧٧ - ٣٦٥ هـ) .....                                                                                                                                                                                                               | ٥٣٩ |
| <b>المطلب الثاني:</b> بيان أن التصریح بالسیاع في بعض الروایات قد يكون خطأ من أحد الرواة .....                                                                                                                                                             | ٥٤١ |
| <b>المطلب الثالث:</b> بيان طَعْنٌ كَبَارِ أئمَّةِ الْحَدِيثِ فِي أَبِي بَشَرٍ بِسَبَبِ إِخْفَائِهِ الْوَاسِطَةِ الَّتِي يَبْيَنُهُ وَيَبْيَنُ مَنْ يَرْوِي عَنْهُ الْحَدِيثِ .....                                                                        | ٥٤٢ |
| <b>المطلب الرابع:</b> بيان أن هذه الروایة مُنْكَرَة؛ لأنها تخالف الروایات الصَّحِيحَةَ عَنْ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ .....                                                                                                                      | ٥٤٤ |

## الباب العاشر

### كَشْفُ كَذْبِ زَعْمِ الْغَمَارِيِّ أَنَّ الْقُرْآنَ يُؤَيِّدُ الْبَدْعَةَ الْحَسَنَةَ

﴿ وَرَهْبَانِيَّةً أَبْتَدَعُوهَا ﴾

**الجواب الأول:** ظاهر الآية أن الله تعالى هو الذي شرع لهم الرهبانية وكتبها عليهم .. ٥٥١

**الجواب الثاني:** ذكر المفسرون أن الرهبانية لا تعني اختراع عبادات في الدين، وإنما معناها اعتزال الناس وترك شهوات الدنيا؛ للتفرغ للتعبد بما شرعه الله ..... ٥٥٧  
توضيح مهم يُزيل إشكالاً: ..... ٥٦٧

**الجواب الثالث:** إذا افترضنا - على سبيل الجدل - أن الرهبانية تعني الابتداع في الدين، فليس في الآية أي دليل على جواز هذا الابتداع ..... ٥٦٨

**الجواب الرابع:** الآية تحتمل أكثر من معنى، ولا يصح الاستدلال بشيء محتمل ..... ٥٧٠

**الجواب الخامس:** إن هذا شَرْعٌ مَنْ قَبْلَنَا، وقد أجمع العلماء على أنه لا يكون شَرْعًا لنا إذا نَسَخَه الله في شَرْعِنا، وقد نَسَخَه رسول الله ﷺ بقوله: «كُلُّ بَدْعَةٍ ضَلَالٌ» ..... ٥٧٠

**تصريحات كبار أئمة أصول الفقه بالإجماع على أن شَرْعَ مَنْ قَبْلَنَا لا يكون شَرْعًا لنا إذا نَسَخَه الله في شَرْعِنا..... ٥٧١**

## الباب الحادي عشر

### كَشْفُ أَكَاذِيبِ وَجَهَالَاتِ الْغَمَارِيِّ فِي كِتَابِهِ:

« حُسْنُ التَّقْيِيمِ وَالدُّرُكُ لِمَسَأَةِ التَّرْكِ »

**الشُّبْهَةُ الأولى:** ..... ٥٧٤

**الشُّبْهَةُ الثانية:** ..... ٥٧٥

## فهرس الموضوعات

|     |                              |
|-----|------------------------------|
| ٥٧٦ | الشُّبهة الثالثة: .....      |
| ٥٧٧ | الشُّبهة الرابعة .....       |
| ٥٧٨ | الشُّبهة الخامسة .....       |
| ٥٧٩ | الشُّبهة السادسة: .....      |
| ٥٧٩ | الشُّبهة السابعة: .....      |
| ٥٨٠ | الشُّبهة الثامنة: .....      |
| ٥٨١ | الشُّبهة التاسعة: .....      |
| ٥٨٣ | الشُّبهة العاشرة: .....      |
| ٥٨٦ | الشُّبهة الحادية عشرة: ..... |
| ٥٨٧ | الشُّبهة الثانية عشرة: ..... |
| ٥٨٨ | الشُّبهة الثالثة عشرة .....  |
| ٥٨٩ | خاتمة .....                  |
| ٥٩٠ | فهرس المراجع .....           |
| ٦١٨ | فهرس الموضوعات .....         |

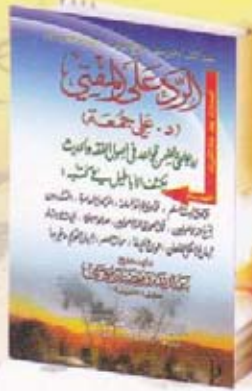
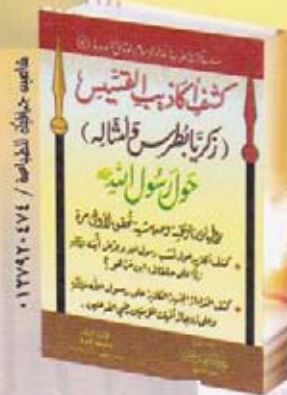
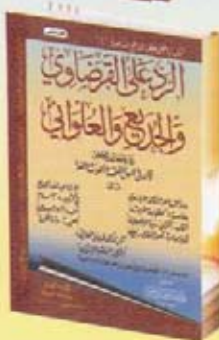
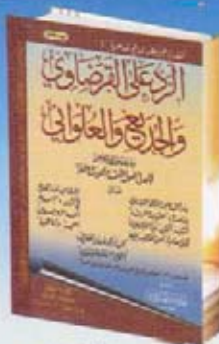
رَفِعُ

عَبْدُ الرَّحْمَنِ الْجَنْوَيِّ  
أُسْكَنَهُ اللَّهُ لِلْفَزْوَارَكَ

[www.moswarat.com](http://www.moswarat.com)

**[www.moswarat.com](http://www.moswarat.com)**

# صدر حديثاً من مطبوعاتنا المؤلف / الشيخ عبد الله رمضان موسى



هاتف جوال مصر / ٠١١١٨٧٣٧٦٠٥ / ٠١٠٥٢٥٥١٤٠

رقم الإيداع بدار الكتب المصرية / ٢٠١١ / ١٤٧٣٢

بريد الكتروني: Moosa 888@Hotmail.com